# شرح حَافظُ الدِّينُ النَّسَفِي

(المتوفى سنة ٧١٠ هـ)

لكتاب

المُنتَخبُ في أُصُولِ الْمَذْهَبِ الحمد بن محمد بن عمر الأخسيكتي (المتوفى سنة ٦٤٤هـ)

دراسة و تحقيق: سالم أوغُوت

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمْنِ الرَّحِيمِ

قِسْمُ الدِّراسَةِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### شکر و تقدیر

الحمد لله وحده و الصلاة و السلام على من لا نبي بعده.

و بعد:

فعملا بحديث رسول الله صلى الله عليه و سلم: "لا يشكر الله من لا يشكر الناس."(١) فإنّى أتقدم بالشكر و التقدير إلى أستاذى فضيلة الدكتور محمد العروسى عبد القادر الذى تفضل بالأشراف على هذه الرسالة و الذى أسدى إل النصح و الإرشاد، و على ما قدمه لى من توجيهات علمية دقيقة نافعة و على ما منحنى من وقته الثمين فى أثناء الإشراف و فى وقت تفرغه، فجزاه الله عنى خير الجزاء.

كما أشكر القائمين على جامعة أمّ القرى عامة، وكلية الشريعة خاصة على ما يبذلون لطلبة العلم.

و أشكر كلّ من أعاننى و ساعدنى برأى أو تقديم مرجع أو غير ذلك من أساتذتى الكرام و من إخوانى الطلاب الأفاضل، فجزى الله الجميع خير الجزاء و بارك الله فيهم أجمعين.

كما أبتهل إلى الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصا لوجهه الكريم و أن يجعل في ميزان حسناتي يوم لا ينفع مال و لا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

يجئ تخريجه في قسم التحقيق. أنظر (ص ١٦٣) الهامش (٥).

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده و نستعينه و نستغفره و نستهديه و نعوذ بالله من شرور أنفسنا و من سيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له؛ و من يضلل فلا هادى له. سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا إنك أنت العليم الحكيم.

و أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له و أشهد أن محمد عبده و رسوله صلى الله عليه و على آله و صحبه و سلم.

#### و بعد:

فقد من الله على بمواصلتى دراستي العليا للحصول على درجة الدكتوراه بجامعة أم القرى و لما كان نظام قسم الدراسات العليا الشرعية يوجب على الطالب تقديم موضوع ليكون محل البحث و الدراسة، فقد اتجهت نحو تراثنا الإسلامى، وذلك لسببين:

أحدهما: الوقوف على طريقة تحقيق الكتب القديمة.

و الثانى: الاطلاع على معظم أبواب أصول الفقه، بالإضافة إلى ما تجر البه عملية التحقيق من معرفة قراءة المخطوطات القديمة و التمرس على أنواع الخطوط و اكتساب معرفة توثيق النصوص و تحرير الأقوال و تخريج الأحاديث و ما إلى ذلك و في أثناء تنقيبي في فهارس المخطوطات عرض على بعض مشايخنا الأفاضل شرح النسفى على منتخب الأخسيكتى، فالطلعت عليه وجعلته موضوعا لرسالتى لسببين:

الأول: أهمية الكتاب من جوانب مختلفة كما سيأتى بيانه إن شاء الله تعالى. (١)

و الثانى: كون الكتاب متوسط الحجم بحيث يمكن أن يقوم بتحقيقه شخص واحد بمفرده كله. و هذا الجانب كان يهمنى بقدر ما تهمنى قيمة الكتاب لرغبتى الشديدة في الاطلاع على مباحث الأصول كلها.

<sup>(</sup>۱) و قد عقدت لبيان قيمة الكتاب مبحشا مستقلا، راجع: ص، ٥٧.

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_

#### خطة البحث:

جعلت العمل في هذه الرسالة قسمين

- (١) قسم الدراسة.
- (٢) قسم التحقيق.

أما القسم الدراسي فيشتمل على بابين:

الباب الأول: يشتمل على فصلين:

الفصل الأول: في التعريف بالمؤلف، و فيه مباحث:

المبحث الأول: اسمه، و نسبه، و كنيته، و لقبه.

المبحث الثاني: تلاميذه.

المبحث الثالث: مصنفاته.

المبحث الرابع: التعريف بالمنتخب في أصول المذهب و شروحه.

المبحث الخامس: وفاته.

الفصل الثانى: في التعريف بالشارح، و فيه مباحث يتقدمها التمهيد.

التمهيد: الحالة السياسية والحالة العلمية في عصر الشارح وبعض

الأصوليِّين المشهورين في هذه الفترة و كتبهم.

المبحث الأول: اسمه و نسبه، و كنيته، و لقبه.

المبحث الثاني: موطنه.

المبحث الثالث: شيوخد.

المبحث الرابع: تلاميذه.

المبحث الخامس: مرتبته العلمية و ثناء العلماء عليه.

المبحث السادس: مصنفاته.

المبحث السابع: نشاطه العلمي.

المبحث الثامن: وفاته.

٤\_\_\_\_\_\_ شرح للنتخب

الباب الثانى: في شرح النسفى، و يشتمل على فصول:

الفصل الأول: عنوان الكتاب.

الفصل الثاني: توثيق نسبته إلى النسفى.

الغصل الثالث: وصف النسخ.

الفصل الرابع؛ محتويات الكتاب.

الفصل الخامس: أهمية الكتاب.

الفصل السادس: ألباعث للنسفى على تأليف هذا الشرح و منهجه فيه.

الفصل السابع: مصادر الكتاب. و فيه مطلبان:

المطلب الأول: منهجه في الأخذ عن المصادر.

المطلب الثانى: ذكر المصادر مع التعريف بها.

الفصل الثامن: نقد الكتاب، و فيه مطلبان:

المطلب الأول: الجوانب الإيجابية.

المطلب الثاني: ملاخظاتي على الكتاب.

و في الختام وضعت نماذج مصورة من المنتخب و من شرح النسفي.

ر أما قسم التحقيق:

فقد كان منهجى في التحقيق على النحو التالى:

أولا: تقويم النص، و إصلاح العبارات، و إكمال الساقط منها، لتصبح النسخة صحيحة سليمة من الخلل بقدر الإمكان.

و التزمت فى إقامة النص و تصويبه إثبات ما أراه صوابا فى المتن بغض النظر عما ورد فى النسخة الأصلية، فكنت إذا وجدت خطأ فى الأصل و وجدت الصواب فى غيره من النسخ الأخرى أثبته منها و قد كنت فى بعض الأحيان أعتمد على المصادر التى أكثر الأخذ عنها فيتضح لى وجه الصواب، و إذا وقع التصويب من خارج النسخ نبهت فى الحواشى على وجه هذا التصويب.

و إذا وجدت أن النسخ مجمعة على خطأ دون النقل من الكتب أثبت الخطأ في المتن، و نبهت على الصواب في الحواشي.

ثانيًا: كتابة النص حسب القواعد الإملائية المشهورة.

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_

ثالثا: توثيق النصوص، و ذلك بعزو الأقوال إلى قائليها، وبيان مصادرها، و ذكر المراجع التي تناولت هذا الموضوع بالبحث.

رابعا: عزو الآيات القرآنية الواردة إلى سورها.

خامسا: تخريج الأحاديث النبوية و الآثار.

سادسا: ترجمة الأعلام، و الطوائف، و الفرق.

سابعا: تخريج الأبيات الشعرية و الأمثال.

ثامنا: شرح المفردات اللغوية الغريبة.

تاسعا: شرح المصطلحات الأصولية و الفقهية التي تحتاج إلى بيان.

عاشرا: التعريف بالمدن و البلدان.

حادى عشر: شرح المسائل الفقهية و الأصولية و بيان الروايات و المذاهب فيها إذا لزم الأمر حسب رأيى.

كما قمت بتسجيل أرقام أوراق النسخة المخطوطة التى اتخذتها أصلا على الجانب الأيسر، لتسهيل العودة إلى أصل المخطوطة.

و قمت في الختام بوضع الفهارس الآتية:

- (١) فهرس الآيات الكريمة.
- (٢) فهرس الأحاديث الشريفة.
  - (٣) فهرس الآثار.
  - (٤) فهرس الشواهد الشعرية.
- (٥) فهرس الكتب الواردة في النص.
  - (٦) فهرس الأعلام.
  - (٧) فهرس المذاهب و الفرق.
  - (٨) فهرس الأماكن و البلدان.
    - (٩) فهرس المصادر.
    - (۱۰) فهرس الموضوعات.

٦\_\_\_\_\_\_\_ شرح للنتخب

#### التنبيه:

(١) إذا أطلقت كشف الأسرار فهو شرح عبد العزيز البخارى على أصول البزدوى، و إذا أردت ذكر كشف الأسرار للنسفى فانى أذكره مقيداً بذكر متنه فأقول: كشف الأسرار على المنار.

(٢) استعملت إشارة القوسين لتمييز المتن من الشرح و لبيان الزيادة على النسخة الأصلية أو الساقط منها و إذا لم يوجد أى تنبيه فى نهاية القوسين بأن ما بينهما زيادة أو ساقطة، فما بينهما من قول المصنف.

(٣) و بالنسبة للعناوين كالباب أو الفصل تركتها كما جاءت في المتن أو
 الشرح و لم أتصرف فيها.

# الباب الأول

يشتمل على فصلين:

الفصل الأول: التعريف بـ"صاحب المتن".

الفصل الثاني: التعريف بـ"الشارح".

# الفصل الأول فى التعريف بالمؤلف

## المبحث الأول: اسمه و نسبه و لقبه(۱)

هو محمد بن محمد بن عمر الأخسيكتى، كنيته: أبو عبد الله. و لقبه حسام الدين. فقيه، حنفى، أصولى، من أهل أخسيكت (٢) من بلاد فرغانة. (٣) و لم أقف على ذكر شيوخه في المراجع التي اطلعت عليها.

<sup>(</sup>۱) انظر: ترجمته في: الفوائد البهية في تراجم الحنفية، لأبي الحسنات محمد عبد الحي اللكنوي الهندي مع التعليقات السنية على الفوائد البهية الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٤ هـ، مطبعة السعادة، مصر (ص ١٨٨)، تاج التراجم في طبقات الحنفية، لقاسم بن قطلوبغا، مطبعة العاني بغداد ١٩٦٢م (ص ٥٧)، هدية العارفين، أسماء المؤلفين و آثار المصنفين من كشف الظنون، إسماعيل باشا البغدادي، دار الفكر ١٤٠٧هـ (١٢٣/٦)، معجم المؤلفين، تراجم مصنفي كتب العربية لعمر رضا كحّالة، دار إحياء التراث العربي، بيروت (١١/ ٣٥٢)، الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال و النساء من العرب و المستعربين و المستشرقين، لخير الدين الزركلي، الطبعة الخامسة، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠م (٢٩/٧)، الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية لمحمد بن محمد نصر الله بن سالم أبي الوفاء القرشي الحنفي المصرى، الطبعة الأولى، محمد نصر الله بن سالم أبي الوفاء القرشي الحنفي المصرى، الطبعة الأولى، محمد نصر الله بن سالم أبي الوفاء القرشي الحنفي المصرى، الطبعة الأولى،

<sup>(</sup>۲) بفتح الألف و سكون الخاء المعجمة و كسر السين المهملة ثم الياء المنقوطة باثنتين من تحت ثم الكاف المفتوحة، ثم ثاء مثلثة كذا في الفوائد البهية (ص ١١٨)، هدية العارفين (١٢٣/٦)، معجم البلدان لشهاب الدين أبي عبد الله ياقوت الحموى، دار صادر، بيروت (١٢١/١).

و بعضهم يقول: بالتاء المثناة (بدل الثاء المثلثة)، و هو الأولى كما قال صاحب معجم البلدان، لأنّ المثلثة ليست من حروف العجم.

<sup>(</sup>۳) إسم مدينة بما وراء النهر، و هو قصبة ناحية فرغانة، و هى على شاطئ نهر الشاش على أرض مستوية. أنظر معجم البلدان، الصفحة نفسها اللباب فى تهذيب الأنساب، لابن الأثير الجزرى، دار صادر، بيروت، ١٤٠٠ هـ (٣٤/١)

قسم الدراسة

#### المبحث الثانى: تلاميذه

و قد ذكر صاحب الفوائد البهية للأخسيكتى تلميذين هما:

(۱) محمد بن عمر بن محمد أبو المظفر ظهير الدين النوحاباذي (۱) البخاري لخنفي (۲)

تفقه على الكردى شمس الأثمة ببخارى ـ و هو من أساتذة النسفى صاحب هذا الشرح كما سيجئ ذكره ـ و قرأ على محمد بن محمد بن الأخسيكتى.

تتلمذ عليه أبو العباس بن أحمد بن الساعاتي، و سمع منه أبو العلاء محمود الفرض، و أجاز للقاسم البرزالي من بغداد.

و کان مولده فی الثانی و العشرین من شوال سنة ۲۱۲ه (۳) ذکره ابن رافع، و توفی ببغداد سنة ۲۶۸ه . (۱)

#### ر من تصانیفه:

- (أ) كشف الإبهام لرفع الأوهام
- (ب) كشف الأسرار في الأصول
- (ج) الملخص في مختصر القدوري(٥)

<sup>(</sup>۱) نسبته إلى نوحاباذ ـ بفتح النون و سكون الواو ثم الحاء المهملة بعدها ألف ثم باء موحدة بعدها ألف ثم ذال معجمة ـ قرية من قرى بخارى، كذا فى الفوائد البهية (ص ۱۸۳)، و ضبط فى معجم البلدان نوجاباذ ـ بالجيم و بضم النون ـ أنظر ( ٩/٥).

و قال فى هامش الجواهر المضيئة: ذكر العلامة السيوطى فى لب اللباب: النوجاباذى ـ بفتح أوله و الجيم ـ قرية ببخارى. و كذا قال صاحب الكتاب فى الأنساب. أه. أنظر هامش الجواهر المضيئة (١٠٤/٢).

<sup>(</sup>۲) أنظر: ترجمته في: الجواهر المضيئة (۲۰٤/۲)، الفوائد البهية (ص ۱۸۳)، هدية العارفين (۱۲۹/۲)، الأعلام (۳۱۳/۳).

<sup>(</sup>r) كذا في الفوائد البهية و في هدية العارفين، و لم يذكره في الجواهر المضيئة.

<sup>(1)</sup> أنظر: هدية العارفين، الصفحة نفسها، و الأعلام، الصفحة نفسها، و هامش الجواهر المضيئة، الصفحة نفسها.

<sup>(°)</sup> ذكرها صاحب هدية العارفين، و صاحب الأعلام. و ذكر صاحب الجواهر المضيئة الكتاب الثالث فقط.

١٠ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخد

(٢) محمد بن محمد البخارى، ولم أقف على ترجمته.

(٣) و ذكر صاحب الجواهر المضيئة أن محمد بن محمد القباوى (١) ممن قرأ الأصول على الأخسيكتي.

قال فى ترجمته: تفقه على شمس الأثمة الكردى، وقرأ الأصول على الأخسىكتير.

#### ر من تصانیفه:

- (أ) الجامع الكبير
- (ب) نظم الجامع الصغير.

وكان يعرف الخلاف معرفة تامة، وله يد طولى فى علم الجدل، وكانت المسائل المشكلة ترد عليه من بخارى و غيرها، كان حيا فى سنة ٧٢٦هـ رحمه الله تعالى. (٢)

<sup>(</sup>۱۱) قباء: مدينة كبيرة من ناحية فرغانة قرب الشاش، نسب إليها قوم من أهل العلم بكل فن. أنظر معجم البلدان (٣٠٢/٤).

أ أنظر: الجواهر المضيئة (١٢٦/٢، ١٢٧).

#### المبحث الثالث: مصنفاته

(۱) المنتخب في أصول المذهب، و هو موضع الدراسة و سيأتي الكلام عليه قريبا بالتفصيل.

(٢)غاية التحقيق

(٣) دقائق الأصول و التبيين

(٤) مفتاح الأصول. (١)

<sup>(</sup>۱) أنظر: معجم المؤلفين ( ۲۵۳/۱۱). و لم يذكر في المراجع السابقة إلا الكتاب الأول. أنظر، ص، ٩، رقم الهامش ٣.

١٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

المبحث الرابع: التعريف بالمنتخب في أصول المذهب و شروحه يعرف بالمنتخب الحسامي نسبة إلى لقبه "حسام الدين". (١)

قال في كشف الظنون: و هو محذوف الفضول، و مبين الفصول، متداخل النقـوض و النظائر، منسـرد اللالئ، و الجـواهر، فـتـهالك الناس في تعلمه و تعلمه. (٢)

و قال اللكنوى رحمه الله: وقد طالعت مختصره المعروف بالمنتخب الحسامي، و هو مختصر متداول معتبر عند الأصوليين. (٣)

#### شروح المنتخب:

و قد شرحه جمع غفير من الفقها ء الكاملين (٤) منهم:

(١) عبد العزيز بن أحمد البخارى. (٥) و سماه "التحقيق". (٢)

<sup>(</sup>۱) أنظر: الفوائد البهية (ص ۱۸۸)، معجم المؤلفين ( ۲۵۳/۱۱)، الأعلام (۲۹/۷)، وقد طبع هذا المختصر عدة مرات، و ورد في غلاف النسخة المطبوعة الأخيرة ما يلي: "المختصر المعروف بالحسامي، للشيخ الإمام الهمام مولى الأنام العلامة الفقيه الأصولي محمد بن محمد بن عمر الأخسيكتي ـ نور الله مرقده ـ و طبع هذا الكتاب مع التعليق الحامي في حل ما في الحسامي لمولانا مولوي محمد فيض الحسن بن العلامة الحافظ الأزكى مولانا فخر الحسن اللكنوي، منشورات نور محمد، آرام باغ كراچي".

<sup>(</sup>۲) أنظر: (۱۸٤۸/۲).

<sup>(</sup>۳) أنظر: الفوائد البهية (ص ۱۸۸).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أنظر المرجع نفسه.

<sup>(°)</sup> عبد العزيز بن أحمد بن محمد علاء الدين البخارى، الفقيه الخنفى الأصولى، تفقه على عمه محمد المايمرغى ـ يجىء ذكره قريبا ـ و تبحر فى الفقه و الأصول و عرف بالتفوق فيهما، توفى سنة ٧٣٠ هـ.

أنظر: كشف الظنون ( ١٨٤٨/٢)، الجواهر المضيئة ( ٣١٧/١، ٣١٨)، الفوائد البهية (ص ٩٤، ٩٥)، الفتح المبين ( ١٣٦/٢).

<sup>(</sup>۱) كذا فى كشف الظنون (١٨٤٨/٢)، و فى الفوائد البهية اسمه: "غاية التحقيق" أنظر: (ص ٩٥)، الفتح المبين (١٣٦/٢).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_

أوله: الحمد لله الذي مهد مبانى الإسلام ... إلخ (١) ...

ذكر أن المختصر المذكور فاق سائر التصانيف المختصرة بحسن التهذيب و متانة التركيب بيد أنه اقتصر فيه على الأصول كل الاقتصار.

فشرحه بعد فراغه من إملاء كشف الأسرار، و هو شرح أصول البذدوى و روى هاذا المتن عن عمه فخر الدين محمد بن محمد بن الياس المايمرغى (٢) و هو عن المصنف.

وعلى التحقيق إعتراضات للسيد السمرقندى (٣) أجاب عنها بعض العلماء (٤) في مجلد. أوله: الحمد لله الذي شيّد بناء الإسلام مهّد قواعده ... الخ

و يعرف هذا الشرح بشرح المنتخب الحسامى. و هو مطبوع. (٢) (٢) حسام الدين حسين بن على السغناقى. (٧) و سماه "الوافى". (٨)

<sup>(</sup>١) أنظر: التحقيق، لوحة (٢/أ).

<sup>(</sup>۲) نسبته إلى ما يمرغ ـ بفتح الياء وضم الميم، و سكون الراء، و الغين المعجمة ـ من قرى بخارى على طريق نسف. و كان شيخا كاملا، تفقه على شمس الأشمة الكردرى. أنظر: الفوائد البهية (ص ۱۸۹)، معجم البلدان (٥٠/٥).

<sup>(</sup>٣) كذا قال في كشف الظنون انظر (١٨٤٨/٢)، و لم أقف على ترجمته.

<sup>(1)</sup> و هو صاحب التحقيق، كذا قال في هامش كشف الطنون. أنظر: الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٥) و هو صاحب التحقيق. كذا قال في هامش كشف الظنون. أنظر الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٢٦ كذا قال الزركلي في الأعلام أنظر: (٢٩/٧). و لم أطلع على هذا الكتاب المطبوع، و الها استفدت من نسخة مخطوطة مصورة من مكتبة المحمودية من المدينة المنورة تحت رقم (٨٩٨).

الاصولى، النحوى. وهم من قال: إنه الصغناقى، بل هو السغناقى ـ نسبة إلى وهم من قال أنه الحسن، كما وهم من قال: إنه الصغناقى، بل هو السغناقى ـ نسبة إلى سغناق ـ بكسر السين المهملة، و سكون الغين المعجمة ثم نون بعدها ألف ثم قاف، بلاة فى تركستان، توفى سنه ٧١٤هـ. أنظر: الجواهر المضيئة (٢١٣/٢)، الفوائد البهية (ص ٦٢)، الفتح المبين (٢١٧/٢)، تاج التراجم (ص ٢٥)، الأعلام (٢٨/٢)، معجم المؤلفين (٢٨/٤).

<sup>(</sup>A) هذا الكتاب لم يطبع بعد، وقد استفدت من نسخة مخطوطة مصورة من مكتبة جامعة برنستون تحت رقم ۲۹۹۷ (۸۹۱).

أوله: الحمد لله الذي جعل قوانين الشرع أصولا .... إلخ (١)

قال في كشف الظنون: وقد أملاه في مسجد المؤلف و مشهده في صفر سنة . ٦٩ه. قال في آخره: قد اتفق عندى من نسخ الشروح و الفوائد، فما ذكر من الأسئلة على بناء المفعول وهو من المنقول، وما ذكر منها على الخطاب من صاحب الكتاب. (٢)

(٣) قوام الدين أمير كتاب بن أمير عمر الاتقانى. (٣) و سماه "التبيين" (٤) أوله: الحمد لله الحي القيوم لا تأخذه سنة و لا نوم ... إلخ.

و فرغ منه بتستر<sup>(ه)</sup> فی سنة ۷۱۲هـ.

و علَّق عليه أحمد بن عثمان التركماني. (٢)

(٤) أبو الفضل محمد بن محمد بن مبين النورى. (Y) سماه"المنتخب في شرح

#### المنتخب"

- ۱۱ أنظر: لوحة (۲/أ)، معجم المؤلفين (۲۸/٤).
  - .(\A£A/Y) (Y)
- (۳) اتقان: بكسر الهمزة و سكون التاء المثناة الفوقية و قاف مفتوحة بعدها ألف بعدها نون، قصبة بفاراب، و فاراب ناحية وراء نهر سيحون.
- و كان رأسا فى الحنفية، بارعا فى الفقه و اللغة، كثير الإعجاب بنفسه، شديد التعصب على من خالفه، توفى سنة ٧٥٨ه.
- أنظر: الفوائد البهية (ص ٥٠، ٥١)، تاج التراجم (ص ١٨)، الأعلام (٢/ ١٤)، الفتح المبين (٢/٢٧، ١٧٣).
- (۱) و قد قام الدكتور صابر نصر مصطفى عثمان بتحقيق هذا الشرح كرسالة جامعية بجامعة الأزهر لنيل درجة الدكتوراه سنة ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م، و قد استفدت من هذه الرسالة في أثناء التعليقات.
- (°) بالضم ثم السكون، و فتح التاء الأخرى، وراء أعظم مدينة بخوزستان و هو تعريب شوستر. أنظر معجم البلدان (٢٩/٢).
- (۱) و هو أحمد بن عثمان بن إبراهيم بن مصطفى الماردينى التركمانى تفقه على أبيه و أخيه، له تصانيف حسنة فى الفقه و أصوله و الفرائض و النحو و الهيئة و المنطق. توفى سنة ٧٤٤هـ.
  - (٧) الفقيه الحنفي. أنظر: هدية العارفين (١٣٨/٦) و لم يذكر تاريخ وفاته.

فرغ منه فی بلدة ماردین <sup>(۱)</sup> سنة ۱۹۶هـ. <sup>(۲)</sup>

- (٥) يوسف بن شاهين. (٣) و لم أقف على اسم كتابه. (٤)
- (٦) منصور بن أحمد بن يزيد القاآني. (٥) و لم أقف على اسم كتابه. (٦)
- (V) محمد بن عبد الستار بن محمد شمس الأئمة الكردرى. (V)
- على اسم كتابه. (۸)
- (۱) بكسر الراء و الدال. قلعة مشهورة على قمة جبل الجزيرة مشرفة على دنيسر و دارا و نصيبين. أنظر معجم البلدان (٢٩/٥).
  - و اليوم هي مدينة متوسطة من مدن تركيا تقع في جنوب شرقها.
- (٢) أنظر: ايضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون (٩٦٩/٤)، هدية العارفين
  - $(\Gamma \setminus \Lambda \Upsilon \Gamma)$ .
- جمال الدين أبو المحاسن يوسف بن شاهين بن الأمير أبو أحمد العلاء قطلوبغا الكركي،
- المصرى، الحنفي، ثم الشافعي، سبط ابن حجر العسقلاني، يعرف بابن شاهين، ولد سنة ۸۲۸هـ، و تونی سنة ۹۹۸هـ.
- أنظر: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، للسخاوي، دار مكتبة الحياة، بيروت (٣١٣/ ١٠)، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني، الطبعة الأولى بمطبعة
- السعادة، ١٣٤٧هـ (٣٥٤/٢)، هدية العارفين (٦٣/٦) ايضاح المكنون (١٣٨/٦)،
- معجم المؤلفين (٣٠٤/١٣)، الأعلام (٢٣٤/٨).
- و قد اختلف المترجمون له بعد اتفاقهم أن له كتابا في شرح المنتخب اختلفوا في نسبة هذا المتن، فمنهم من نسبه إلى الأخسيكتي كيصاحب هدية العارفين، وصاحب معجم
- المؤلفين، ومنهم من نسبه إلى علاء التركماني كالسخاوي، والشوكاني، والزركلي، و صرحوا بأن هذا الكتاب في الحديث، لا في الأصول. أنظر المراجع السابقة.
- النقيم الحنفي، الأصولي، توفي بمكة المكرمة سنة ٧٧٥ه. و في هدية العارفين سنة ٥٠٧هـ. أنظر: الفوائد البهية (ص ٢١، ٢١٦)، هدية العارفين (٤٧٤/٦)، ايضاح
- المكنون (١٣/١٠)، معجم المؤلفين (١٣/١٠).
- ذكر اسماعيل باشا في هديةالعارفين أن هذا الكتاب شرح لمنتخب الأخسيكتي، و لكنه

ذكر في ايضاح المكنون أنه حاشية على شرح المنتخب و ليس بشرح و لم يبين أنه حاشية

- على أي شرح من شروح الكتاب. سوف أذكر ترجمته مريبا عند ذكر شيوخ النسفى بالتفصيل، لأنه منهم.
- ذكر صاحب تاج التراجم أنه شرح مختصر الشيخ حسام الدين الأحسيكيتي، أنظر ص
  - ٦٤، معجم المؤلفين (١٦٧/١٠)

١٦ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

(٨) الإمام حافظ الدين عبد الله بنأحمد النسفى. و هو صاحب الشرح الذى هو موضع الدراسة و التحقيق. و لذلك نحب أن نقدم له ترجمة مستقلة فى مبحث قادم مستقل.

توفى رحمه الله فى اليسوم الثمانى و العمشريين من ذى القمعدة (١) سنة (٢) عدد (٢)

<sup>(</sup>۱) و في تاج التراجم: يوم الإثنين ثالث عشر ذي القعدة أو ذي الحجة. أنظر: (ص ۵۷).

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الظنون (۱۸٤٨/۲)، الفوائد البهية (ص ۱۸۸)، هدية العارفين (۱۲۳/۲)، تاج التراجم (ص ۵۷)، معجم المؤلفين (۲۹/۲۱)، الأعلام (۲۹/۷).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_

#### التمهيد

#### الحالة السياسية في عصر الشارح

و قد توفى النسفى سنة ٧١٠ه. و لم أعثر على تاريخ مولده، و لكنى وقفت على أنه تتلمذ على يد الشيخ عبد الستار الكردرى الموفى سنة ٦٤٢ه.، و اعتمادا على هذا علمنا الفترة التى عاش فيها النسفى تقريباً، و علمنا أيضا أنه شهد نهاية الدولة العباسية بالعراق، و أدرك شيئا كثيرا من أحداثها، و تأثر بما يجرى فى الدولة الإسلامية و ما حولها تأثرا تاما.

و من أهم ما سجله التاريخ في هذه الفترة:

# (۱) سقوط بغداد على يد التتار، و الاضطراب السياسي في دمشق و ما حولها:

إن هولاكو قد قدم بجنوده - و كانوا نحو مائتى ألف مقاتل - إلى بغداد فى الثانى عشر من شهر الله المحرم سنة ٢٥٦ه. ، فأحاطوا ببغداد من ناحيتيها الغربية و الشرقية، فكانت جيوش بغداد فى غاية القلة - فهم لا يتجاوزون عشرة آلاف فارس - فلما دخلوها إرتكبوا أفظع المجازرالتى عرفها التاريخ، فسفكوا الدماء، و قتلوا الرجال والنساء، و أتلفوا الكتب العلمية، و خربوا مظاهر الحضارة الإسلامية، و قتلوا الخليفة، و كبار وجهاء البلد بخديعة من الوزير ابن العلقمى الحاقد على المستعصم و أتباعه بسبب مقتل شيعته الرافضة على يد أهل السنة، فدير مكيدة للتخلص من هؤلاء و الاستبداد بالسلطة من بعدهم، فراسل هولاكو خان سراً، و زين له القدوم إلى بغداد، و الاستيلاء عليها، و هون عليه أمرها. فلما قدم أشار على الخليفة بالخروج لمقابلته لترتيب أمر الصلح، فخرج الخليفة في سبعمائة راكب من القضاة و الفقهاء و رؤوس أمراء الدولة و الأعيان. فلما قدموا على السلطان الطاغية هولاكو قتلهم جميعا، ثم مالوا على البلد، و استمر القتل و السبى نيفا و ثلاثين يوما.

و قال الذهبى: يقال إن هولاكو أمر بِعَدِّ القتلى، فبلغوا مليونا و ثمانمائة ألف و كسر، فعند ذلك نودى بالأمان.

و ذكر ابن كثير اختلاف الناس فى عدد القتلى ببغداد فى هذه الوقعة، منهم من يقول كما قال الذهبى، و منهم من يقول ثماغائة ألف، و هناك من يقول: مليون نسمة. (١)

و قال الشيخ الخضرى بك فى تاريخ التشريع الاسلامى: و صارت بغداد ـ بعد ماتم فيها أعمال التخريب و التدمير ـ عاصمة لحكومة ليس لها دين سماوى، وكانت لها قوانين وضعية وضعها جدهم جنكيز خان عرفت عندهم باسم "الكاسة". و يعتبر هذا التاريخ فاصلابين التاريخ الاسلامى القديم و التاريخ الأوسط. (٢) اه

و ما أن كادوا ينتهون من تحطيم صرح الخلافة حتى بادروا إلى إرسال جيوشهم إلى بلاد الشام التى كانت تخضع لعدد من سلاطين الدولة الأيوبية المتناحرين، وكذلك فان بقايا الصليبيين الغزاة ما زالت تسيطر على بعض سواحل بلاد الشام.

و فى هذه الفترة انقضى حكم الأيوبيين، و بدأ عهد دولة المماليك و استطاع المماليك أن يصدوا المغول عن بلاد الشام و مصر التى كانوا يحلمون بغزوها، ففى

<sup>(</sup>۱) أنظر: العبر في تاريخ من غير، للمؤرخ الحافظ الذهبي، تحقيق د. صلاح الدين المنجد، مطبعة حكومة الكويت، ١٣٨٦ه ( ٢٢٥/٥)، البداية و النهاية ( ٢١٤/١٣)، النجوم الزاهرة في النهاية ( ٢١٤/١٣)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر القاهرة لجمال الدين أبي المحاسن يوسف ابن تغرى بردى الأتابكي، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٣٥٧ه ( ٢٤/٣)، الفتح المبين ( ٢٤/٤)، تاريخ التشريع الإسلامي، لمحمد الخضري بك الطبعة السابعة، ١٩٦٠م (ص ٣٢٢)، كتاب دول الإسلام للذهبي ( ٢٣/٣) الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي ( ١٩٦٢م)، تاريخ التشريع الإسلامي لمحمد السايس، عبد اللطيف السبكي، محمد يوسف البربري ط سنة ١٩٥٥ه، (ص ٢٨١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: (ص ۳۲۲).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_\_ ٩\_

سنة ٨٥٨ه هاجم المغول الشام، فتصدى لهم السلطان المملوكى قطز حيث أعد جيشا كبيرا، و توجه به إلى الشام فالتقى مع المغول فى "عين جالوت" و هزمهم هزيمة نكراء، و قتل قائدهم، وكانت هذه أول هزيمة تلحق بهم، إلا أن المغول أعادوا الكرة، و وجهوا عدة غزوات إلى بلاد الشام. (١١)

و فى سنة ٧٠٧ه، هاجم المغول الشام بجموع عظيمة، و وصلوا إلى حماة فتصدى لهم السلطان المملوكى محمد الناصر، وحصلت معركة كبيرة تسمى معركة "شقحب" و هزم المغول فيها، و عمل السيف فى رقاب التتار ليلا و نهارا و هربوا و فروا و لم يسلم منهم إلا القليل كما قال ابن كثير. (٢)

و فى هذه الفترة استطاع المماليك أن يطردوا بقايا الصليبيين من بلاد الشام، ففى سنة ١٨٨ه توجه السلطان المنصور قلاوون إلى طرابلس الشام و فتحها، و طرد الصليبيين منها بعد أن مكثوا فيها ما يزيد على مائة و ثمانين سنة. (٣)

و على الرغم من هذه الانتصارات التى حققها المماليك على المغول و الصليبيين إلا أن الصراع على السلطة بينهم كان شديدا، وليس أدل على ذلك من أن أحد سلاطينهم وهو السلطان الناصر محمد بن قلاوون وتولى السلطة ثلاث مرات.

#### (٢) الاضطراب السياسي في الأندلس:

أما فى بلاد الأندلس فقد كان المسلمون فى غاية الضعف بسبب تفرقهم و اختلافهم على الرئاسات الذى أدى إلى استيلاء الأسبان على أكثر حصون البلاد و أشهر مدنها فى القرن السابع. فاحتلوا "لوشة" و "ماردة" و "بطليوس" سنة ٦٣٥هـ، و "بلنسية" ٦٣٦هـ، و "مرسية" و اشبيلية" سنة ٦٤٥هـ، و "شلب" و "طلبيرة" سنة

<sup>(</sup>۱) أنظر: النجوم الزاهرة (٧٩/٧).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> أنظر: البداية و النهاية (٣٣١/١٣٣، ٣٣٢).

<sup>(</sup>۲) و كانت المرة الثالثة سنة ٧٠٩هـ. أنظر النجوم الزاهرة (٢٧٧/٧)، (٩/٣).

٢٠ \_\_\_\_\_\_\_ ٢٠ \_\_\_\_\_ شرح للنتخب

۹ ۲۵۹ه، و لم يبق في الأندلس بيد العرب المسلمين سوى غرناطة و ضواحيها. (۱) هذه صورة مصغرة من الحالة السياسية في الفترة التي عاش فيها حافظ الدين أبو البركات النسفي.

أنظر: الفتح المبين (٤٤/٢).

قسم الدراسة\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

### الحالة العلمية في عصر الشارح

تقدم أن الشارح عاش فى فترة تستغرق معظم القرن السابع و جزءا من أوائل القرن الثامن.

و قد قسم الشيخ محمد الخضر يبك فى تقسيمه تاريخ التشريع الاسلامى إلى ستة أدوار، و تبعه فى ذلك الاستاذ محمد السايس و من معه من مؤلفى تاريخ التشريع الاسلامى.

و اعتبر الفترة التى تقع ابتداء من أوائل القرن الرابع إلى سقوط الدولة العباسية \_ و ذلك فى منتصف القرن السابع (سنة ٢٥٦هـ) \_ دورا تاريخيا واحدا و سماها بـ "الدور الخامس" و هو دور القيام على المذاهب و تأييدها، و شيوع المناظرة و الجدل. (١)

و اعتبر الفترة التى تليها ـ و هى من سقوط بغداد على يد هولاكو إلى الآن ـ دورا تاريخيا واحدا وسماها بـ"الدور السادس"، و هو دور التقليد المحض. (٢)

و قد وصف الشيخ الخضرى الحالة العلمية في هذه الفترة بقوله:

"أما الحالة العلمية فانها لم تتبع فى التدهور تلك الحالة السياسية، بل استمرت على غوها، ولا سيما فى عهد السلجوقيين بالمشرق، وعهد الدولة الفاطمية بمصر فقد نبغ فيها كبار العلماء، و أساطين المفكرين. (...) إلا أنه مما يجب الاعتراف به أن روح الاستقلال فى التشريع ضعفت تبعا لضعف الاستقلال السياسى (...) تلك الروح التى أملت على أبى حنيفة رحمه الله أن يقول فى أسلافهم: "هم رجال و نحن رجال"، و أملت على مالك قوله: "ليس من أحد إلا يؤخذ من قوله و يترك إلا رسول الله صلى الله عليه و سلم"، و أملت على غيرهما ما يشبه هذا القول، حل محل تلك الروح ما نسميه بروح التقليد". (٢) اه

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: (ص ۳۱۹)، تاريخ التشريع الاسلامي للسايس (ص ۲۷۹).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> أنظر: (ص ۳٦٣)، تاريخ التشريع الإسلامي للسايس (ص ٣٠٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> أنظر: (ص ۳۲۲، ۳۲۳).

فيعلم من هذا أنه لم يوجد في هذا العصر مِجتهد مستقل، و أن عمل العلماء إذ ذاك كان ينحصر في ثلاثة أشياء:

- (١) تعليل الأحكام.
- (٢) الترجيح بين الآراء المختلفة في المذهب.
- (٣) الانتصار للمذهب. و أنتجت تلك الأشياء شيوع المناظرات و الجدل. (١)

هذا ما يتعلق الدور الخامس و السادس بشكل عام، أما بالنسبة للقرن السابع و أوائل القرن الثامن خاصّة - و هى الفترة التى عاش فيها الشارح رحمه الله - فقد وصف الشيخ المراغى الحالة العلمية فى القرن السابع قائلا:

"كل هذه الاضطرابات ـ السياسية التى ذكرناها ـ جعلت سوق العلم راكدة فى هذا القرن، فقد قعدت الهمم عن الاجتهاد، و مالت إلى التقليد، و بدأ عهد جديد فى التأليف، و هو عهد المتون و المختصرات مما دفع العلما ء إلى العناية بشرحها، و كانت المؤلفات من قبل مبسوطة سهلة المأخذ و الفهم. "(٢)

و أما فى القرن الثامن فإن حركة التأليف و التدريس و بناء المدارس كانت قد نشطت فى هذا القرن نشاطا ملحوظا بحكم المنافسة بين الأمراء و الحكام مع أن شمس الاجتهاد قد احتجبت، نعم قد ظهر بعض المجتهدين من العلماء كإبن تيمية المتوفى سنة ٧٢٨هـ، و غيره ممن أطلقوا لعقولهم حرية التفكير و القول بما يؤدى إليه اجتهادهم فى النصوص غير أن هؤلاء تعرضوا لمحن شديدة. (٣)

#### بعض علماء الأصول المشهورين في هذه الفترة و كتبهم:

و قد ظهر في الفترة التي عاش فيها النسفي من كبار الأصوليين المؤلفين ها:

 (۱) عثمان بن ممر بن أبى بكر بن يونس، المشهور بابن الحاجب، المتوفى سنة ٦٤٦هـ.

<sup>(</sup>۱) أنظر: تاريخ التـشـريع الاسـلامى لخـضـرى بك (ص ٣٢٣ ـ ٣٣٣)، تاريخ التشريع الاسلامي للسايس (ص ٢٨١ ـ ٢٨٧)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: الفتح المبين (٤٤/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> أنظر: المصدر نفسه (۹۹/۲، ۱۰۰).

قسم الدراسة\_\_\_\_\_\_

و صنف مختصر منتهى السول و الأمل، و هو مختصر غريب فى صنعه، بديع فى فنه، غاية فى الايجاز، و هو كتاب الناس شرقا و غربا، و كان الشيخ الزملكانى يقول: ليس للشافعية مختصر مثل مختصر ابن الحاجب للمالكية. (١١)

- (٢) أحمد بن ادريس بن عبد الرحمن، المشهور بالقرافي، المتوفى سنة ٦٨٤هـ، له كتاب التنقيح في أصول الفقه، و له عليه شرح مفيد.(٢)
- (٣) عبد الله بن ممر بن محمد بن على البيضاوى الشافعى، و يعرف بالقاضى، توفى سنة ٦٨٥هـ، ألف فى الأصول كتاب منهاج الوصول إلى علم الأصول، و قد شرحه أيضا، و هو كتاب تناوله العلماء بالشرح و التعليق، و انتفع به الطلاب و العلماء. (٣)
- (٤) أحمد بن على بن تعلب مظفر الدين، المعروف بابن الساعاتى، المتوفى سنة ٦٩٤هـ، له فى الأصول كتاب البديع، جمع فيه بين طريقتى الآمدى فى كتابه الاحكام الذى عنى فيه بالقواعد الكلية، و طريقة فخر الاسلام البزدوى فى كتابه الذى عنى فيه بالشواهد الجزئية الفرعية. (٤)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر: الفتح المبين (٢/٦٥، ٦٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: المصدر نفسه (۸٦/۲، ۸۷).

<sup>(</sup>۳) أنظر: المصدر نفسه (۸۸/۲).

<sup>(</sup>٤) أنظر: المصدر نفسه (٢/٤٤، ٩٥).

# الفصل الثانى فى التعريف بالشارح

المبحث الأول: اسمه و نسبه و كنيته و لقبه(۱)

هو عبد الله بن أحمد بن محمو، وكنيته: أبو البركات، ولقبه حافظ الدين، (۲) النسفى ـ نسبة إلى نسف (۳) ـ

و لم أعثر على من ذكر تاريخ مولده فيما بحثت من كتب التراجم.

<sup>(</sup>۱) أنظر: ترجمة النسفى فى: الدرر الكامنة فى أعيان المائة الثامنة، لشهاب الدين أحمد بنحجر العسقلانى، تحقيق: محمد سيد جاد الحق دار الكتب الحديثة (۲۷۲، ۳۵۲)، الفواعد البهية، (ص ۱۰۱، ۲۰۱)، الجواهر المضيئة (۲۷۰، ۲۷۰)، الفواعد البهية، (ص ۳۰)، الأعلام (۲۷۴، ۲۷۰)، معجم المؤلفين (۲۲۸، ۳۲۸)، الفتح المبين (۲۸۸، ۱۰۸، کشف الظنون (۱۹۹۱)، (۱۹۸۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، ۱۹۲۷، معجم المطبوعات العربية و المعربة، ليوسف اليان سركيس، مطبعة سركيس بمصر، ۱۹۳۱هد (ص ۱۸۵۷، ۱۸۵۳)، مفتاح السعادة و مصباح السيادة، لطاش كبرى زاده، مراجعة و تحقيق: كامل بكرى و عبد الوهاب أبو النور، دار الكتب الحديثة (۱۸۸۸)، الدليل الشافى على المنهل الصافى (۲۸۲۸).

<sup>(</sup>٢) قال صاحب الجواهر المضيئة: "حافظ الدين" لقب إمامين.

أحدهما: محمد بن محمد بن نصر البخاري، سمع منه أبو العلاء.

و الآخر: عبد الله بن محمود أبو البركات، صاحب التصانيف المفيدة فى الفقه و الأصول، سمع منه السغناقى، و كلاهما تفقه على شمس الأثمة محمد بن عبد الستار الكردرى. اه ( ٣٦٧/٢).

<sup>(</sup>۳) أنظر: الفوائد البهية (ص ١٠١).

قسم الدراسة\_\_\_\_\_\_

#### المبحث الثاني: موطنه:

هو من بلدة نسف ـ بفتح أوله و ثانيه (۱) ثم فاء ـ كما تدل عليه نسبته إليها . و هى مدينة كبيرة بين جيحون و سمرقند، و خرج منها جماعة كثيرة من أهل العلم فى كل فن .

قال الاصطخرى: و أما نسف فانها مدينة و لها قهندز و ربض، و لها أبواب أربعة، هى على مدرج بخارى و بلخ، و هى مستواة، و الجبال منها على مرحلتين فيمايلى كش، و أما ما بينها و بين جيحون فمفازة، لا جبل فيها، و لها نهر واحد يجرى فى وسط المدينة، و هى مجمع مياه كش، فيصير منها هذا النهر، و ينقطع فى بعض السنة، و الغالب فى نسف الخصب.

هذا و قد ألف الشيخ جعفر بن محمد النسفى فى تاريخ نسف كتابا مفصلا كما أذكره فى ترجمته، و لكنى لم أعثر عليه.

و خرج منه خلق كثيرون من العلماء الذين أبدعوا و خلدوا بما تركوا من تراث إسلامي نفيس. (٢)

#### و عن نسب إلى نسف:

(۱) جعفر بن محمد بن المعتز بن المستغفر النسفى المستغفرى، خطيب نسف، لم يكن بماوراء النهر فى عصره مثله، كان فقيها محدثا حافظا صدوقا، و له مصنفات. مولده سنة ٥٠٤ه بنسف، و من مصنفاته: تاريخ نسف و كش، و كتاب معرفة الصحابة، و كتاب خطب النبى صلى الله عليه و سلم، و كتاب الشمائل، و غير ذلك من الكتب. (٣)

(۲) هناد بن إبراهيم بن محمد بن عمر، أبو المظفر النسفى، سمع و أكثر و رحل و خرج الفوائد، و روى عنه الخطيب، و أشار إلى تصنيفه، توفى يوم السبت ثانى ربيع الأول، سنة ٤٦٥هـ و مولده سنة ٣٨٤هـ. (٤)

<sup>(</sup>۱) و قيل: بكسر السين، و في النسبة تفتح. كذا في الفوائد البهية أنظر: (ص

<sup>(</sup>۲) أنظر: معجم البلدان (٥/ ٢٨٥)، اللباب في تهذيب الأنساب (٣٠٨/٣).

<sup>(</sup>۳) أنظر: تاج التراجم (ص ۲۱)، معجم البلدان ( ۲۸۵/۵)، اللباب في تهذيب الأنساب (۳۰۸/۳).

<sup>(</sup>٤) أنظر: تاج التراجم (ص ۸۰، ۸۱)

(٣) أبو إسحاق إبراهيم بن معقل بن محمد بن الحجاج النسفى، الحنفى الحافظ، قياض نسف، هو من جملة رواة الجامع الصغير و الصحيح، اجازة من البخارى، توفى سنة ٢٩٤هـ. صنف الاستقصاءات فى النكات تفسير القرآن، المسند فى الحديث. (١)

- (٤) أحمد بن أبى حفص عمر بن محمد بن أحمد بن اسماعيل، أبو الليث النسفى، الحنفى، توفى قتيلا بعد رجوعه من الحج سنة ٥٢ه، له كتاب المنافع فى فوائد النافع لناصر الدين السمرقندى. (٢)
- (٥) الحسين بن خضر بن يوسف الفشيديرجي النسفي، الحنفي، توفى ببخارى سنة ٤٢٨ه. له فتاوى القاضي حسين، و الفوائد في الفروع. (٣)
- (٦) عبد العزيز بن عثمان بن إبراهيم بن محمد الأسدى العقيلى، القاضى النسفى، الحنفى، قاض بخارى، المتوفى سنة ٥٣٣ه له من الكتب تعليقة فى الخلاف، روضة الناصحين فى شرح خطب الأربعين، السلم لدار السلام فى بيان أحكام أركان الإسلام، فصول الفتاوى، كفاية الفحول فى علم الأصول و غير ذكى.
- (۷) عمر بن محمد بن أحمد بن إسماعيل بن محمد بن لقمان، مفتى الثقلين الإمام نجم الدين أبو حفص النسفى، الأصولى، الفقيه، ولد سنة ٤٦١هـ و توفى بسمرقند سنة ٥٣٧هـ. من مصنفاته: الأكمل و الأطول فى تفسير القرآن، بعث الرغائب لبحث الغرائب، تاريخ بخارى، تيسير فى علم التفسير، الجمل المأثورة، الخصائل فى المسائل، الخصائل فى الفروع، العقائد ـ مشهور و عليها شروح ـ القند فى تاريخ علماء سمرقند فى عشرين مجلدا، منظومة فى الخلاف،

<sup>(</sup>۱) أنظر: هدية العارفين (٤/٥)، معجم البلدان (٢٨٥/٥).

<sup>(</sup>٢٠) أنظر: هدية العارفين (٥/٥٨)، الفوائد البهية (ص ٢٩).

<sup>&</sup>quot;" أنظر: هدية العارفين (٣٠٩/٥)، الفوائد البهية (ص ٦٦).

<sup>(</sup>١) أنظر: هدية العارفين (٧٨/٢، ٥٧٩).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_

نظم الجامع الصغير للشيباني في الفروع و غير ذلك. (١١)

- (۸) عیسی بن الحسین بن ربیع أبو أحمد النسفی الکسبوی،  $(^{(1)}$  توفی فی حدود سنة  $(^{(1)}$  من تصانیفه: کتاب البستان، کتاب الدر.  $(^{(1)}$
- (۹) الحافظ أبوبكر محمدبن زكريا بن الحسين النسفى، المعروف بالصلوكى، توفى سنة ٣٤٤هـ. قال المستغفرى فى تاريخه: كان حافظا مصنفا للأبواب. (٤)
- (۱۰) محمد بن محمد بن محمد النسفى، برهان الدين الحنفى، ولد سنة ١٠٠ه. و توفى سنة ٦٨٦ه. من تصانيفه: رسالة فى الدور و التسلسل، شرح الأسماء الحسنى، شرح الاشارات و التنبيهات لابن سينا، الواضح فى مختصر مفاتيح الغيب للفخر الرازى و غير ذلك. (٥)
- ( ۱۱) أبو مطيع مكحول بن الفضل المكحولي النسفي،الفقيه الحنفي المتوفى سنة ٣١٨ه، من تصانيفه: كتاب الشعاع في الفقه، اللؤلؤيات في اللواعظ. (١٦)
- (۱۲) أبو المعين ميمون بن محمد بن محمد بن المعتمد مكحول المكحولى النسفى، الفقيه الحنفى، المتوفى سنة ٥٠٨ه. من تصانيفه: شرح الجامع الكبير للشيبانى فى الفروع، و تبصرة الأدلة فى علم الكلام التمهيد لقواعد التوحيد و

<sup>(</sup>۱) أنظر: الفوائد البهية (ص ۱٤٩، ١٥٠)، هدية العارفين (٧٨٣/٥).

هذا واحب أن ألفت نظر القارئ الكريم إلى أن "النسفى" صاحب العقائد
المشهور هو صاحب هذه الترجمة، و أما النسفى صاحب هذا الشرح فهو صاحب
التفسير المشهور باسمه.

<sup>(</sup>۲) الكسبة: بفتح الكاف و سكون السين المهملة و فتح الباء الموحدة ـ من قرى نسف. أنظر معجم البلدان (٤٦٠/٤).

<sup>(</sup>۳) أنظر: هدية العارفين (٥٠٦/٥).

<sup>(</sup>٤) أنظر: هدية العارفين (٤١/٦).

<sup>(</sup>٥) أنظر: هدية العارفين (٦/١٣٥، ١٣٦).

<sup>(</sup>١) أنظر: هدية العارفين (٦/ ٤٧٠)، الفوائد البهية (ص ٢١٧).

غير ذلك. (١)

(۱۳) محمد بن أحمد بن محمود أبو جعفر النسفى، القاض، كان من أعيان الفقهاء، له تعليقات فى الخلاف مشهورة حسنة. و أخذ الفقه عن أبى بكر الرازى، و توفى سنة ١٤٤هـ. (٢)

(۱٤) محمد بن أحمد بن محمود المايمرغى النسفى، عالما محدثا فاضلا سمع بالحجاز و غيره، و روى عنه نجم الدين عمر النسفى، و توفى سنة ٤٤٢هـ. (٣)

<sup>(</sup>۱) أنظر: هدية العارفين (٤٨٧/٦)، تاج التراجم (ص ٧٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: الجواهر المضيئة (۲٤/۲، ۲۵)، الفوائد البهية (ص ۱۵۷)، تاج التراجم (ص ۵۲).

<sup>(</sup>۳) أنظر: الفوائد البهية (ص ۱۵۷).

#### المبحث الثالث: شيوخه

تتلمذ أبو البركات حافظ الدين النسفى على عدد من العلماء، و كان لثلاثة منهم أثر كبير في تكوينه العلمي. و نوجز فيما يلى ترجمتهم.

( ۱ ) محمد بن عبد الستار بن محمد بن العمادى<sup>(۱)</sup> الكردرى،<sup>(۱)</sup> الملقب بشمس الأثمة،<sup>(۳)</sup> المكنى بأبى الوجد. <sup>(٤)</sup>

ولد سنة ٥٩ ه. في ثامن عشر من ذي الحجة (٥) ببراتقين. (٢)

كان أستاذ الأثمة على الاطلاق، و الموفود إليه من الآفاق. قرأ بخوارزم على الشيخ برهان الدين ناصر بن أبى المكارم عبد السيد بن

قرا بخوارزم على الشيخ برهان الدين ناصر بن ابى المكارم عبد السيد بن على المطرزى (صاحب المغرب)، ثم رحل إلى ماوراء النهر، و تفقه بسمر قند على شيخ الاسلام برهان الدين المرغنانى (صاحب الهداية). و الشيخ مجد الدين المهاد السمر قندى المعروف بإمام زاده و سمع الحديث منهما، و تفقه ببخارى على العلامة بدر الدين عمر بن عبد الكريم الورسكى، و الشيخ شرف الدين أبى محمد عمر العقيلى و غيرهم.

<sup>(</sup>۱) أنظر: الذين ذكروا أن النسفى تتلمذ على شمس الأثمة الكردرى: الجواهر المضيئة ( ۲۷۱/۱)، الفوائد البهية (ص ۱۰۱)، تاج التراجم (ص ۳۰)، الفتح المبين (۲۰۸/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> نسبة إلى الجد المنتسب إليه، كذا فى الجواهر المضيئة، الصفحة نفسها.
كردر: بفتح أوله ثم السكون، و دال مفتوحة، وراء، هى ناحية من نواحى
خوارزم، أو ما يتاخمها من نواحى الترك. أنظر معجم البلدان (٤٥٠/٤).

<sup>&</sup>quot; قال صاحب الجواهر المضيئة: شمس الأثمة لقب جماعة، و عند الإطلاق يراد به شمس الأثمة السرخسى محمد بن أحمد، ويأتى مقيدا مع الإسمأو النسب: شمس الأثمة الكردري، و شمس الأثمة الأوزجندي و غيرهما. اه (٣٧٥/٢).

انظر: ترجمة الكردرى: الجواهر المضيئة (۸۲/۲، ۸۳)، الفوائد البهية (ص ۱۲۷، ۱۲۷، ۱۷۷)، تاج التراجم (ص ۱۶)، معجم المؤلفين (۱۲۷/۱۰).

<sup>(</sup>٥) و في الفوائد البهية: سنة ٩٩٥هـ.

<sup>(</sup>١) كذا في الجواهر المضيئة، و لم أقف على من ذكر التعريف بها.

و برع فى العلوم، و فـاق على أقـرانه و أقـر له بالفـضل و التـقـدم أهـل زمـانه حتى قيل: إنه أحيا علم الفروع و أصوله بعد أبى زيد الدبوس.

مات رحمه الله ببخارى، (۱) يوم الجمعة تاسع المحرم سنة ٦٤٢هـ. و دفن بسبذمون (۲) عند قبر الأستاذ عبد الله السبذموني.

(۲) على بن مـحـمـد بن على ، نجم العلماء ، حـمـيـد الدين الضرير ، <sup>(۳)</sup> البخارى . <sup>(۵)</sup> البخارى . <sup>(۵)</sup>

كان إماما كبيرا فقيها، أصوليا، محدثا، مفسرا، جدليا، كلاميا، حافظا، متقنا، انتهت إليه رئاسة العلم عا وراء النهر، (٦) و طبق الأرض صيت جلاله في الدهر.

تفقه على شمس الأثمة محمد بن عبد الستار الكردرى، (٧) سمع من جمال الدين عبد الله المحبوبي (صاحب الحقائق شرح المنظومة) و جلال الدين محمد بن أحمد الصاعدي و غيرهم.

و له تصانیف کثیرة.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۱</sup> بضم الباء. من أعظم مدن ماوراء النهر و أجلها، كانت قاعدة ملك السامانية. أنظر معجم البلدان ( ۳۵۳/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> بفتح أوله و ثانيه، ثم ذال معجمة ساكنة، و ميم مضمومة، و آخره نون. و يقال: سبذيون، بالياء.

قرية على نصف فرسخ من بخارى. أنظر معجم البلدان (١٨٣/٣).

<sup>(</sup>٣) اشتهر المترجم له بالضرير. أنظر الجواهر المضيئة (٣٧٧/٢).

<sup>(</sup>۱) بضم الميم، قرية من أعمال بخارى، أنظر معجم البلدان (۱۷/۳)، و فى تاج التراجم الرشى (ص ٤٦).

<sup>(°)</sup> أنظر: ترجمته فى: الفوائد البهية (ص ١٢٥)، الجواهر المضيئة (٣٧٣/١)، الأعِلام (٣٣٣/٤)، تاج التراجم (ص ٤٦).

<sup>(</sup>۱) يراد به ما وراء نهر جيحون بخراسان، فما كان في شرقيه يقال له بلاد الهياطلة، و في الاسلام سموه ما وراء النهر. أنظر معجم البلدان (٤٥/٥).

v) و قد سبقت ترجمته لكونه من شيوخ النسفى أيضا.

توفى رحمه الله يوم الأحد ثامن ذي القعدة(١) سنة ٦٦٦هـ. (٢)

و صلى عليه الإمام حافظ الدين النسفى فخلق فى الصحراء التى قبالة تل أبى حفص الكبير، و وضعه فى قبره حافظ الدين النسفى بوصية له بالصلاة عليه.

قيل: حضر الصلاة عليه قريب من خمسين ألف رجل. <sup>(٣)</sup>

(۳) محمد بن محمود بن عبد الكريم الكردرى بدر الدين (٤) خواهر زاده، (٥) ابن أخت الشيخ شمس الأثمة الكردرى، رباه خاله أحسن تربية، و نشأ عنده و بلغ رتبة الكمال.

توفى رحمه الله في سلخ ذي القعدة سنة ٥١١هـ، و دفن عند خاله.

هذا وقد ذكر صاحب الجواهر المضيئة أن النسفى روى الزيادات عن أحمد بن محمد العتابي.

و قال صاحب الفوائد البهية: "و تبعه القارى. و قال الكفوفي في ترجمة

<sup>(</sup>١) كذا في تاج التراجم. و في الجواهر المضيئة: ثاني ذي القعدة.

<sup>(</sup>۲) كذا فى تاج التراجم و الجواهر المضيئة. و فى الفوائد البهية ـ نقلا عن كشف الظنون ـ و الأعلام: سنة ٦٦٧هـ.

<sup>(</sup>٣) أنظر: تاج التراجم، الصفحة نفسها، الجواهر المضيئة، الصفحة نفسها.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> أنظر: تُرجمته: الجواهر المضيئة ( ۲۲۳۱)، الفوائد البهية (ص ۲۰۰).

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> ضبطها السمعانى بضم الخاء المعجمة، و فتح الواو، و الهاء، بينهما ألف، بعد الهاء راء ساكنة، و زاى مفتوحة، و بعدها ألف، و دال مهملة. هذا و يقال هذه اللفظة لجماعة من العلماء كانوا أولاد أخت عالم، و المشهور بهذه اللفظة عند الاطلاق اثنان: متقدم في الزمن و متأخر عند.

فالمتقدم: أبو بكر محمد بن الحسين البخارى، ابن أخت القاضى أبى ثابت محمد بن أحمد البخارى.

و المتأخر: هو المترجم له. أنظر الجواهر المضيئة، الصفحة نفسها.

العتابی: قد نص فی الجواهر أن العتابی مات سنة ۸۹هه. (۱) و أنی تصح روایة شخص مات سنة ۷۱هه تا و أنی تصح روایة شخص مات سنة ۷۱۰هه تا و الم

<sup>(</sup>۱) قال صاحب الجواهر المضيئة فى ترجمة العتابى: هو أحمد بن محمد بن عمر أبو نصر العتابى البخارى، المنعوت زين الدين و مات يوم الأحد وقت الظهر سنة ١٨٥هـ. ببخارى. أنظر (١١٤/١).

<sup>(</sup>۲) أنظر: (ص ۱۰۲).

# المبحث الرابع: تلاميذه

لا شك أن العالم الذى تتحدث المراجع عنه بأنه عديم النظير فى زمانه و رأسا فى كثير من العلموم الشرعية لا يستغنى عنه طلاب العلم، و النسفى رحمه الله أحد هؤلاء العلماء، و نستطيع أن نجزم أنه تتلمذ عليه خلق كثير و تفقه عليه علماء كثيرون، و لكن المراجع التى تذكر ترجمته لم تذكر أسماء هؤلاء الطلبة غير السغناقى رحمه الله. (١)

<sup>(</sup>۱) و قد سبقت ترجمته (ص ۱۳) الهامش (۷).

# المبحث الخامس: مرتبته العلمية و ثناء العلماء عليه

كان الإمام حافظ الدين النسفى يتمتع بعلم واسع مع العمل الصالح، و الزهد، و التقوى.

و قد وصف المترجمون له بالعلم و الزهد، و كان رحمه الله مثال العلماء العاملين.

#### مرتبته العلمية:

يقول عبد الحى اللكنوى رحمه الله فى التعليقات السنية: عده ابن كمال باشا (١) من طبقة المقلدين القادرين على التمييز بين القوى و الضعيف الذين شأنهم أن لا ينقلوا فى كتبهم الأقوال المردودة، و الروايات الضعيفة، و هى أدنى طبقة المتفهين منحطة عن درجة المجتهدين و المخرجين و المرجحين.

وعده غيره ـ غير ابن كمال باشا ـ من المجتهدين في المذهب. (٢)

#### ثناء العلماء عليه:

يقول شهاب الدين العسق الاتى فى الدرر الكامنة: "علامة الدنيا أبو الدكات". (٣)

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن سليمان، الملقب بـ"شمس الدين" المشهور بـ"ابن كمال باشا"، عالم مشارك في كثير من العلوم، ولد في طوقات، له تصانيف كثيرة منها: طبقات الفقهاء، و طبقات المجتهدين، و مجموعة رسائل ـ و هي مطبوعة ـ و رسالة في الجبر و القدر، و إيضاح الإصلاح في فقه الحنفية، و تاريخ آل عثمان، و تغيير التنقيح ـ و هو مطبوعن أيضا ـ في أصول الفقه.

توفى رحمه الله سنة ٩٤٠هـ. و هو مفت باستانبول.

أنظر: الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية، تأليف طاش كوبرى زاده، دار الكتب العربي، بيروت ١٣٩٥هـ (ص: ٢٢٦)، الفوائد البهية (ص: ٢١)، هدية العارفين (١/ ١٤١)، الأعلام (١٣٣/١)، معجم المؤلفين (١/ ٢٨)، الفتح المبين (٣/ ٧١).

<sup>(</sup>۲) أنظر: (ص۲۰۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> أنظر: (۳۵۲/۲).

ثم ينقل عن الحافظ عبد القادر أنه قال في طبقاته: "أحد الزهاد المتأخرين، صاحب التصانيف المفيدة في الفقه و الأصول."(١)

و يقول عبد الحى اللكنوى رحمه الله: "كان إماما كاملا، عديم النظير فى زمانه، رأسا فى الفقه و الأصول، بارعا فالحديث و معانيه. (٢)

<sup>(</sup>١١) أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>۲) أنظر: الفوائد البهية (ص ١٠١).

#### المبحث السادس: مصنفاته

له تصانيف معتبرة في الفقه، و الأصول، و التفسير و غيره، منها:

#### نى الفقد:

(۱) الوافى: <sup>(۱)</sup> و هو كتات مقبول معتبر.

أوله: الحمد لمن من على عباده بارسال رسله ... الخ.

قال المصنف رحمه الله: كان يخطر ببالى ابان فراغى أن أؤلف كتابا جامعا لمسائل الجامعين و الزيادات حاويا لما فى المختصر، و نظم الخلافيات، مشتملا على بعض مسائل الفتاوى و الواقعات، فألفته، و أتمته فى أسرع وقت، و سميته بالوافى. (٢)

(۲) الكافى ـ شرح الوافى (۳) ـ : ذكر الاتقانى فى غاية البيان أنه لما نوى أن يشرح الهداية سمع به تاج الشريعة (٤) ـ و هو من أكبابر عصره ـ فقال: لا يليق بشأنه، فرجع عما نواه، و شرع فى أن يصنف كتابا مثل الهداية، فألف "الوافى" على أسلوب الهداية، ثم شرحه و سماه "بالكافى" فكأنه شرح الهداية.

و شرحه ـ أى الوافى ـ بها ء الدين أبو البقاء محمد بن أحمد بن الضياء المكى، المتوفى سنة ٨٥٤هـ شرحين، أحدهما مبسوط، و الثاني مختصر.

<sup>(</sup>۱) أنظر: الدرر الكامنة (۳۰۲/۲)، تاج التراجم (ص ۳۰)، الجواهر المضيئة (۲۷۱/۱)، هدية العارفين (۲۲۱/۵)، الأعلام (۲۷۱/۱).

<sup>(</sup>۲) كشف الظنون (۲/۱۹۹۷).

<sup>(</sup>٣) أنظر المراجع المذكورة في البند رقم ١.

<sup>(</sup>۱) هو عمر بن صدر الشريعة الأول أحمد بن جمال الدين عبيد الله المحبوبي الملقب ب"تاج الشريعة" البخاري، الحنفي، المتوفى سنة ٦٧٣هـ.

و من مصنفاته: شرح الهداية المسمى "نهاية الكفاية فى دراية الهداية". أنظر: كشف الظنون (٢/٣٣/٢)، هدية العارفين (٧٨٧/٥).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و شرحه صاحب خزانة المفتين الشيخ حسين بن محمد السميقانى الحنفى، و سماه "الشافى"، و هو مجلد ضخم، ذكر فيه أنه أورد ما هو مروى عن المتقدمين و مختار عند المتأخرين. (١)

(٣) كنز الدقائق: (٢) في فروع الحنفية.

أوله: الحمد لله الذي أعز العلم في الأعصار و أعلى حزبه في الأمصار ...

لخ.

لخص فيه الوافي بذكر ماعم وقوعه حاويا لمسائل الفتاوي و الواقعات.

و قد اعتنى به الفقهاء، فشرحه الإمام فخر الدين أبو محمد عثمان بن على الزيلعي (٣) و سماه: "تبيين الحقائق لما فيه ما أكتنز من الدقائق".

و العلامة زين العابدين ابن نجيم المصرى، (٢٠) و سماها: "البحر الرائق في شرح كنز الدقائق".

و معين الدين الهروى المعروف بمنلا مسكين. (٥)

و غيرهم من الفقها ء الذين يطول ذكرهم هنا <sup>(٦)</sup>. <sup>(٧)</sup>

(٤) المستصفى ـ في شرح المنظومة ـ<sup>(٨)</sup>:

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون (۱۹۹۷/۲، ۱۳۷۸)، (۷۰۳/۱)، الفوائد البهية (ص

<sup>(</sup>١) أنظر المراجع المذكورة في البند رقم (١) من الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٣) توفى سنة ٧٤٤هـ. أنظر كشف الظنون (٢/٥١٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> توفي سنة ٩٧٠هـ. أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>۵) توفى سنة ١٥٤هـ. أنظر المرجع نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر المرجع نفسه (۲/۱۵۱۵، ۱۵۱۲، ۱۵۱۷).

<sup>(</sup>۷) و طبع بمطبعة سرف ۱۳۰۹هـ (ص ۱۷۲)، ۱۳۱۱هـ (ص ۲۳۱)، فی دهلی ۱۲۸۷هـ، (ص ۲۲۳)، و لکناو ۱۸۷۶م (ص ۲۲۳)، ۱۸۷۷م (ص ۲۲۳)، و لبنی ۱۸۷۵م (ص ۲۲۳)، ۱۲۹۵م (ص ۲۲۳)، ۱۲۹۵م (ص ۲۲۳)، ۱۸۶۳م. أنظر معجم سرکیس (ص ۱۸۵۳).

<sup>(</sup>A) أى منظومة النسفى في الخلاف، وهو أبو حفص عمر بن محمد بن أحمد النسفى المتوفى سنة ١٣٧هـ أولها:

و هو شرح بسيط. (۱)

و قيل فيه قول آخر، أذكره بعد ذكر كتاب المصفى.

(٥) المصفى: و هو مختصر المستصفى المذكور.

أوله: الحمد لمن تمت نعمته ... الخ.

قال المصنف رحمه الله: لما فرغت من جمع شرح النافع و اصلاته، و هو المستصفى من المستوفى، سألنى بعض إخوانى أن أجمع للمنظومة شرحا مشتملا على الدقائق، فشرحتها، و سميته المصفى. (٢)

و قيل: إن المستصفى شرح كتاب النافع للإمام ناصر الدين أبى القاسم محمد بن يوسف الحسيني، المدنى، السمرقندي، الحنفى. (٣)

و قيل: هو المصفى.

أوله: الحمد لله الذي أيد أولياءه ... الخ. (٤)

و في الفوائد البهية: المستصفى: شرح الفقه النافع.

و المصفى: شرح المنظومة النسفية. (٥)

باسم الاله رب كل عبد و الحمد لله ولى الحمد

رتبها على عشرة أبواب. الأول: فى قول الإمام أبى حنيفة، و الثانى فى قول أبى يوسف، و الثالث: فى قول محمد و الرابع: فى قول أبى حنيفة مع أبى يوسف، و الخامس: فى قول أبى حنيفة مع محمد و السادس: فى قول أبى يوسف مع محمد، و السابع: فى قول كل واحد منهم، و الثامن: فى قول زفر، و التاسع: فى قول الشافعى، و العاشر فى قول مالك.

أنظر: كشف الظنون (١٨٦٧/٢)، مفتاح السعادية (٢٨٤/٢).

<sup>(</sup>١) أنظر: كشف الظنون (١٨٦٧/٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> أنظر: لمرجع نفسه.

<sup>(</sup>٣) توفى سنة ٢٥٦هـ. أنظر: كشف الظنون (١٩٢١/٢).

انا المرجع السابق (۱۹۲۲/۲).

<sup>(°)</sup> أنظر: (ص ۱۰۲)، الأعلام (۱۷/٤)، تاج التراجم (ص ۳۰)، مفتاح السعادة ( ۱۸۸/۲).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_

و فى الدرر الكامنة: المستصفى: فى شرح المنظومة، و لم يذكر المصفى. (١) (٦) المنافع فى شرح النافع. (٢)

أوله: الحمد لله الذي خلقنا في أحسن تقويم، و هدانا إلى صراط مستقيم، و دعانا إلى دار المقيم ... الخ. (٣)

(٧) و ذكر في بعض المراجع أن له شرحا على هداية. <sup>(١)</sup>

قال في كشف الظنون: شرح الهداية الشيخ الإمام حافظ الدين أبو البركات عبد لله بن أحمد النسفي.

ثم قال فيه: و فى طبقات تقى الدين من خط ابن الشخنة أنه: لا يعرف له شرح على الهداية.

و فيمه أيضا: و في هوامش الجواهر أنه: دخل بغداد، و شرح الهداية سنة ٧٠٠هـ. و الله سبحانه و تعالى أعلم. اهداها

(۸) المستسوفي في الفسروع. ذكره صاحب كشف الظنون و صاحب هدية العارفين، ولم يرد فيهما أي تفصيل. (١٦)

<sup>(</sup>۱) أنظر: (٢/٢٥٣).

النافع: من فروع الحنفية لحميد الدين على بن محمد بن على الضرير الرامشي البخاري الخنفي. أنظر ايضاح المكنون (٦١٦/٤).

هذا ويقول في المرجع المذكور: "شرحه أحمد بن عمر بن محمد النسفي الحنفي تلميذ الكردري ..." سقط فيه اسم المؤلف و هو عبد الله .. و ذكر في الدرر الكامنة أيضا أن للنسفي شرح النافع سماه بالمنافع. أنظر (٣٥٢/٢) و كذا في تاج التراجم أنظر (٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) أنظر: إيضاح المكنون (٦١٦/٤).

<sup>(</sup>۱) الهداية في الفروع، لشيخ الإسلام برهان الدين على بن أبى بكر المرغناني الحنفى المتوفى سنة ٩٣ هه. و هو شرح على متن له، سماه بداية المبتدئ، و لكنه في الحقيقة كالشرح لمختصر القدوري، و للجامع الصغير لمحمد، أنظر كشف الظنون (٢/٣١، ٢٠٣٢)

<sup>(</sup>ه) أنظر: كشف الظنون (۲۰۳٤/۲)، الفوائد البهية (ص ۱۰۲)، هدية العارفين (۵۱۲/۵)، انظر أيضا ما نقلناه من كشف الظنون (۱۹۹۷/۲) عند ذكر كتاب الكافى، (ص ۳۱)، و مفتاح السعادة (۱۸۸/۲).

<sup>(</sup>٦) أنظر: كشف الظنون (٢/ ١٧٦٥)، هدية العارفين (٤٦٤/٥).

#### و في الأصول:

(۹) منار الأنوار: هو متن متين، جامع، مختصر، نافع، و هو فيما بين كتبه المبسوطة، و مختصراته المضبوطة، أكثرها تداولا و أقربها تناولا، و هو مع صغر حجمه، و وجازة متنه، بحر محيط بدرر الحاقائق، وكنز أودع فيه نقود الدقائق.

وقد اعتنى به جمع غفير من العلماء شرحا، واختصارا، وترتيبا و تهذيباً و المنتطيع أن نكتفى بذكر المناه و المتداولة بين أهل العلم حتى اليوم.

(١٠) (أ) كشف الأسرار، (٢) للمصنف نفسه، و اعتنى بشأنه العلماء. (٣)

(ب) نور الأنوار، للشيخ أحمد المعروف بمنلاجيون بن أبى سعيد بن عبيد الله (المتوفى سنة ١٩٣٠هـ). (١٤٠

(ج) شرح المنار للمولى عبد اللطيف بن ملك (المتوفى سنة ٨٨٥هـ) و هو شرح مشهور متداول بين الناس.

و عليه حواش منها: حاشية للشيخ قاسم بن قطلوبغا الحنفى (المتوفى سنة ۸۷۹ه) و حاشية للشيخ شرف الدين يحيى بن قراجا سبط، الرهاوى، و حاشية للمولى مصطفى بن بير محمد المعروف بعزمى زاده (المتوفى سنة ٤٠٠هه) سماه: "نتائج الأفكار". و على حاشية عزمى زاده حاشية ليحيى الأعرج (المتوفى تقريبا بعد سنة ،٣٠هه)، و حاشية لحسين الاماسى المعروف بقوجة حسام (المتوفى سنة ٩٦٠هه)،

(د) فتح الغفار: للعلامة زين الدين ابن نجيم المصرى (المتوفى سنة به ١٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون (۲/۱۸۲۳، ۱۸۲۲، ۱۸۲۹، ۱۸۲۷، ۱۸۲۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نقل صاحب الفوائد البهية عن القارى أنه ذكر شرحين للمصنف على المنار. و قال: و الثاني ألطف من كشف الأسرار. أنظر (ص ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) أنظر: كشف الظنون (١٨٢٣/٢، ١٨٢٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> و طبع أخيرا كشف الأسرار مع نور الأنوار، دار الكتب العلمية ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.

<sup>(°)</sup> أنظر: المرجع السابق (٢/ ١٨٢٥)، و طبع أخيرا مع حاشيتين لكل من الشيخ الرهاوى و الشيخ عزمى زاده. و معهما حاشية الشيخ محمد بن إبراهيم المشهور بالحلبى المسماة بأنوار الحلك.

قال فى مقدمته: هذا شرح ألفته على المنار فى أصول الفقه، شرعت فيه حين أقرأته بالجامع الأزهر درسا بدرس سنة ٩٦٥هم، يحل ألفاظه، و يبين معانيه، معرضا فيه عن التطويل و الاسهاب، مقتصرا فيه غالبا على كلام جماعة من محققى المتأخرين من أصحابنا كصدر الشريعة، و سعد الدين التفتازانى، و ابن الهمام، و الأكمل، مبينا للأصح المعتمد، مفصحا عما هو التحقيق و الأوجه. وسمته بد: "مشكاة الأنوار فى أصول المنار". (١)

و قال فى الخاتمة: وقد وقع الفراغ من تأليف هذا الشرح المسمى أولا بالتعليق الأنوار على أصول المنار"، و ثانيا ـ و هو الذى استقر عليه اسمه بإشارة بعض العلما - الصالحين بعد النظر فيه ـ بافتح الغفار بشرح المنار" فى يوم الأربعا - رابع شوال سنة ٩٦٥ه، وكانت مدة تأليفه خمسة شهور بحول الله و قوته. (٢)

(۱۱) شرح المنتخب في أصول المذهب<sup>(۳)</sup> للأخسيكتي، و هو شرح مختصر نافع. (<sup>۱)</sup>

(١٢) له شرح آخر ـ على المنتخب ـ مطول. أوله: الحمد لله رب العالمين (٥٠) و هو موضع الدراسة و التحقيق.

#### نى الكلام:

(١٣) عمدة العقائد: وهو مختصر يحتوى على أهم قواعد علم الكلام، يكفى لتصفية العقائد الإيمانية في قلوب الأنام.

<sup>(</sup>۱) أنظر: فتح الغفار بشرح المنار، مطبعة مصطفى البابى الحلبى و أولاده بمصر، ١٣٥٥هـ، الطبعة الأولى (٦/١).

<sup>(</sup>٢) أنظر: المرجع السابق (١٢٣/٣)، كشف الظنون (١٨٢٤/٢).

<sup>(</sup>٣) أنظر: المنتخب في أصول المذهب (ص ١٢، ١٥) من هذال قسم.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> أنظر: كشف الظنون ( ۱۸٤٩/۲)، هدية العارفين ( ٤٦٤/٥)، الفوائد البهية ( ص ۲۰۲)، ذيل بروكلمان ( ٦٥٤/١)، ( ٢٦٥/٢).

<sup>(</sup>٥) أنظر المراجع السابقة.

أوله: قال أهل الحق: حقائق الأشياء ثابتة ... الخ(١) (٢)

(١٤) الاعتماد (٣) ـ و هو شرح العمدة المذكورة ـ.

هذا و قد اعتنى بالعمدة علماء كثيرون و شرحوه. منهم:

(أ) شمس الدين محمد بن إبراهيم النكساري (١٤) (المتوفى سنة ٩٠١هـ) و لم أقف على اسم كتابه.

(ب) جمال الدين محمود بن أحمد القونوى (ه) (المتوفى سنة ٧٨٨هـ) و سمى شرحه: بالزيدة.

(ج) أحمد بن أغوز دانشمند الآقشهيري (١٦) الحنفي (من أعيان المائة الثامنة) و سمى شرحه: بالانتقاد في شرح عمدة الاعتقاد. (٧)

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: كشف الظنون (۱۱۹۸/۲)، الدرر الكامنة (۳۵۲/۲)، تاج التراجم (ص ۳۰)، هدية العارفين (٤٦٤/٥) معجم المؤلفين (٣٢/٦).

<sup>(</sup>۲) طبع باعتناء المستشرق كورتين في لندن ١٨٤٣م (ص ٤) و معها عقائد نجم الدين النسفي (ص ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) أنظر: المراجع اللمذكورة في الهامش رقم (٦).

<sup>(1)</sup> نسبة إلى نكسار، و هي اليوم قصبة كبيرة تابعة لمدينة طوقات من مدن تركيا.

<sup>(</sup>٥) نسبة إلى قونيا، و هى اليوم مدينة كبيرة من مدن تركيا، و تقع فى وسط الأناضول.

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى آقشهير، و هي اليوم قصبة كبيرة تابعة لمدينة قونيا من مدن تركيا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر: کشف الظنون (۲/۱۲۸، ۱۱۶۹)

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_\_\_ عسم الدراسة \_\_\_\_\_\_

#### نى التفسير:

( ١٥) مدارك التنزيل و حقائق التأويل: (١) و هو كتاب وسط فى التأويلات، جامع لوجوه الإعراب و القراءات، متضمنا لدقائق علم البديع و الإشارات، حاليا بأقاويل أهل السنة و الجماعة، خالبا عن أباطيل أهل البدع و الضلالة، ليس بالطويل الممل، و لا بالقصير المخل.

اختصره الشيخ زين الدين أبو محمد عبد الرحمن بن أبى بكر بن العينى و زاد فيه، توفى سنة ٧٩٣هـ<sup>(٢)</sup>. (٣)

و ذكر صاحب "هدية العارفين" غير المصنفات المذكورة كتابين اثنين، وقفت على ذكره فى على أحدهما فى كشف الظنون ـ بدون أى تعريف ـ و الثانى لم أقف على ذكره فى أى كتاب، و هما:

<sup>(</sup>١٦) فضائل الأعمال. <sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١٧) اللآلئ الفاخرة في علوم الآخرة. (٥)

<sup>(</sup>۱) و يعرف بـ "تفسير النسفى" كذا فى معجم سركيس. إذا كان الأمر كذلك لاوجه لقول الشيخ البحراوى فى بداية كتاب فتح الغفار ـ أثناء ترجمة المصنف ـ : "و هو غير صاحب التفسير المشهور، فإن اسمه نجم الدين أبو حفص عمر بن محمد، المتوفى سنة ١٩٥٧ه. إذ التفسير المشهور الذى يطلق عليه "تفسير النسفى" هو مدارك التنزيل و حقائق التأويل الذى نحن بمصدد ذكره، و مؤلفه هو عين مؤلف المنار لا غيره. اللهم إلا إذا كان الشيخ يقصد بالتفسير المشهور تفسير نجم الدين أبى حفص النسفى المسمى "بالأكمل و الأطول"

انظر: معجم سركيس (ص ١٨٥٣)، فتح الغفار بشرح المنار (٣/١)، هدية العارفين ( ٧٨٣/٥).

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الظنون (۲/۱۹۶۰، ۱۹۶۱).

<sup>(</sup>۳) و قد طبع أخيرا بعناية الشيخ محمود أحمد البطراوى و الشيخ شرف الدين محمود خطاب بالمطبعة الأميرية ببولاق سنة ١٩٣٦م.

<sup>(1)</sup> أنظر: كشف الظنون (١٢٧٤/٢)، هدية العارفين (٤٦٤/٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> أنظر: هدية العارفين، الصفحة نفسها.

## المبحث السابع: نشاطه العلمي

شأن حافظ الدين النسفى فى هذا المجال كشأن العلماء الأفاضل من متقدميه و معاصريه فى تنوع نشاطاته العلمية، وعدم اقتصاره على علم معين.

و كما يظهر بوضوح من خلال قائمة مؤلفاته التى سبق ذكرها أنه أحسن، و أتقن، و أفاد في كل ما كتب.

هذا كتابه منار الأنوار في أصول الفقه و قد وصفه الجهابذة في هذا الفن بأنه مع صغر حجمه، و وجازة متنه بحر محيط بدرر الحقائق، و كنز أودع فيه بقود الدقائق، و قد عنى به جمع غفير من الفحول ذكرهم صاحب كشف الظنون في نحو صفحتين كاملتين. (۱)

و ذاك كتاب الوافى، و خلاصته كتاب كنز الدقائق فى فروع الحنفية. و قد أخذا مكانيهما بين الكتب المعتبرة فى المذهب بلاتقاش، مثل كتاب الكافى، و كتاب المنتقى للحاكم الشهيد، و مختصر الكرخى، و مختصر القدورى، و تحفة الفقهاء للسمرقندى، و بداية المبتدئ للمرغنانى، وغير ذلك.

و قد عنى بهما خلق كثير من الفقهاء المبجلين، و قد ذكر صاحب كشف الظنون القائمين باعتناء كتاب كنز الدقائق في أكثر من صفحة واحدة. (٢)

<sup>(</sup>۱) أنظر: (۱۸۲۳/۲، ۱۸۲۵، ۱۸۲۵، ۱۸۲۲، ۱۸۲۷،)، (ص ۳۹) من قسم الدراسة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: (۲/۱۵۱۵، ۱۵۱۹، ۱۵۱۷)، و انظر (ص ۳۵، ۳۷) من قـــسم الدراسة.

هذا وقد قال الدكتور محمد إبراهيم فى مقالة له تحت عنوان "المذهب عند الحنفية": المتون المعتبرة - عند ابن عابدين - هى البداية، و مختصر القدورى، و المختار، و النقاية، و الوقاية، و الكنز - أى كنز الدقائق - و الملتقى، فإنها المرضوعة لنقل المذهب.

ثم قال: و بتحديد أكثر يرى الإمام اللكنوى أنه قد كثر إعتماد المتأخرين على: 1ـ الوقاية. ٢ـ كنز الدقائق. ٣ـ المختار.

٤. مجمع البحرين. ٥. مختصر القدوري.

و كتابه في التفسير المسمى بمدارك التنزيل و حقائق التفسير المشهور باسمه ـ أي تفسير النسفي ـ فقيمته العلمية، و مكانته عند أهل العلم قديما و حديثا غنية عن البيان.

و أما عمدة العقائد فهو "مختصر يحتوي على أهم قواعد علم الكلام يكفي لتصفية العقائد الايمانية في قلوب الأنام" كما قال صاحب كشف الظنون.

و قد عني به كثير من العلماء القدامي و المحدثين ـ كما ذكرته فيما سبق ـ و أخيرا قام المستشرق كورتين باعتنائه و طبعه مع عقائد نجم الدين النسفى المتوفى سنة ۳۷ هد. <sup>(۱)</sup>

و ذلك لما علموا من جلالة مؤلفيها و التزامهم إيراد مسائل يعتمد عليها. و أشهرها ذكرا، و أقواها إعتمادا:

١ ـ الوقاية، ٢ ـ ثم الكنز،

٣ ثم مختصر القدوري، و هي المراد بقولهم: المتون الثلاثة.

و إذا أطلقوا المتون الأربعة: أرادوا هذه الثلاثة و المختار أو المجمع.

و قد يراد بالمتون الأربعة: المختار، الكنز، الوقاية، مجمع البحرين. و لعل أشهر هذه المتون و أكثرها استعمالا عند علماء عصرنا هما:

مخصر القدوري، فهو "الكتاب" عندهم، و هو فوق المتون، و كنز الدقائق، فهو كما يقول المحمصاني: "و قد فاق كنز الدقائق باقي المتون شهرة، و كثرت شروحه و حواشيه". أنظر: دراسات في الفقه الاسلامي، البحث الثاني، المذهب عند الحنفية، للدكتور محمد إبراهيم أحمد على، نشره مركز البحث العلمي بجامعة أمُّ القرى (ص ٩٣، ٩٤). هذا و أنت ترى أن كتاب كنز الدقائق لحافظ الدين النسفى هو من المتون المعتبرة قديما و حديثا و بأى اعتبار كان.

<sup>(</sup>١) أنظر: (ص ٤١) من هذا القسم.

توفى رحمه الله ليلة الجمعة من شهر ربيع الأول (١) سنة ٧١٠ و دفن بايذج (r).

<sup>(</sup>۱) أنظر: الدرر الكامنة (٣٥٢/٢)، الدليل الشافى على المنهل الصافى (١/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>۲) كــذا فى كــشف الظنون (۲/۸۲۱، ۱۲۷٤، ۱۵۱۵، ۱۸۲۳، ۱۸۵۹، ۱۸۵۹، ۱۸۵۷ ( ۱۸۲۷، ۱۸۹۷، ۱۸۹۷)، الفوائد البهية (ص ۱۸۲۷، ۱۹۹۷)، الفعلم (۲/۳۶)، الفعلم (۲/۲۶)، الفعلم (۲/۲۶)، الفعلم (۲/۲۶)، الفعلم (۲/۲۶)، و ذكر صاحب تاج التراجم أنه كان ببغداد سنة ۲۰هد. و لم يذكر تاريخ وفاتد. أنظر (ص ۳۰).

و قـيل: توفى سنة ٧٠١هـ. أنظر كـشف الظنون ( ١١٩/١)، ( ١٦٤٠/٢)، الدرر الكامنة ( ٣٥٢/٢)، الفوائد البهية (ص ١٠٢)، الدليل الشافى على المنهل الصافى ( ٣٨٢/١).

<sup>(</sup>۲) كذا في الدرر الكامنة، أنظر الصفحة نفسها، و في الأعلام، أنظر الصفحة نفسها.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ايذج: الذال المعجمة مفتوحة، و جيم، كورة من بلد بين خوزستان و أصبهان. وهى أجل مدن هذه، الكورة و سلطانها يقوم بنفسه. أنظر معجم البلدان ( ۲۸۸/۱).

# الباب الثاني

نى شرح النسفى و يشتمل على فصول:

## الفصل الأول عنوان الكتاب

لم يضع حافظ الدين النسفى عنوانا لشرحه، ولهذا اختلفت النسخ فى صياغة هذا العنوان، فورد في النسخة الأصلية ما يلى: "شرح الأخسيكتى مع المتن لحافظ الدين".

و فى نسخة (ج): "شرح منتخب الأخسيكتى فى أصول الفقه للإمام العلامة حافظ الدين عبد الله النسفى".

و فى نسخة (د): "كتاب شرح الأخسيكتى رحمه الله للشيخ الإمام العلامة أبى المحاسن حافظ الملة و الدين أبى البركات عبد الله بن أحمد محمود النسفى." و لم يرد فى نسخة (ب) أى عنوان كما أن أصحاب كتب التراجم الذين

ذكروا هذا الكتاب لم يذكروا اسما له، بل اكتفوا بقولهم: له شرح ـ و قال بعضهم: شرحان ـ على منتخب الأخسيكتي.

و لما لم يكن له عنوان من مؤلفه اخترنا أن يكون عنوانه:

شرح حافظ الدين النسفى لكتاب المنتخب فى أصول المذهب لمحمد بن محمد بن عمر الأخسيكتى قسم الدراسة \_\_\_\_\_

## الفصل الثانى توثيق نسبته إلى النسفى

هناك عدة أمور تجعلنا نطمئن إلى صحة نسبة هذا الكتاب إلى النسفى رحمه الله، منها:

أولا: اتفق معظم كتب التراجم التى ترجمت للنسفى على أن النسفى رحمه الله قد شرح كتاب المنتخب فى أصول المذهب للأخسيكتى، و نقلت عن كشف الظنون أن له شرحين: مختصر نافع، و مطول.

و لا شك أن الشرح المذكور في جميع هذه الكتب هو هذا الكتاب الذي أقوم بتحقيقه، و هو مطول كما نبهت على ذلك.

ثانيا: أن النسخ التى توافرت لدى قد أجمعت على نسبته إلى النسفى، و أكبر دليل على ذلك ما جاء فى مقدمة الكتاب حيث قال: قال العبد الضعيف، المفتقر إلى الله الودود عبد الله بن أحمد بن محمود النسفى غفر الله له و لوالديه...(١)

ثالثا: مطابقة ما ورد من النقول عن هذا الكتاب فى الكتب الأخرى لما ورد فى هذا الشرح، منها ما ذكره أمير كاتب الإتقانى فى شرحه حيث قال: "قال حافظ الدين النسفى فى شرحه: هذا إذا كان محجورا فأما إذا كان مأذونا يستحق السهم الكامل لالتحاقه بالحر بواسطة الاذن."(٢)

و قال العلامة عزمى زاده فى حاشيته على شرح المنار لابن ملك: "ان المصنف رحمه الله قال فى شرح منتخب الأخسيكتى: إن مشائخنا رحمهم الله أنكروا إطلاق اسم اللفظ على القرآن بأن يقول قال: لفظ القرآن هذا، و فلان يلفظ بالقرآن، و التوقيف ورد القراءة. لا باللفظ الموهم بمعناه الموضوع له."(٣) اهد

<sup>(</sup>۱) أنظر: (ص ۲) من قسم التحقيق.

<sup>(</sup>۲) أنظر: التبيين ( ۱۰۵۷/۲)، (ص ۸۲۱) من قسم التحقيق.

<sup>(</sup>۳) أنظر: حاشية عزمى زاده ((1.8))، ((0.8)) من قسم التحقيق.

و ذكر فى موضع آخر أيضا أن النسفى قال: "وذكر ذلك فى شرح المنتخب و شرح المنتخب: على أن شيخنا رحمه الله نقل عن شيخه أن التخصيص بالشىء يدل على نفى ما عداه فى العقليات و هى متفاهم الناس و فى الروايات، و بهذا يخرج ما ذكره فى الهداية، و قوله فى الكتاب جاز الوضوء من الجانب الآخر إشارة إلى أنه لا يتنجس موضع الوقوع."(١) اهـ

و مثله فی حاشیة عزمی زاده کثیر. <sup>(۲)</sup>

رابعا: احالة النسفى فى هذا الشرح على كتبه الأخرى، مثل أن يقول و قد ذكرت تلك الأحكام فى شرحى النافع و المنظومة. (٣) و قال أيضا: و قد بينته على الاستقصاء فى فوائد النافع. (٤)

و قد تقدم ذكر أن هذين الكتابين قد شرحهما النسفى رحمه الله.

خامسا: نقله بعض المسائل عن أساتذته المعروفين الذين تفقه عليهم مثل أن يقول: قال شيخنا الأستاذ حميد الدين رحمه الله ... (٥) و قال في موضع اخر: كذا ذكره شيخنا الأجل حميد الدين رحمه الله في فوائد أصول الفقه لفخر الاسلام رحمه الله املاء. (٢)

<sup>(</sup>۱) أنظر المصدر نفسه (۱/۰۵۰)، (ص ۳۱۰، ۳۱۱) من قسم التحقيق.

<sup>(</sup>۲) أنظر المصدر نفسه (۲/۱۳، ۵۷۳)، (۲/۹۹۰).

<sup>(</sup>٣) أنظر: (ص ٢١٣) في قسم التحقيق، (ص ٣٧، ٣٨) من قسم الدراسة.

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> أنظر: (ص ٥٢٢) في قسم التحقيق، (ص ٣٨) من قسم الدراسة.

أنظر: (ص ۱۹٦) في قسم التحقيق.

<sup>(</sup>م) أنظر: (ص ٤١٥) في قسم التحقيق.

قسم الدراسة\_\_\_\_\_\_\_\_ا ه

## الفصل الثالث نسخ الكتاب و وصفها

و قداعت مدت على أربع نسخ من كتاب شرح النسفى على منتخب الأخسيكتي وهي:

(۱) نسخة مصورة من مكتبة حاجى بشير آغا (استانبول) تحترقم (۱۸۷)، وهى نسخة مكتوبة مع المتن، كاملة فى قسم الشرح، ولكنها ناقصة فى قسم المتن، و استعنت لإقام ما نقص منها بنسخة مخطوطة مصورة عن مكتبة جامعة برنستون تحت رقم ۲۰۲۱ (۸۵۹) و بالنسخة المطبوعة المعروفة بالمختصر الحسامى.

عدد أوراقها (۱۷۹) ورقة، منها (۳٦) ورقة متن الأخسيكتى، و الباقى شرح النسفى، و مسطرتاه (۲۰) سطرا.

و قد فرغ كاتبها من كتابتها سنة ٧٠٧ه، و معنى ذلك أنها كتبت قبل وفاة النسفى بشلاث سنوات، و مع ذلك ليس فيها آية إشارة إلى أنها قرئت على النسفى، أو قوبلت بنسخته، أو شيئا من هذا القبيل، و لكنها هى نسخة وقعت فى هوامشها التصحيحات، و كانت أقدم النسخ الأربع و أصحها على الرغم أنها لم تسلم من بعض الأخطاء و لذلك جعلتها "الأصل".

(۲) نسخة مصورة من مكتبة لاله لى (استانبول) تحت رقم (۷۵۰). و هى نسخة لم يرد فيها متن الكتاب، و ورد فيها الشرح بكامله، و فيها تصحيحات أيضا.

عدد أوراقها (۱۱٤) ورقة، و مسطرتها (۲۳) سطرا.

و قد فرغ الكاتب منها سنة ٧١٣هـ.

و رمزت لها بحرف (ب)

(۳) نسخة مصورة من مكتبة الشهيد على باشا (استانبول) تحت رقم (٦٦٠)، وهي نسخة كاملة و مصححة.

عدد أوراقها (۱۵۳) ورقة، و مسطرتها (۲۱) سطرا.

و قد وقع الفراغ من كتابتها سنة ٨٠٣هـ.

و رمزت لها بحرف (ج).

(٤) نسخة مصورة من مكتبة الفاتح (استانبول) تحت رقم (١٣١٨)، و هي نسخة كاملة و مصححة أيضا.

عدد أوراقها (۱۱۵) ورقة، و مسطرتها (۲٤) سطرا.

و رمزت لها بحرف (د).

و لم أقف على تاريخ الفراغ من كتابتها، و لكن الخط يشير إلى أنها كتبت بعد الألف من الهجرة. قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_ م

## الفصل الرابع محتويات الكتاب

و قد بدأ النسفى رحمه الله بمقدمة ذكر فيها سبب تأليفه هذا الكتاب، و المنهج الذى اتبعه فيه بالإيجاز. ثم تحدث عن البسملة، و الحمد له، و الصلاة على النحو التالى.

مفردات البسملة، وبين معنى الباء. و ذكر آراء العلماء في كون "الله" مشتقا أو غير مشتق، وكذا "الرحمن" و "الرحيم".

معنى "أما بعد": و ذكر أولا معنى "أما" من التفصيل ثم ذكر معنى "بعد".

- ـ .... معانى الحمد: و ذكر تعريفه، و بين محترزات هذا التعريف.
  - ـ معنى الصلاة من الله تعالى و من الملائكة و من الناس.
    - ـ معنى آل، و آل الأنبياء.
- \_ هل الصلاة على غير النبى صلى الله عليه و سلم جائزة على سبيل التبع؟ ثم بدأ يشرح موضوعات الكتاب المشروح، و ذكر أولا معنى الأصل و الفرع،

المن متن هذا الشرح بدأ بيان أصول الشرع، و ذلك تبعا لأصول فخر الإسلام البزدوى رحمه الله.

و لم يضع في أوله بابا و لا فصلا مقتفيا في ما ورد في المتن، و بطبيعة الحال لا يخرج شرح النسفي عليه.

و قد جاءت الموضوعات الرئيسية على النحو التالي:

- \_ أدلة الشرع الثلاثة: الكتاب و السنة و اجماع الأمة.
  - \_ القياس أصل من وجه دون وجه.
    - ـ تعريف الكتاب.
  - \_ القرآن الكريم عبارة عن النظم و المعنى.

ـ قول أبى حنيفة بجواز قراءة القرآن في الصلاة بالفارسية.

أقسام النظم و المعنى باعتبار معرفة أحكام الشرع أربعة:

ـ القسم الأول في وجوه النظم ضيغة و لغة: و هي أربعة أقسام:

الخاص، و العام، و المشترك، و المؤول.

\_ القسم الثانى: فى وجوه البيان باللفظ، و هى أربعة أقسام:

الظاهر ـ النص ـ المفسر ـ المحكم.

ـ و أضداد هذه الأسامى (الظاهر و أخواتها) التى تقابلها أربعة:

الخفى ـ المشكل ـ المجمل ـ المتشابه.

\_ القسم الثالث: في وجوه استعمال اللفظ و جريانه في باب البيان:

الحقيقة ـ المجاز ـ الصريح ـ الكناية.

\_ القسم الرابع: في وجوه الوقوف على أحكم النظم، و هي أربعة: العبارة \_ الإشارة \_ الدلالة \_ الاقتضاء.

فصل في وجوه الاستدلال الفاسد بالنصوص، و هي:

\_النص إذا أوجب الحكم في المسمى باسم الذات ينفى الحكم فيما عداه.

\_النص إذا أثبت حكما في موصوف بصفة يكون نفيا للحكم في غير الموصوف بتلك الصفة.

- \_ النص إذا أثبت حكما معلقا بشرط يكون نفيا للحكم بدون ذلك الشرط.
- \_ النص إذا أثبت حكما مقدرا بمقدار معلوم يكون نفيا للزيادة و النقصان عن ذلك القدر.
- النص إذا أثبت حكما مؤقتا إلى زمان معلوم يكون نفيا لذلك الحكم بعد مضى ذلك الوقت في زمان بعده.
  - \_ المطلق يحمل على المقيد.
    - ـ العام يختص بسببه.
  - \_ القرآن في النظم يوجب القرآن في الحكم.

فصل في الأمر:

ـ الأمر بحسب المأمور فيه ـ و هو الزمان ـ قسمان:

قسم *الدراسة*\_\_\_\_\_ه

ـ أمر مطلق عن الوقت.

\_ أمر مقيد بالوقت.

فصل في حكم الواجب بالأمر.

\_ الواجب بالأمر نوعان: أداء و قضاء.

فصل في صفة الحسن للمأمور به.

فصل في النهي.

فصل في حكم الأمر و النهى في ضد ما نسبا إليه.

فصل في بيان أسباب الشرائع.

فصل في العزيمة و الرخصة.

ـ أقسام العزيمة أربعة: الفرض ـ الواجب ـ السنة ـ النفل.

\_ أنواع الرخصة أربعة: ما استبيح مع قيام المحرم و قيام حكمه.

ما استبيح مع قيام السبب و تراخى حكمه.

ما وضع عنا من الأصر و الأغلال.

ما سقط عن العباد مع كونه مشروعا في الجملة.

باب في بيان أقسام السنة.

\_ السنة نوعان: مرسل و مسند.

فصل في المعارضة.

باب البيان

\_ وجوه البيان خمسة:

بيان التقرير

بيان التفسير

بيان التغيير

بيان الضرورة

بيان التبديل و النسخ

\_ أفعال النبي صلى الله عليه و سلم.

\_ شرائع من قبل نبينا صلى الله عليه و سلم.

فصل في متابعة أصحاب النبي عليه السلام.

٥٦ ------شرح للنتخب

باب الإجماع: تعريف الإجماع و سببه و مراتبه.

باب القياس

ـ تعريف القياس

\_ ركن القياس

ـ الاستحسان أحد نوعي القياس

ـ دفع القياس

فصل في الترجيح

ـ تعريف المعارضة و تعريف الترجيح

ـ و الذي يقع به الترجيح

فصل في الأحكام و ما يتعلق به

ـ السبب

\_العلة

\_الشرط

\_العلامة

فصل في العقل أ هو من العلل الموجبة أم لا؟

فصل في بيان الأهلية

ـ و هي نوعان: أهلية وجوب و أهلية أداء

فصل في الأمور المعترضة على الأهلية

\_العوارض نوعان: سماوى و مكتسب

- العوارض السماوية: الجنون - الصغر - العته - النسيان - النوم الأغماء - الرق - المرض - الحيض و النفاس - الموت.

فصل فى العوارض المكتسبة: الجهل ـ السكر ـ الهزل ـ السفه ـ الخطأ ـ السفر ـ الاكراه.

باب حروف المعاني

\_ حروف العطف: ثم ـ بل ـ لكن ـ أو ـ حتى.

\_ حروف الجر: الباء ـ على ـ في.

\_ حروف الشرط: إذا \_ متى \_ من \_ ما \_ كلما.

### الفصل الخامس أهمية الكتاب

إن الكتاب الذى قمت بتحقيقه كان بالغ الأهمية. و ذلك لعدة أمور: أولا: كون هذا الكتاب شرح كتاب المنتخب فى أصول المذهب، و هو مختصر لم تختلف كلمات العلماء فى بيان أهميته،و ثناء الفحول على مؤلفه.

منهم عبد العزيز البخارى و قد قال فى مقدمة شرحه: "إن المختصر المنسوب إلى الشيخ الإمام، و القرم الهمام، مالك أزمة الأصول و الفروع، ناظم درر المعقول و المسموع، قدوة أرباب الشريعة، كاشف أسرار الحقيقة. مولانا حسام الملة و الدين، أستاذ الأثمة فى العالمين، محمد بن محمد بن عمر الأخسيكتى ـ نور الله مرقده و سقى بماء الرضوان مشهده ـ فاق سائر التصانيف المختصرة فى هذا الفن بحسن التهذيب، و لفط التشذيب، متانة التركيب، و رصانة الترتيب، فلذلك شاع بين الأنام بُعدا و قُربا، و ذاع فى بلاد الإسلام شرقا و غربا". (١)

و لما كان شأن هذا المصنف بهذه المثابة من القيمة العلمية عند العلماء، فلا بد أن يكون شرح هذا الكتاب ذا قيمة، إذ قيمة الشروح تكون مرتبطة بقيمة المتون في أول الأمر.

ثانيا: وكون شارح هذا الكتاب هو عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين، أبو البركات، النسفى، وقد تقدم فى قسم الدراسة ذكر مؤلفاته، و نشاطه العلمى، وليس من الصعب الوقوف على منزلته العلمية وقدرته فى إفادة ما يريد بعد الإطلاع على هذه المصنفات القيمة، المتنوعة.

ثالثا: وقد قام بشرح هذا المختصر كثير من العلماء الأجلاء، وقد اشتهر من بينهم حسام الدين السغناقي (صاحب الشرح المسمى بالوافي) و عبد العزيز البخاري (صاحب الشرح المسمى بالتحقيق) و أمير كتاب قوام الدين الاتقاني (صاحب الشرح المسمى بالتبيين) و حافظ الدين النسفى، صاحب الشرح الذي

<sup>(</sup>١) أنظر: التحقيق لوحة (٢/أ).

نحن بصدد تحقيقه. و يبدو أن هذا الشرح، له فضل السبق فى هذا المجال، (١١) و كل من جاء بعده، و قام بشرحه، استفاد منه، و هذا الأمر يظهر بكل وضوح فى شرح السغناقى رحمه الله، و الذى يرجع إليه بعد الاطلاع على شرح النسفى يظن أنه يطالع كتابا لنفس المؤلف ولكن بشىء من الزيادة، و قد كنت أرجع إليه فى كل كلمة أعجز عن قراءتها و كنت أجد هذه الكلمة مع نفس العبارة فى هذا الشرح.

رابعا: إعتماد الشارح على أمهات الكتب فى الفقه و الأصول و غيرهما. و كان ينقل ـ إذا أراد أن ينقل ـ من التقويم للقاضى الإمام أبى زيد الدبوسى، أو من أصول شمس الأثمة السرخسى، أو من أصول فخر الإسلام البزدوى، أو من ميزان الأصول للسمرقندى. و كون هذه الكتب من أهم المصادر عند الحنفية غنى عن البيان.

و أما فى الفقه فكان يعتمد على كتب محمد بن الحسن الشيبانى كثيرا كالجامع الكبير و الجامع الصغير و غيرهما ـ و ذلك تبعا للمؤلف ـ و شروح الجامع لفخر الإسلام البزدوى، و للصدر الشهيد، و لخواهر زاده و غيرهم، ثم على المسوط للسرخسى، ثم على الهداية للمرغنانى، و لا حاجة بنا إلى بيان أهمية هذه الكتب فى المذهب لشهرتها.

هذه الأمور قد جعلت هذا الكتاب ذا أهمية كبيرة، دعت علماء هذا العلم و طلابه إلى إحيائه و عرضه على الأوساط العلمية للاستفادة به.

<sup>(</sup>۱) إنما أقوله استئناسا بتاريخ وفياتهم و إن لم أتأكد في هذا الموضوع و الاستئناس بمثل هذا المقام كاف، إذ توفى السغناقى سنة ٧١٤ه و عبد العزيز البخارى سنة ٧٣٠ه و قوام الدين أمير كاتب سنة ٧٨٥ه. هذا و إن كان السغناقى يعتبر من معاصريه، إلا أنه يعد من تلاميذه، و علاوة على كل هذا أن النسفى قام بشرح هذا الكتاب في عنفوان شبابه كما ذكر في مقدمته.

#### الفصل السادس الباعث للنسفى على تأليف هذا الشرح و منهجه فيه

قد أورد لنا النسفى الباعث الذى دفعه إلى شرح هذا المختصر، و المنهج الذى البعد فى هذا الشرح فى مقدمته فقال: "إن علم أصول الفقه علم شريف، جامع لعلوم شتى من الكلام، و النظر، و الفقه، و النحو، و هو معدن الدرايات و الدلالات، و مدرك الدلائل و البينات، و مراح الأرواح، و جناح النجاح، و قوة الدين القويم، و عدة الصراط المستقيم، و هداية الأمة، و كشف الغمة.

و قد إلتف على جمع من طلاب هذا العلم فى حداثة سنى، و عنفوان شبابى، يظنون أن عندى غررا من فوائده، دررا من فرائده، و إن بعض الظن إثم، فالتمسوا أن أجمع لهذا المختصر شرحا كاشفا لمعضلاته، موضحا لمبهماته على وجه الإيجاز و الاختصار، خاليا عن الإطالة و الإكثار، مصرحا لما هو المحض اللباب، معرضا عما ليس فى هذا الكتاب، فأجبتهم إلى ذلك، و فرغت عنه بحمد الله الكريم، ومنه الشامل العميم.

ثم سألنى من لم يكفه ذلك أن أزيد عليه، و أشرح لكل لفظ شرحا مشتملا على التحقيق و الإتقان، مبينا لكل ما فيه على وجه الإيقان، و كنت أعتذر عليهم بأنواع العلل بعسى و لعل، فلما لم يمتنعوا عن مسؤلهم، فأبوا إلا تحقيق مأمولهم، وجهت خاطرى نحو مطلوبهم، و صرفت العناية إلى محبوبهم، و سألت الله التوفيق على ذلك و هو الميسر لكل عسير، نعم المولى و نعم النصير. (١)

و الظاهر من خلال هذه المقدمة أن هذا الكتاب مر بمرحلتين:

الأول: مرحلة الشرح "باختصار اكتفاء بكشف معضلاته، وتوضيح مبهماته، على وجه الإيجاز و الاختصار، خاليا عن الاطالة و الإكثار، مصرحا لما هو المحض اللباب، معرضا عما ليس في هذا الكتاب".

أنظر: (ص ٤٠٣) من قسم التحقيق.

٦٠ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و الثانية: مرحلة الزيادة على ما كتب بأن "يشرح كل لفظ شرحا مشتملا على التحقيق و الإتقان، مبينا لكل ما فيه على وجه الإيقان."

وجاء معظم هذا الكتاب على ما وصفه النسفى حقا إلا أنه ترك شرح بعض المسائل في أواخر الكتاب و لم يتعرض لشرحه كما سأذكره في مبحث الملاحظات على الكتاب إن شاء الله.

ثم أن المنهج الذي اتبعه النسفي رحمه الله في شرحه كان على النحر التالي:

(١) يعتنى الشارح بالحدود و مشتقات الكلمات، و على سبيل المثال قوله
 أما الظاهر: فمشتق من الظهور، و هو الوضوح و الانكشاف.

وحده: هو اللفظ الذي انكشف معناه اللغوى، و اتضح للسامع من أهل اللسان بجرد السماع من غير تأمل". (٤٣/أ)

(٢) يبدأ غالبا بتقرير المسألة و وجوه تقسيمها، ثم إذا كان هناك أى اعتراض على تلك المسائل ـ سواء كان واقعا أو متوقعا ـ تعرض له و أجاب عنه مثل أن يقول بعد تقرير مسألة النص:

فان قيل: لو عكس عاكس و قال بأن هذه الآية ـ أى قوله تعالى "فانكحوا ما طاب لكم من النساء" ... الخ سورة النساء «٣» ـ نص فى بيان إطلاق النكاح و إباحته، ظاهر فى بيان العدد لم يقدروا على الزامه و دفعه.

قلنا: لو كان الاطلاق مسوقا لاقتصر على قوله "فانكحوا ما طاب لكم من النساء" إذ المقصود حصل به، فلما لم يقتصر عليه علم أن الثانى هو المقصود. (٥٠/أ)

- (٣) يستدل لكل رأى و يبين وجهة نظر صاحبه.
- (٤) يستشهد كثيرا بالمسائل و الفروع من فتاوى أئمة الحنفية المتقدمين، و هذا الجانب هو دأب المصنفات الأصولية للحنفية، كما يستشهد كثيرا بالآيات الكريمة، و الأحاديث النبوية، و آثار الصحابة، و الأبيات الشعرية.
- (٥) خص الشارح الإمام الشافعى رحمه الله باهتمامه فى المقارنة، و ليس هو الوحيد فى هذا الجانب، بل شأنه فى هذا شأن سابقيه من الحنفية، و هم اعتبروا الإمام الشافعى المخالف الأول لمذهبهم، لأنه يمثل الآخرين.

## الفصل السابع مصادر الكتاب

#### المطلب الأول: منهجه في الأخذ عن المصادر

كما هو شأن العلماء المحققين حين يؤلفون أو يشرحون فيرجعون إلى أهم كتب السابقين، فيستفيدون منها، فان حافظ الدين أبا البركات النسفى قد أخذ بهذا المسلك في الرجوع إلى أهم ما كتب في علوم شتى، و من ثم أورد في شرحه فوائد ما في تلك الكتب و دقائق ما فيها.

و قد تنوعت المصادر لطبيعة علم أصول الفقه حيث كان يجمع علوما شتى من الكلام، و النظر، و الفقه، و النحو، كما ذكره الشارح في مقدمة كتابه. (١١)

و أما تعامله مع تلك المصادر المتنوعة التي أوردها في هذا الكتاب فقد كان على النحو التالي:

- (۱) كان أحيانا يذكر اسم المؤلف مقترنا بكتابه مثل أن يقول: ذكر شمس الأئمة السرخسى في المبسوط و أصول الفقه. أنظر (ص ٢٣٠).
- (۲) و كان في بعض الأحيان يكاد يحدد الموضع الذي نقل عنه، مثل أن يقول و ذكر في المبسوط في مسألة المريض تأويله ... (ص ٤٣٥).
- (۳) و قد يقتصر على ذكر اسم المؤلف كالكرخي، و أبى زيد الدبوسى و القاضى الإمام ظهير الدين و غيرهم. أنظر (ص ٤٠٤، ٣٧٨، ١٨٠).
- (٤) و كان أحيانا يكتفى بذكر الكتاب دون أن يشير إلى صاحبه كأن يقول: ذكره في روضة الفقهاء، أو يقول: ذكر في المغنى أنه ... أنظر (ص ٣٤، ٣١)

<sup>·</sup> أنظر: (ص ٢، ٣) من قسم التحقيق.

٦٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخـ

# المطلب الثاني: ذكر المصادر مع التعريف بها

و قد ذكرتها بالترتيب الأبجدي.

(١) الأسرار في الأصول و الفروع: للشيخ العلامة أبي زيد عبيد الله بن عمر الدبوس الحنفي المتوفي سنة ٤٣٠هـ و هو مجلد كبير. (١)

(٢) أصول الفقه لفخر الإسلام على بن محمد البزدوى الحنفى المتوفى سنة ٤٨٢هـ.

و هو كتاب عظيم الشأن، جليل البرهان، محتو على لطائف الاعتبارات بأوجز العبارات، فقام جمع من الفحول بشرحه، منهم:

(أ) الإمام حسام الدين حسين بن على الصغناقي، الحنفي، المتوفى سنة ١٧٠ه، و سماه "الكافي".

(ب) و الشيخ الإمام علاء الدين عبد العزيز بن أحمد البخارى، الحنفى، المتوفى سنة ٧٣٠هـ، و شرحه أعظم الشروح، و أكثرها إفادة و بيانا، و سماه "كشف الأسرار"(٢)

(ج) و الشيخ أكمل الدين محمد بن محمود البابرتي الحنفي المتوفى سنة الامرير".

و هناك شروح أخرى ذكرها صاحب كشف الظنون. (٣)

(٣) أصول الفقه للإمام شمس الأثمة محمد بن أحمد السرخسى، الحنفى المتوفى سنة ٤٨٣هـ. أملاه في السجن بخوارزم، (٤)

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون ( ۸٤/۱)، الفوائد البيهية (ص ۱۰۹)، الجواهر المضيئة ( ٣٣٩/١).

<sup>(</sup>۲) و قط طبع أصول البزدوى مع كشف الأسرار فى مطبعة شركة صحافية عثمانية سنة ١٣٠٨هـ أربعة أجزاء فى مجلدين كبيرين.

<sup>(</sup>۲۲ أنظر: كشف الظنون (۱۱۲/۱، ۱۱۳)، الجواهر المضيئة (۳۷۲/۱)، تاج التراجم (ص ٤١)، الفوائد البهية (ص ۱۲٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أوله بين الضمة و الفتحة، و الألف مسترقة، مختلسة، ليست بألف صحيحة، هكذا يتلفظون بد، و خوارزم ليس اسما للمدينة، الها هو اسم للناحية بجملتها، و هي في الإقليم السادس. أنظر: معجم البلدان (٢/ ٢٩٥).

*قسم الدراسة*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فلما وصل إلى باب الشروط حصل له الفرج، فخرج إلى فرغانة (١) فأكمل بها إملاء (٢)

- (٤) أصول الفقه للإمام عمر بن محمد بن أحمد بن إسماعيل بن محمد أبى حفص نجم الدين النسفى، الفقيه الحنفى، المتوفى سنة ٥٣٧هـ. (٣)
- (٥) الإيضاح في الفروع للإمام أبى الفضل عبد الرحمن بن محمد الكرماني الحنفي المتوفى سنة ٤٣ هه. (٤)
- (٦) التتمة: وهى تتمة الفتاوى للإمام برهان الدين محمود بن أحمد بن عبد العزيز الحنفي، صاحب المحيط، المتوفى سنة ٦١٦هـ.

قال: هذا كتاب جمع فيه الصدر الشهيد حسام الدين ما وقع إليه من الحوادث و الواقعات، و ضم إليها ما في الكتب من المشكلات، و اختار في كل مسألة فيها روايات مختلفة، و أقاويل متباينة، ما هو أشبه بالأصول، غير أنه لم يرتب المسائل ترتيبا، و بعد ما أكرم بالشهادة قام واحد من الأحدوثة بترتيبها و تبويبها، و بني لها أساسا، و جعلها أنواعا و أجناسا، ثم أن العبد الراجي محمد بن أحمد بن عبد العزيز زاد على كل جنس ما يجانسه، و ذيل على كل نوع ما يضاهيه. (٥) اهـ

(٧) التقويم: و هو تقويم الأدلة في الأصول، صنفه القاضي الإمام أبو زيد عبيد الله بن عمر الدبوسي، الحنفي، المتوفى سنة ٤٣٠هـ.

<sup>(</sup>۱) بالفتح ثم السكون، غين معجمة، و بعد الألف نون: مدينة و كورة واسعة بما وراء النهر، متاخمة لبلاد تركستان. أنظر المرجع السابق (٢٥٣/٤).

<sup>(</sup>٢) أنظر: كشف الظنون (١١٢/١)، الفوائد البهية (ص ١٥٧).

هذا و قد طبع هذا الكتاب بتحقيق أبى الوفاء الأفغاني رئيس اللجنة العلمية لاحياء المعارف النعمانية و بعناية لجنة احياء المعارف النعمانية والهند.

لم أقف على ذكره فيما بحثت. (r)

<sup>&</sup>lt;sup>٤)</sup> أنظر: كشف الظنون (١/ ٢١١) ، الفوائد البهية (ص ٩١) ، الجواهر المضيئة (٣٠٤/١).

<sup>(</sup>ف) أنظر: كشف الظنون (٣٤٣/١)، معجم المؤلَّفين (٢٠٦/١٢)، الفوائد البهية (ص: ٢٠٥).

و شرحه الإمام فخر الإسلام على بن محمد البزدوى ـ كما يجى - ذكره بعد قليل ـ و هو شرح حسن اعتبره العلما - الحنفية، و اختصره أبو جعفر محمد بن الحسين الحنفي (١) (٢)

(٨) الجامع للإمام أبى بكر محمد بن حسين. المعروف بخواهر زاده، المتوفى سنة ٤٨٣هـ، و هو من شروح الجامع الكبير للإمام محمد بن الحسن الشيبانى، (٣) و يجىء ذكره بعد قليل إن شاء الله.

(٩) الجامع الصغير في الفروع: صنفه الإمام المجتهد محمد بن الحسن الشيباني، الحنفي، المتوفى سنة ١٧٨هـ. (٤)

و هو كتاب قديم مبارك مشتمل على ألف و خمسمائة و اثنتين و ثلاثين مسألة كما قال البزدوي.

و المشائخ الحنفية يعظمونه حتى قالوا: لا يصلح المرء للفتوى و لا للقضاء إلا إذا علم مسائله.

و قال شمس الأئمة السرخسى فى شرحه للجامع الصغير: كان سبب تأليف محمد أنه لما فرغ من تصنيف الكتب طلب منه أبو يوسف أن يؤلف كتابا يجمع فيه ما حفظ عنه مما رواه له عن أبى حنيفة فجمع ثم عرضه عليه.

و ذكر علي القمى أن أبا يوسف مع جلالة قدره كان لا يفارق هذا الكتاب فى حضر و لا سفر.

و كان على الرازى يقول: من فهم هذا الكتاب فهو أفهم أصحابنا، و من حفظه كان أحفظ أصحابنا، و ان المتقدمين من مشائخنا كانوا لا يقلدون أحدا

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون (۲/۷۱)، معجم المؤلفين (۹۹/۹)، الجواهر المضيشة (۳۹/۱)، الفوائد البهية (ص۹۰۱).

<sup>(</sup>۲) و قد استفدت من نسخة، مخطوطة مصورة من مكتبة لالدلى (استانبول) تحت رقم (۲۹۰).

<sup>(</sup>۳) أنظر: كشف الظنون ( ۱۹۹۸ه).

<sup>(</sup>ن) و قد طبع هذا الكتاب أخيرا مع شرحه النافع الكبير للعلامة الشهير أبى الحسنات عبد الحى اللكنوى المتوفى سنة ١٣٠٤هـ. من منشورات ادارة القرآن و العلموم الإسلامية، كراتش ـ باكستان.

القضاء حتى يمتحنون، فان حفظه قلدوه القضاء، و إلا أمروه بالحفظ.

و له شروح كثيرة، منها:

- (أ) شرح الإمام أبي جعفر أحمد بن محمد الطحاوي، المتوفى سنة ٣٢١هـ.
- (ب) شرح الإمام أبى بكر أحمد بن على، المعروف بالجصاص الرازى، المتوفى سنة ٣٧٠هـ.
  - (ج) شرح أبي عمرو أحمد بن محمد الطبري، المتوفي سنة ٣٤٠هـ.
    - و هناك شروح أخرى مذكورة فى كشف الظنون. <sup>(١)</sup>
- ( ۱۰) الجامع الصغير: صنفه عمر بن عبد العزيز بن عمر بن مازه، الحنفى المعروف بالصدر الشهيد، أبو محمد حسام الدين، المتوفى ـ شهيدا ـ سنة ٦٣هـ.

و هو شرح على الجامع الصغير للإمام محمد بن الحسن الشيباني، ـ السابق ذكره مباشرة ـ و يعتبر شرحا نافعا مفيدا، و له أيضا "الجامع الصغير المطول". (٢)

(۱۱) الجامع الصغير: للإمام فخر الإسلام على بن محمد البزدوى. و هو من شروح الجامع الصغير للإمام محمد بن الحسن الشيباني أيضا. (٣)

(۱۲) الجامع ـ الجامع (۱) الكبير: و هو من مصنفات الإمام محمد بن الحسن الشيباني أيضا، و قد جمع فيه ما رواه عن أبي حنيفة رحمه الله بلا واسطة (٥)

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: (١/ ٥٦١ ، ٥٦٥ ، ٥٦٤)؛ الفوائد البهية (ص ١٦٣)، الجواهر المضيئة (٤٣/٢)، تاج التراجم (ص ٥٤).

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الظنون (۱/۳۳ه)، تاج التراجم (ص ٤٦)، معجم المؤلفين (۲۹۱/۷)، الفوائد البهية (ص ۱٤٩)، الفتح المبين (۲/۲۵).

<sup>(</sup>۳) أنظر: كشف الظنون (۵٦٣/١)، النافع الكبير (ص١٦، ١٩)، الجواهر المضيئة (٣٧٢/١)، تاج التراجم (ص ٤١)، الفوائد البهية (ص ١٢٤).

<sup>(</sup>۱) و المراد بالجامع إذا أطلق: الجامع الكبير كما نبه عليه الشارح في شرحه و غيره، أنظر ص: ١٦٠ من قسم التحقيق

<sup>(°)</sup> قال ابن عبابدين رحمه الله: وكل تأليف لمحمد وصف بالصغير، فهو من روايته عن أبى يوسف عن الإمام، وما وصف بالكبير فروايته عن الإمام بلا واسطة.

أنظر: ردُّ المختار (١/ ٥٠).

وقد طبع الجامع الكبير بعناية أبى الوفاء الأفغانى، و نشره دار المعارف النعمانية، لاهور، باكستان ١٤٠١هـ/١٩٨١م.

قال أكمل الدين: هو كاسمه لجلائل مسائل الفقه جامع كبير، قد اشتمل على عيون الروايات و متون الدرايات بحيث كاد أن يكون معجزا، و لتمام لطائف الفقه منجزا، شهد بذلك بعد انفاد العمر فيه داروه، و لا يكاد يلم بشى، من ذلك عاروه، و لذلك امتدت أعناق ذوى التحقيق نحو تحقيقه، و اشتدت رغباتهم فى الاعتناء بحلى لفظه و تطبيقه، و كتبوا له شروحا و جعلوه مبينا مشروحا. اه

منها:

(أ) شرح الفقيم أبى الليث نصر بن أحمد السمرقندى الحنفى، المتوفى سنة ٣٧٣هـ.

(ب) شرح فخر الإسلام على بن محمد البزدوي.

(ج) شرح القاضى أبى زيد عبيد الله بن عمر الدبوسي.

(د) شرح شمس الأثمة محمد بن أحمد السرخسي. <sup>(١)</sup>

(١٣) الخلاصة: و هي خلاصة الفتاوي للشيخ الإمام طاهر بن أحمد بن عبد الرشيد البخاري المتوفى سنة ٤٢هه.

و هو كتاب مشهور معتمد فى مجلد، ذكر فى أوله أنه كتب فى هذا الفن خزانة الواقعات، و كتاب النصاب، فسأل بعض إخوانه تلخيص نسخة قصيرة يمكن ضبطها، فكتب "الخلاصة" جامعة للرواية، خالية عن الزوائد مع بيان مواضع المسائل، و كتب فهرست الفصول و الأجناس على رأس كل كتاب ليكون عونا لمن ابتلى بالفتوى.

و للزيلعي المحدث تخريج أحاديثه. (٢)

(١٤) روضة الفقهاء: لم أعثر على من تحدث عنه.

( ١٥) الطريقة البرهانية: صنفه الإمام برهان الدين محمود بن أحمد بن عبد العزيز النحفي ـ صاحب المحيط ـ. <sup>(٣)</sup>

(١٦) الفائق في غريب الحديث: صنفه العلامة جار الله أبو القاسم محمود

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون (۱/۲۷ه، ۱۸۵، ۱۹۹۵، ۵۷۰)

<sup>(</sup>٣٠) أنظر: كشف الظنون (٧١٨/١)، الغوائد ابهية (ص ٨٤)، تاج التراجم (ص ٣٠).

<sup>&</sup>quot; النظر: الفوائ البهية (ص ٢٠٥)، الأعلام (٧/١٦١).

فسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

بن عمر الزمخشري المتوفى سنة ٥٣٨هـ.

و قد رتبه على وضع اختاره مقفى على حروف المعجم، لكن فى العثور على طلب الحديث منه كلفة و مشقة، لأنه جمع فى التقفية بين إيراد الحديث مسرودا جميعه أو أكثره، ثم شرح ما فيه غريب، فيجىء شرح كل كلمة غريبة يشتمل عليها ذلك الحديث فى حرف واحد، فترد الكلمة فى غير حروفها، و إذا طلبها الإنسان تعب حيت يجدها. (١)

(۱۷) الفوائد: صنفه الإمام حميد الدين على بن محمد بن على الضرير المتوفى سنة ٦٦٧هـ (٢)

و هذا الكتاب من شروح الهداية، و قيل: هو أول شرح على الهداية و هو في جزئين. (٣)

(١٨) فوائد أصول الفقه لفخر الإسلام: وهو من مصنفات الإمام حميد الدين على بن محمد بن على الضرير أيضا. (٤٠)

( ۱۹) الكشاف عن حقائق التنزيل: صنفه الإمام العلامة أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، المتوفى سنة ۵۳۸هـ. (٥)

( ۲۰) المبسوط لشمس الأثمة محمد بن أحمد السرخسى. و أملاه من خاطره من غير مطالعة و هو في السجن باوزجند (۱۱) بسبب كلمة كان فيها من الناصحين.

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون (۱۲۰۹/۱، ۱۲۱۷)، الأعلام (۱۷۸/۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> و هو من شیوخ النسفی، و ذکرت ترجمته هناك. أنظر: (ص ۳۰).

<sup>(</sup>۳) أنظر: كشف الظنون (۲۰۳۳/۲)، الفوائد البهية (ص ۱۲۵)، تاج التراجم (ص ٤٦).

لم أقف على ذكره فيما بحثت.  $^{(1)}$ 

<sup>(°)</sup> أنظر: كشف الظنون (١٤٧٥/٢)، الأعلام (١٧٨/٧)، تاج التراجم (ص ٧١، ٧٢).

هذا الكتاب مشهور متداول بين العلماء حتى اليوم، وغنى عن التعريف،و هو مطبوع لى أربعة مجلدات.

<sup>(</sup>٦) لم أعثرعلى ذكرها.

و هو من أكبر الكتب المعتمدة في مذهب الحنفية، لا يعمل بما يخالفه و لا يركن إلا إليه، و لا يفتى و لا يعول إلا عليه.

و قد شرح فيه كتاب الكافى للحاكم الشهيد و الذى اختصر فيه كتب محمد بن الحسن. (١١)

( ۲۱) المبسوط لفخر الإسلام على بن محمد البزدوى في فروع الحنفية. و هو أحد عشر مجلداً. (۲)

( ۲۲) المختلف: للإمام عمر بن برهان الدين الكبير عبد العزيز بن عمر ابن مازه، المعروف بالصدر الشهيد. (۳)

(٢٣) مختلف الرواية: صنف الشيخ الإمام علاء الدين محمد بن عبد الحميد، المعروف بعلاء العالم السمرقندي، المتوفى سنة ٥٢ ه.

قال: قصدت فيه أن أكتب مسائل مختلف الرواية، و ارسم لخلاف كل واحد من الأثمة بابا على الترتيب الذى رتبه بعض أستاذنا، إلا أنهم أوردوا الكتب كلها في كل باب، و أنا أورد كلها في كل كتاب، و أذكر في كل مسألة نكتة شافية، و حجة كاملة. و هو في مجلد واحد. (1)

(٢٤) المختلفات في فروع الحنفية: للإمام أبى الليث محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي. الفقيم المشهور بإمام الهدى، كذا في فهرسجامع

أنظر: الجواهر المضيئة (۲۸/۲)، الفوائد البهية (ص ۱۵۸، ۱۵۹)، كشف الظنون (۲/ ۱۵۹، ۱۵۸)، و هو مطبوع (۲/۱)، و هو مطبوع في ثلاثين جزءا في خمسة عشر مجلدا.

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الظنون (۲/ ۱۵۸۱)، الجواهر المضيئة (۳۷۲/۱)، تاج التراجم (ص ٤١)، الفوائد البهية (ص ۲۶).

<sup>(</sup>۳) وقد ذكر عزمى زاده هذا الكتاب فى حاشيته على شرح ابن ملك على المنار نقلا عن سراج الدين الهندى. أنظر: (۲۵۲/۱).

<sup>(</sup>ئ) أنظر: كشف الظنون (١٦٣٦/٢)، تاج التراجم (ص ٥٦)، الجواهر المضيئة (٣٤/٢)، ٧٤/١)، وهناك كتاب آخر بهذا الإسم للشيخ أبى الليث نصر بن محمد السمرقندى المتوفى سنة ٣٧٥هـ. ولم يمكننى أن أتأكد من تعيين مؤلفه، ولكنى عزوته إلى من هو متأخر ظنا منى أن يكون كتابه أكثر تفصيلا و إفادة.

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_

الفصولين. (١) و توفى سنة ٣٧٣هـ.

( ۲۵) مسند أبى حنيفة نعمان بن ثابت الكوفى المتوفى سنة ۱۵۰ه. رواه الحسن ابن زياد اللؤلؤى، و رتب المسند المذكور الشيخ قاسم بن قطلوبغا الحنفى المتوفى سنة ۷۸۹ه. و رواية الحارثى على أبواب الفقه، و له عليه الأمالى فى مجلدين، و مختصر المسند المسمى بالمعتمد، لجمال الدين محمود بن أحمد القونوى الدمشقى المتوفى سنة ۷۷۰ه، ثم شرحه و سماه المستند. (۲)

(٢٦) المغرب: في اللغة للإمام أبى الفتح ناصر بن عبد السيد المطرزي المتوفى سنة ٢١٠هـ.

و قال ابن خلكان: و هو للخنفية ككتاب الأزهرى و المصباح المنير للشافعية، تكلم فيه على الألفاظ التي يستعملها الفقهاء من الغريب.

و قـال ابن الشـحنة في هوامش الجواهر: و لـه المعـرب ـ بالمهـملة ـ أيضا ، و هو مطول المغرب ـ بالمعجمة ـ و فيـه فوائد جليلة. <sup>(٣)</sup>

(۲۷) المغنى فى أصول الفقه: للشيخ جلال الدين عمر بن محمد الخبازى المتوفى سنة ٢٧١هـ.

و قال السراج الدمشقى: هو محتو على المقاصد الكلية الأصولية، منطو على الشواهد الجزئية الفروعية، (...) شامل لخلاصة شمس الأثمة، و زيدة أصول فخر الإسلام، و لذلك شاع و ذاع فيما بين الأنام. (1)

<sup>(</sup>۱۱ أنظر: كشف الظنون (۱۹۳۸/۲) ، الفوائد البهية (ص ۲۲۰) ، تاج التراجم (ص ۷۹) ، و ذكر فيد أيضا أن للقاضى أبي عاصم العامري "المختلفات القديمة للمشايخ" .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: كشف الظنون (۲/ ۱۶۸۰).

و هو مطبوع مع شرح الملا على القارى في مجلد واحد.

<sup>&</sup>quot; أنظر: كشف الطنون (٢/٧٤٧، ١٧٤٧)، الغوائد البهية (ص ٢١٨)، تاج التراجم (ص ٧٩). (ص ٧٩).

و قد طبع أخيرا في مجلد واحد.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> أنظر: كشف الظنون (٢/ ٩٧٤٩).

و قد طبعه مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى بتحقيق الدكتور مظهر بقا في مجلد واحد.

٧٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

(٢٨) منتخب التقويم: لفخر الإسلام على بن محمد البزدوي، و هو شرح حسن اعتبره العلماء الحنفية. (١)

- (٢٩) الميزان: هو ميزان الأصول في نتائج العقول: في أصول الفقه للشيخ الإمام علاء الدين شمس النظر أبى بكر محمد بن أحمد السمر قندى الحنفى الأصولي، المتوفى سنة ٣٩هد. (٢)
- (٣٠) النوادر: روايات متفرقة في مسائل مخالفة للأصول عن أبي حنيفة و صاحبيه و زفر، و ليست في كتب ظاهر الرواية الستة لمحمد بن الحسن، و قد صنف جماعة نوادر في الفروع، منهم:
  - (أ) محمد بن شجاع الثلجي الحنفي المتوفى سنة ٢٦٦هـ.
  - (ب) و هشام بن عبيد الله المازني، المتوفى سنة ٢٠١هـ.
  - (جـ) و أبو جعفر أحمد بن محمد الطحاوي المتوفى سنة ٣٢١هـ.
- (د) و إبراهيم بن رستم أبو بكر المروزي الحنفي، المتسوفي سنة ٢١١هـ و
  - (ه) محمد بن الحسن الشيباني. (٤)
- (٣١) الهداية: صنفه أبو الحسن على بن أبى بكر المرغناني، و هو شرح على كتابه "بداية المبتدى"، و لكنه في الحقيقة كالشرح على مختصر الدورى، و الجامع الصغير لمحمد بن الحسن الشيباني، وهو كتاب فاخر، لم تكتحل عين الزمان بثانيه. (٥)

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الظنون (۲۹۷/۱)، هدية العارفين (۲۹۳/۵)، الجواهر المضيئة (۳۳۹/۱)، الغوائد البهية (ص۲۰۱).

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الظنون (۲/۲۱۹۱،۱۹۱۷)، الجواهر المضيئة (۳۰/۲).

هذا وقد طبع هذا الكتاب بتحقيق و تعليق الدكتور محمد زكى عبد البر في مجلد واحد.

۳) أنظر: كشف الظنون (۲/ ۱۹۸۱، ۱۹۸۱).

<sup>(</sup>۱) قال ابن عابدين: فيها المسائل المروية عن أصحاب المذهب في كتب أخر لمحمد كالكيسانيات، و الهارونيات و الجرجانيات و الرقيات و هي دون الأولى ـ أي كتب ظاهر الرواية ـ اه أنظر رد المختار (۱/ ۰).

<sup>(</sup>٥) أنظر: كشف الظنون (٢٠٣٢/٢)، مفتاح السعادة (٢٦٤/٢).

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

### الفصل الثامن نقد الكتاب

يتناول الحديث فى هذا المبحث القسمين، و ذلك نتيجة طبيعة كلمة "نقد" إذ أن مفهومها يشتمل على الجوانب الإيجابية فى الكتاب كما يشتمل على الأمور التى تؤخذ عليه.

### المطلب الأول: الجوانب الإيجابية في الكتاب

(۱) إعتماد الشارح في شرحه على أمهات الكتب عند المذهب كالتقويم للقاض الإمام أبى زيد الدبوسى، و أصول الفقه لفخر الإسلام البزدوى، و أصول شمس الأثمة السرخسى و ميزان الأصول للسمرقندى و غيرها من الكتب المعتبرة عند جميع علماء الحنفية بلانقاش في أصول المذهب.

و أما فى الفروع فيرجع غالبا إلى كتب الإمام محمد بن الحسن الشيبانى الذى نقل أقوال الإمام أبى حنيفة و آراه الفقهية ـ سواء كان مباشرة أو بواسطة أبى يوسف ـ و إلى شروح هذه الكتب كالجامع الكبير و الجامع الصغير و شرحيهما، و المبسوط لشمس الأثمة السرخسى و الهداية و غيرها.

(۲) اهتمامه بالمقارنة بين آراء علماء الخنفية كاهتمامه بين آرائهم و آراء علماء الشافعية، و توضيحه موقفه من ذلك فيقول مثلا:

فإن قيل: قد ذكر شمس الأثمة السرخسى رحمه الله: إن الخفى اسم لما اشتبه معناه و خفى المراد منه بعارض فى الصيغة، و كان الحق هذا، إذ هو ضد الظاهر، وهو ما ظهر المراد منه بنفس الصيغة، فوجب أن يكون الخفى ما خفى المراد منه بنفس الصيغة.

قلنا: المصنف رضى الله عنه اتبع التقويم، و أصول الفقه لفخر الإسلام على البزدوى، و كان المذكور فى هذين الكتابين أصح، إذ الظهور فى الظاهر لما كان من نفس الكلمة لغة، فالخفاء الذى هو ضده ينبغى أن يكون من غير اللفظ ليكون الخفاء على قدر الظهور، و ألا يزيد الخفاء على الظهور، أو الظهور على الخفاء، و انه عمتنع فى باب المضادة (١)

(٣) محاولته أن يوجه ما ورد في المتن توجيها صحيحا و إن كان لا يتفق مع صاحب القول، على سبيل المثال قوله:

قال المصنف: الخاص كل لفظ وضع لمعنى معلوم على الانفراد.

قال الشارح: فيه اشتباه، و الحق ما ذكره في التقويم، أما الخاص فاسم للفظ لا يتناول إلا الواحد بذاته و معناه.

و بيان الاشتباه: أن استعمال كلمة "كل" في التحديد مفض إلى الاختلال، إذ من شرط الحد أن يكون مطردا و منعكسا ... الخ.

ثم حاول أن يوجه ما قاله المصنف قائلا: و يحتمل أن يكون مراده منه ـ و الله أعلم ـ أن الخاص هو اللفظ الذي وضع لمعنى معلوم على الانفراد. (ص ٣٨).

مثال آخر:

قال المصنف: و المأول ما يترجح من المشترك ... الخ.

و قال الشارح: إعلم أن المشكل إذا علم بالرأى يكون مؤولا أيضا فعلم أن كونه من المشترك ليس بلازم، فذكره على هذا يكون وفاقا. (٢)

ثم بعد ذلك قال: أو أراد ـ و الله أعلم ـ ما ترجح من المشترك و ما فى معناه عمد عدف بالرأى كالمشكل.

محاولة الشارح هذه تدل على أخلاقه و أدبه أولاً، ثم يجعل القارئ يطمئن إلى أنه لم يترك أى احتمال بسيط فى سبيل إفهام ما ورد فى الكتاب إلا و قد ذكر.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  أنظر من قسم التحقيق ص  $^{(8)}$  ،  $^{(8)}$ 

۲ أنظر من قسم التحقيق ص ٥٨.

### المطلب الثاني: الملاحظات على الكتاب

و الحديث فى هذا الجانب لا يعنى الحط من قدر المؤلف أو من قيمة الكتاب، إذ الكمال لله وحده، قد قيل: "ما من مصنف ألف كتابا، ثم نظر فيه، إلا و أحب أن يزيد فيه أو ينقص منه أو يقدم أو يؤخر".

و من المآخذ على الشرح:

(١) اشتماله على المسائل التي ليست موضع ذكرها كتب الأصول.

منها: ما ذكره في المحبة و استدلاله على أنها في القلب و بيان مراتبها. (١١) فمثل هذه الموضوعات لا علاقة لها بعلم الأصول.

(٢) عدم الدقة في نسبة الآراء إلى قائلها في بعض الأحيان فمثلا قال:

قال الشافعي رحمه الله: لا عموم للمجاز.

مع أن التفتازانى يقول: إعلم أن القول بعدم عموم المجاز عما لم نجده فى كتب الشافعية، و لا يتصور من أحد نزاع فى صحة قولنا جاءنى الأسود الرماة إلا زيدا.

و قال ابن بجيم: إن النسفى نسب هذا القول للشفعى، و السبكى إلى بعض الحنفية، و بهذا ظهر أن الأصح في المذهبين القول بعمومه. (٢)

(٣) عدم نسبته الأقوال إلى أصحابها و اكتفائه بقوله: قال بعضهم أو قيل، فقال في مسألة الربا: قال البعض: الحكم مقتصر على الأشياء الستة، وقال بعضهم: إنه معلول بعلة الطعم و الثمنية، وقال البعض: إنه معلول بالأقتيات و الادخار. (٣)

. (٤) نقله من الكتب بدون الإشارة إليها، مثال ذلك نقله صورة مسألة أن القرآن في النظم لا يوجب القرآن في الحكم، وقد نقل هذه الصورة من ميزان

<sup>(</sup>۱) أنظر: (ص ۱۲۷) من قسم التحقيق.

<sup>(</sup>۲) أنظر: (ص ۱۵۱) من قسم نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> أنظر: (ص ٤٦) من القسم نفسه.

الأصول و لم يشر إليه. (١)

(٥) اختلاف أواخر الشرح من أوائله بشكل ظاهر من حيث اشتمال أوائله، و اختصار أواخره، و تركه فيها بعض الأحيان شرح بعض المسائل. و قد ترك التعرض لبعض حروف المعانى مثل "من" و "إلى" و "إن" و غيرها.

هذه أهم المآخذ التى تؤخذ عليه، و الكمال لله وحده، و أدعو للشيخ الجليل بالرحمة و المغفرة، فجزاه الله خير الجزاء، و أسبغ عليه رحمته جزاء ما قدم لنا من هذا العمل الجليل.

<sup>(</sup>۱) أنظر: (ص ۳۷۰ – ۳۷۳) من القسم نفسه.



٧٦\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## غاذج مصورة من النسخ المخطوطة

|                                     | A STATE OF THE PARTY OF THE PAR | 192127 27 141 324 44 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Terrangua, and the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | بدور الفقه لوالمن مراه<br>ما الراقعة المال والمعالمة<br>ما الراقعة المال والمعالمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المنظمة المنظم |
|                                     | Simple State                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| را اون از از اون<br>الایارین مرز زر | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | او تسعمهٔ دکورم خدند<br>بخروم طاهره معل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فيان المراجع علم المراجع والمرعام المراجع المراجع علم المراجع علم المراجع الم  |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مهراه إمام واله<br>موعايدته والباق<br>ومناورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | المنافق المنا  |
| 2.1                                 | 16 (49) 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ر المام التي<br>المام التي المام التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>学</b> 20 個                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| >                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | و المالية الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1974                                | 1500                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 301                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 354437                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 3304 113                            | the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | The Contract of the Contract o |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 1 シモナビ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                     | The state of the s | Company of the Company                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | PETER STATE OF THE PETER STATE O |
|                                     | The Table 1987 And Ta |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pitting Addition of the Control of t |
|                                     | enge 14 Men 14 Men 14 Men 17 Menandian<br>Menandian dalam dan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | The state of the s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | The state of the s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | No. of the second secon |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | IN CA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | A Co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | No. of the state o |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                     | IN CA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

غلاف نسخة "الأصل"

1/1

ين إن معدم المعروضة والمارية والمسالنون ويرتبه ويتلاعد والمالزام الإبداران ينتقواليه ولعذا قلنا فقلال تطريا يوانه إن وخلب الدارفات اذائح غفنت علالنكاملية وعذافا سدمات البشوكة اغاوحبت فأكجلة النزان فالأطربوجية لتمان فالحكم طلقول يصنعج فحقوله تعاللقيوا الندلوة وانوا الوكوة إن الغران يرحسيدان لإيجب الزكوة عالصع ذكرنامزا عسام فان عديدة الرانط خاصل تنافيك أدبوالفداؤه وانبسنون تنالوا بإن العطف متستخالطامكة واعتبووا بالجالمالمناتص إذا زُادِ عَلَ قِد الْجُهِ إِحْدِ فَقَالَ إِنَّ إِنْ الْعَلِّيلِ لِيوْمٍ فَفِيمًا لِكَالْفَحِدُونَا يدين ينترنا إحسوا لأعوالشاء الزمادة ومنعاما قالصه بوان الذاقعدي فتقادها اليكايتخ فافا تزبنعسد لمغدالسئوك آكافها ڭالة وعدرجة وزالعتث يتعلق بالشولج ٧ ند فوعة الشيار الإسمالية

الورقةالأولى من "المتن" الذي مع نسخة "الأصل"

| الما الما الما الما الما الما الما الما | النشراديع بنده ونغريج والتعدي تسب يعيم وامشيم قدوه النشراويع بنده ونغري التعديد تشديد عدي واستيم قدوه النسب والمتعدد والمتعدد والمتعدد وخرك نابر منها بالتحا النسب والمتعدد و  | دملنده قدماعدا عارفی الوید و در او عدانی مهمرمه ولمان در مرسه والمان در در مرسه والمان در در مرسه والمان در در<br>از تستقال بین ای در در منفی برگاه ایسه پیمی میران و و دی اسب از برخوان در دی و اسب از برخوان در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | السديحة بكسراليا، فذالغرج وللصعائط خوالع أين فيط عدوسول الدسائط وز<br>وهي منعقدية البحث نبته وتبيحية فالالشيئة إلهام عيدالينا مرودا بمد ف<br>الخركة بدالتيما مد البدويم مناصمة ودابسية وعيتية ومناه بيا ما يم<br>ومناح يا ناها الطون فرة أي ان نتم مناسمة ودابسية وعيتية ومناه بيا ما |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                         | معامل والمواقف من المواقع والمعارض المواقع والمعارض المواقع والمعارض المواقع والمعارض المواقع والمواقع | يؤخذ بديرا بماك كذارة ومتوالناده وكوبؤجب المعاطة مسرسيدلكا وَلادٍ ومعوَّلاً وْدِداْن لِعِسَبُوكَ كُلُّ فَسَيْ بالمعاطة من المعارد والمعارد والمعار | مِنْ عَدِرِسترط الرق عنها طليخ ما نماللوق باين تنظ<br>عنها عال والحياداة بمنا ۷ دم. في غير موضع الاستنعام وكاددًا<br>غير ۷ دم لجعية حيز للواد ومن وكما وكلما يك طرفي هذا<br>الهاب وفي كل معمد للسفول العنها موضيت اد الملم الماذي تستنياً                                             |

التنظيم المنادرية التنسوال معلمة و المنادرة التنادرة و المنادرة و

الله مرتال إلى وصورة على سوله الصطفى مجدواله اللبيالي بوراد المسلك المتعاولي التحديد واله اللبيالي بوراد المسلك و وحداله و المنازل المتعاول و وحداله و المنازل المتعاول و وحداله و المنازل المتعاول و المتعاول ال

الورقة الأولى من نسخة "الأصل"

مغالبُهارُ خَلِحَهِ الْهِادِلانِيمَا مِنْ الْهِادِينَ الْهِالِهِ الْهِالِيَّةِ الْهِادِيَّةِ الْهِالِيَّةِ الْ مُعَرِقًا لِهَا هِوالْسِينَ لِللَّهَا مِنْ مُعْرِضًا حِيالِهِ مِنْ عَمَالِكَ الْهِوَالِيِّةِ الْهِيَّةِ مِنْ

الفِكُكُ فرخت حدم حياد شوالديرونتها النام اللغير أما البيان المنطقة والمنطقة المنطقة المنطقة

الشوطة وكان اذا متلائمة م أنة الهيتيط معن الوقت عنها عند إسته إلى الشطينية إن من إذا لهيت عالا مستغمام كان المستوط الم عاله واذا توسيع الاستغمام اليتعين هشرط لم ليكون الوقديكما وما ليما ليسب المشوط حقدة المن تما يليها الم الإمهال والحزية انما يتعان ما لاعال غيران فيها معن الشوط من حسدًا أن الإم المن يتعقيها يوصن بذيل الحال لم المثم الشاع فا كمعنت ما للنشور بالمريم الما اعلم ما لعواص

تعودعلا عليه ولورد متى الكانت التراكل فعال غيرا النها معن السنوط مرز حديث المائة التقوية والمنادعة التقوية التقوية التقوية الموصلة المنادية التقاية والدائة والمنادة المنادة والمنادة التقوية المنادة التقوية المنادة التقوية التقوية المنادة المنادة

امنشفع لاستنيعات وتستها والمقادمة وثوله النطائق فوخوله العازيءن وحواللااركا يصلح طرفا للطائق غيلهجا فرعن كمفحة قمات المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة المنظ فانبرا احباريد عامنا ممنا فيحدث باعتبادانه وجددا خباري كلجيئه باكذا ذكره الهما زنزدالدس فركسه وعجازت نعاانما ذكربلنظ للجبوا كيازم الحنث والتكلم الغدوم ليسوعي تسعيد القدوم فكايقع عليه تحكافها إذا فال ناكس مخبيبي فائت لحالق كاناكجبية فهالإمكر النوقوة عليها

المؤين والتيار والمدوم المخالفة المتواوية الما يومبرني والتينين المؤينة والمنافية المفاع المؤينة والمنافية المؤينة والمنافية المؤينة والمنافية المؤينة والمنافية المؤينة والمنافية والمنا

كعولك حاواحوك احازد مآكهه واحا فالدما كخنثه ولعامت فتداعوسه معيزويه عيلب والغؤن عرسؤف ذؤيه والرحمز والرجتم سنسعان من ووالعهددامكا لملسره موسمسترنا لمؤمر خسسالية مولدمعال واشكاذا لمعتثث عدوالافان سعلها ويلام نسيايع مريدان يسمها كلاع ومنه إلىالالتدوعنا ليش ريرجا معتدالاما والبؤمزيات قاعوا سمآبة ومنآ مذكرات وعربه ماداارادان تمريزا لمالغرم للسطوما لبه فسل جدوبهم كهر وصالفكاب حوموا اسابتذ وحدالانتينتها وانكلم وللإمالد كاحناق ماءىءادالكاهد وتسلدم للطة مسائها يدوكنها فالحذف منه ولنندنها معملا بدأخ لملاصعها معل وازلميها يؤا كلهم دبنسهل إالكلاج بكا اعلدالسطه يععون عاحل يكالانعال كالظروف حوضعها كاغول فتولقته هنآ الدحمان الراءء والتإلياء بالمشيح لمساما فاانديني للومس وألكا مع الرحده درخداد سيمال ادادخه اغربا حله والاجرم والجيالغه ماليريج وجدلهم كالريب علاكم كالمعامل ماحله يؤمرن كاستناف المزاشنات فراد سلوااتنا فيا لمؤالا خرميل لمزكا وكنا نصمه حوس جنالميكموه الغرمية والعامل مدارا عندجهم العويس يومها لميانيها غرالنعل يع الساء ولمدار عولانا فيضرع فالسب سبوء فيلم بماؤية واستع معاء معاكم بريتي مريّد سطى لكنهم عدّوا المكافئ الشوائد وومنه الماران مديور والماران الماران والماران والماران والمرادان والمراد المعاما لدوينى يحاالهم وحغيا لمفدش فأيخن وليك سنعتظ لسركل مدعده! -ما الدسال وسياء فاحتش بهذا الإسماء م اندخال عولداما تبذواول متكاما أواؤه عليه البلم قالواانهان الدرا والمد المسائل الدريد والناديا دمواهدالنبنهك حرائبتهامن منجايعه خدمها مقيدوانع لمسرزن بدياب والاستما ويدل عليه مولديها لبيوه الاستمااك

شرح للنتخه

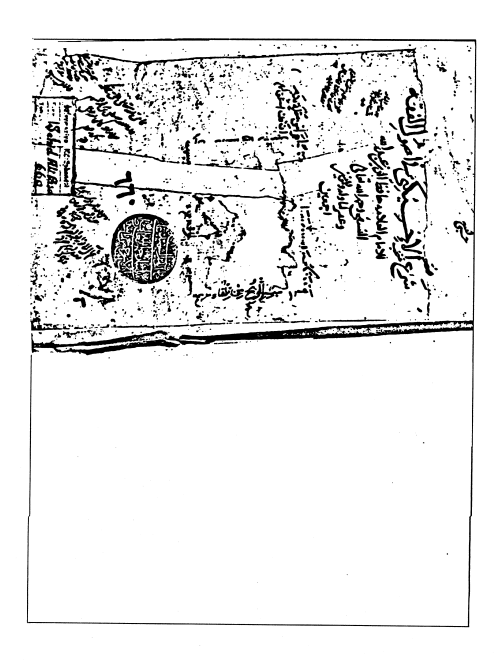
مسارية والاستانا حاسيطا فأدات الموصوف بقسفان الكال بخازعه اللل والآناج ومخدرتضس والشامي صعبات ولمساحق كبزئ إلىمس وجروال جيم وآسوالنات المستعن للساء وجوعرسسوع ش نديًا السرة منا الكات فالم المحكد ومعد عد عواسا المري رانا لمواسا حينا المآؤدن عنهماكمالادى عدمها ويتدمنوا يستعداه فان يرمًا سدملاعا النَيْوَولامنارُهُ ثَا لَوْمَا مَدَ عِلْوَمِيلا بَانْ كَلَكُ بِيَ تركنه الساءلالمسمز مهالني فرياهيده لكداران وعله والشرح لكاليه حذنان لينزفف فالجريع نظاؤيد وممتلف الصومة هذا بواع البلاوا ملك مسح لمقل عليا لم سعوا عن تنوف فينوالوا الا البسآ وبسراس مرب العياف ينيطن محذ ويسائزاوا صأرصنديرا فأيوح كساكس بريري موليات مماليه علدوسلونناك إماوه الي معناهرمتاجها تتعاد علانتهما كالمآء الكامفز علومان عند مخرفا من مؤامة وقد مدام فرامه والتنسل لعرامه وسالت العدما لما لومق تكاولك معوا لميزن لكل غدير موانوف وم الدداة دمرمالعلم وانعيب الكاوم وقالسين كاحواللم وصبح وجد ١٨ عاروالأحسار تالانع الميان والاكار نشرتالا عواء هالهشوااما معرفعا الحعقدينرفاكا سناللعيلايرنوضافيع عارت المالية والمنطقة مواعده السعاد الذيار سودا لا يوث فتوك العطيط الياب رائه الإ الشميخ راسه لدولواله به ولطس العماواله إعما المذيان عامزمن الديمة 

سين للفيط بليكون الموتئب كماخال كيب العلب اذا الشيد المواى مسهيع كل إن يجاد المرسسمل للاسسهام كان للشطة حاله واداءا دستعوللاستغام بلامنا لدغيال معامعها لنرة من جيئه وثلام الذي ينعبها بومستهمل لا معالسطا ياننا ليسسطنط حنتته ديها لميكالسم ومكاد والاجزجاما سلو معان لنها لكلام فالمنشابه لنروط خداوا بعااطها لفتواجا

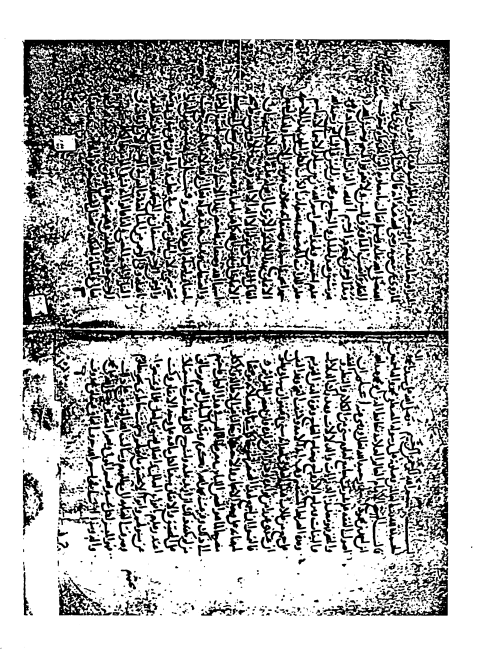
دندونع النزاح شه فيا لمعتفومن يعندسه تلئب بحثرة وسهوما يبه احسرالي مهرا والمؤدنة الإكارات ووم الملن طراه منذا الكارس ووعالما مروانه علداس ومعل علسين فقافاة النسي وغااله واحايدا برميز يجا بياليدا لمذب المالج ذشيبهم فإندا لوجه فردسا ادامه ليلنست وتاربه والحيم اشللين والمسلكان والومين والوسات الاحياشه والاموات しょうしょうしょしし おもじてる المنوالمنش والناف ت Ł

والمرمال المال : 1 \*\* \*\*\* Ţ

حوالإحاءم ليالحدين المسدودة فدقت سياع ميالف ومأحكن يبابي ولانتذرا وتوب وادادارته للنعل كااخعل لمعدن توليارا ومؤكا العدوم سرمول لمتجوح ما - ۶ سد مرايلوم و۷ يکراستنا والفکا على سده ۲۰ يد شده نا مترقا مريعدا الحص سك مذااليد علاال درم كوللا ف عرضا واذا وطلبة عراكمه وحاركا لعالى ومنسده كاحسب والبطعها لعدوم فسم هدشة المنزوم والإمتم عليه علاصها والحال دعليه وازمتوحتها نهور ويبا والمكونية ويسه كحنا فاكبلا شخب النثويه خليآن فيال مدي الأحري جداً علمنا عده معلان والنادم الم فعمل موجودها فإير عد عله إفا يتسويه يدودة لمكا فشج تلغنا اخروقع الطلان عمه مولالداركذا وسطين كسناعموامها للاستعلافيا لمعادمتا شالحمضه كاليعمالهانة حيادانا واستمريب للاذامله وداوشم اللويدوافاداديد الشريحيطات الحر ويزتب وشادكما إإسلاوس ووالسرمدعانة حزالادمها لسلتلصطا العدريم تسجين وكإ امتنجه علق دارينا حديثال طبريجا المسور وكإاليساط وعذاح إحلاستلعه علد جند برط الخيراطلعس يحست التزوم لجنث نولسه وغكا للادآم كالبطؤ لويخ محنت اصاراء ومداؤحاد خلاها عساداه سادماوكاهب لأللطن البه البكساعييهاسكاف لادلهم ممالايكن اوم وميليها فالجزاؤحا دعها مناامكها الذيل وكانافاستليق فبانته مستطعمنيا وتذعفها عنداستها لمشاللنط غير دلوفال مروحولك المناونتلق للطلاق بدخؤ لمالداده ومترجن بون تذكما لطلاف الجيج شدوالاستيعاب وأذا لماستطعهمعنا فاليجزئ ببعهم لاحيج للظرف والظف الاسام بدرا لدين رحمه الله قولمسه ويحاذي بجانها فأكر بلينظ المزاع زالحزا ملادم بعلولمها للطلاب فخل كالمعمنهم فازي وضالصلاز ينام مبشهاشتام بعريرليل المسماع استعار ومستعاد لتمتاره فيتولد الناعلان يؤد حوتك الداري وخوالعاد كانت ممؤلفط عنداى مسيئة معلى عندوعد مماصر مسؤلها مكافيلها كما وننرق يبرعدمه وانتانه وفالكمانع فبالعلف افاستطالة والنيلط وأسله



غلاف نسخة (ج)



الورقة الأولى من نسخة (ج)

اغذن الشريط لمستزاواته احيا السواب والدالم عوالمات ه التاريج اله دى دستري معرجا يده ندمي زائخ درص ليستزال كم ا التاريخ الهدالسلة الحاوالة به اعظم مزم مالزال خدند المنامعة التأريخ المتراد السياسية الحادالة به اعظم مزم معالمة المتراد و معرف التأريخ المتحدد المتراد و المتراد المتحدد المتراد و المتراد المتحدد المتراد و المتراد المتحدد المت

لنرط شبقدالأنها ببأاس كإيحاله مالاحرمااما حلزا لانعاا

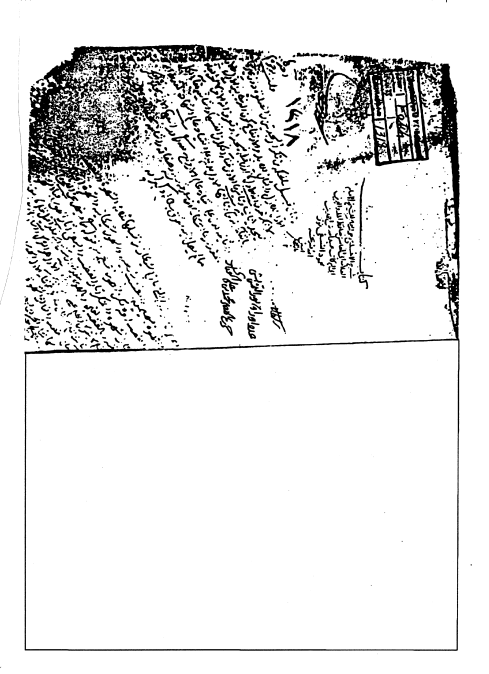
ارجاد الازادر لروء (المسترافي المسترافي المسترافي المستدافي المست

معولامهم البدا لطعام اويفولك مساق لاقالعه واعتدا الوه والمسمنة وللمرف معدملوما ومعرع فركك غاستعرنلان دافتسرا مدى مارالال سالكاروا لازمكاللال الملائمس المتواغلاف لماافا كافيغزل بمرياز فال ب المبيع والسدق المستم معلى وراخياردا ولكاحسلنا فاله الاعدم فلايصعن ومشتشر لاعززه الثكوالعادما لاموا للعرفز الإمان سنستكارا لمجارى بمحا يلاء بردون الماساري كادوللكوباعمام ولانعددا لوتوف علدمت ترطا المدلطعة ימ געני איזען ويعرضارة زادا وعموط يحسا فلاسترعل مملاف ماافداهال اذ شدده ازاحبرق عمواما きょうでいと السال

**E**;

.شرح للنتخد

نسم الدراسة \_\_\_\_\_\_



وقاليالها أحزيه والزواده والعذائدة فالفاقة وأوك سيوده كولع اساؤيد استطلق مدا، مهدا يكزيرتني فرو منطلق يحدم حذفوا فيدلة الزيلة ووصعها مزايل مقاسم أوحدا العالم إلا وأوكاا بهيد حولت الجزاموم عليا الزليد واحابش فاعضته عنه والشباول ستهلها فيطلابه سألام فعان متقدمه تنعيل مااجله علخ وللاستدان كمؤكد حافلخ وتك اسارو فالرسه واطفاله فاحد يضعون ما ولهالا نعال كالظره فهوضعها كأحتمل بعد فسأولت مستهامه والاته الموق آره فكرالنه وسن وحواهه قدال سادحه واولد مظاهراداود علداله لاستعادا وأسكالا والزكد شاف وأواه معالى خدوه فاواادوا والجواليو كلادشعها لآية اطالكت ويعدموللغوث الغانية وكراسلنوت شدالعهاف اليا درحيةاله بعالى إرينا لخراعله والمالي فالبالعة باللبره الاملام لازاد مبادة ويبيطالهم ودعنا إعفن عأئزه ونوكه منعوثا عاللا فيزواها ملاجراما عندجي فتصطلوش فيسلية تولدتنا الخاساءا لحكية وخدال لخطاب عوقوله اسابعقه وهظ لانا لذلق صعريات لمصطعدت والعوفة فرتص ودنته اليحالطيم سنشعا ويمثا الوحية كالدباديسوانغ المع ومواهسهالتسم كذاعلانها مرمضاه عمما وقيل فدعوات العوين لانعان إنهاء والنعل العالظاوف خاصة الحدقة الشكر عدالوى حب بلامقا تعلفلا الاالام واستمله والكام على حمدت مرها الستعل استعل فإسانها والعمل لأقالماانه شلام زالكا فيه والاح وفامكا لملرفهم الاشاا أستح يتأاصا فلماق للهدآالام وفياله مستنفضلة فاعتراسى لتغيبا وهلااحرنا ترايءه منؤل الوصف حلس مطاكحته الحدود وغيم فتعيل نعوينكونها لمسان والجنان والجوادح والجدالك أي وجه وقباللوصف بالعبيلة عري بنوله بالجسيل تم إنسنع جد اوانان كون ولا على جه الاستعرى فقيره بعثو

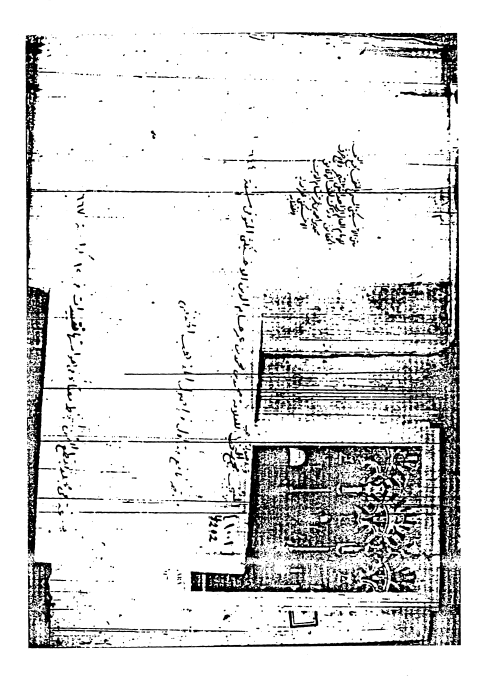
رني

شرح للنتخ

العافعات وكمتلاب الطورة العاملات عرائر تتاله وكمتلاس النعام محة الإبان باوض بالله كاحونا سكاء وصفائه وايريطال حديكفا كسكالاه وصفاء الاسهديك سع اساره وصفرات تلاف عيره زللاستاء ولذاكما اشتقرائا بان بعد ولانعوا الهودسانله ومقاليم وعجواليم والة الغائرا المستعيخ للعبائ وهسن ذک اعت سلیم امزاع العلاواتسال بعثر عاملایات الم یشعرا غرس لع ماندا لاند. زما مولع ویجت خاطی خوطاویم ومرث العنامة الکه ورست غيرشتن بالغليل والنقاج ويجرنك أواشا فويجهم الله ولعكا خفل بماه تعلق نب سابولاستا لانه ام عالمات العصوف بصغه الكل فكالألج مصيا منالبادد العرهاالادوكانيعادية وصحاليه عندالفقال كفالتسديد دسان ادراز درین کارد کری و دراند ترکای شریع اول به است. درم الدیر در در العسازی سازی و دران مجاد دراد میشود به متعادم و داندا فرات لكالنط والمنتك عالمتوتا كالايتان ميتالك ماوية على مداد فتان ومددك ادلابل البيئات ومرخ الادواح وجناح النجاع وفوذ العزللة كما وعساء عام العار والمال المالك كالمال والسفروا امعه والاعو وهوره ورالدوامات والولالا ااحدالصعيف المتقراءاه الودود عدالله ملحد مركمودالس نلاسهالاوكا المرد على سالمرتب وفاللاناع مولوالااله الالعام ملالات كلاه الأب ونتبوالشاء للعبع مشقر ساائ يرائي يكنع كالكزاف وعدوات المدائشة بإنائ متمضا عمالير بالهذالكاب فاحتثهم المتحابط وفرعث عنه وسولاله علده السافقال ماسكاويه الوالله واه وحاصه الفإ وانصب البا وفزوان بو موسخا ليدميانه عاومه الاخاروالا خسمارمانا عرياطالة والاكار تمريا العراطال مدع وهلابقالات وكشف الغمة وفلالت عاجيم مزطلاب هذا عموانده ولوالده ملزلص للهما والنسده اعسط اللهوا المنه عاسوت حداله دن العالم وسلوانه على سوله المقتلغ محدواله احمعه والم الفالغرالي ماتونوالا الم

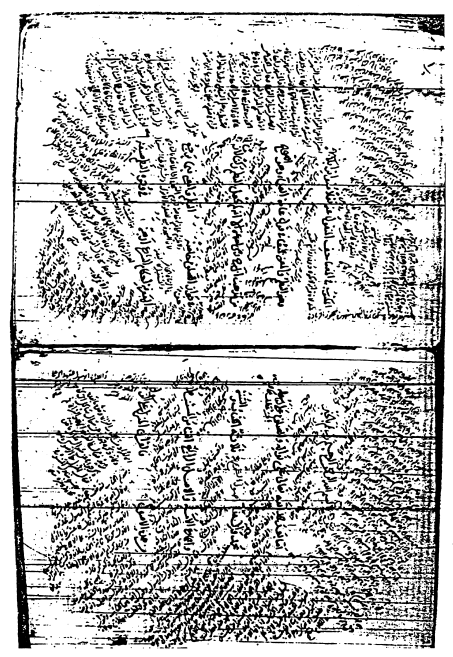


الورقة الأخيرة من نسخة (د)

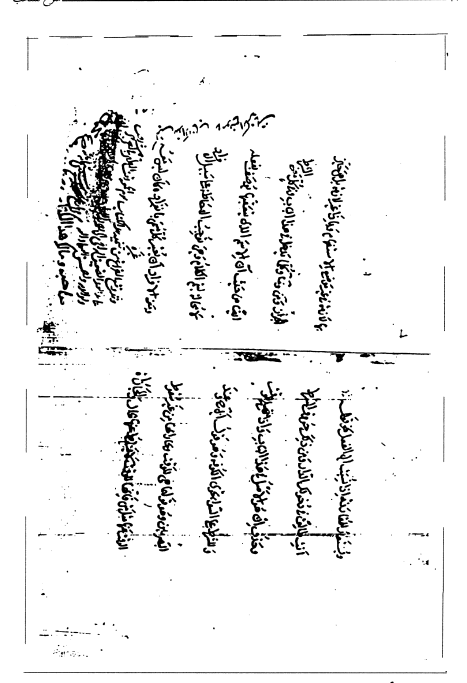


غلاف نسخة "المتن" المصورة من مكتبة جامعة برنستون

قسم الدراسة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ا



الورقة الأولى من نسخة "المان" المصورة من مكتبة جامعة برنستون



الورقة الأخيرة من نسخة "المتن" المصورة من مكتبة جامعة برنستون

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمْنِ الرَّحِيمِ

قِسْمُ التَّحْقِيقِ

٢\_\_\_\_\_شرحالنتخب

### بسم الله الرحمن الرحيم "رب يسر و تمم بالخير"

قال الشيخ الإمام حسام الدين محمد بن محمد بن عمر الأخسيكتى رحمه الله: أما بعد حمد الله على نواله و الصلاة على رسوله محمد و أله. فإن أصول الشرع ثلاث: الكتاب و السنة و اجماع الأمة و الأصل الرابع القياس المستنبط من هذه الأصول الثلاثة.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، و صلواته (۱) على رسوله المصطفى محمد و آله الطيبين الطاهرين (۲) أجمعين. (۳)

قال العبد الضعيف، المفتقر إلى الله الودود. <sup>(٤)</sup> عبد الله بن أحمد بن محمود النسفى غفر الله له و لوالديه <sup>(٥)</sup> و (لمن) <sup>(١)</sup> أحسن اليهما و إليه:

إعلم أن أصــول الفــقـــه علم شـــريف جـــامع لعلوم شـــتى من الكلام <sup>(٧)</sup>

<sup>(</sup>۱) في جـ: و صلاته.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (الطيبين الطاهرين) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۳) (و سلم) زیادة من د.

<sup>(1)</sup> في ج: قال الشيخ الإمام العالم العلامة حافظ الدين أبو محمد.

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> في ج: رحمه الله تعالى و رضى عنه.

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل و ب، ج.

<sup>(</sup>۷) الكلام: علم يبحث فيه عن ذات الله تعالى و صفاته و أحوال الممكنات من المبدأ و المعاد على قانون الإسلام.

و قيل: هو علم باحث من أمور يعلم منها المعاد و ما يتعلمق به من الجنة و النار و الصراط و الميزان و الثواب و العقاب.

و قيل: الكلام هو العلم بالقراعد الشرعية الاعتقادية المكتسبة عن الأدلة.

أنظر: التعريفات للشريف على بن محمد الحرجاني، دار الكتب العلمية الطبعة

الأولى، ١٤٠٣ (ص ١٨٥).

و النظر (۱) و الفقه (۲) و النحو (۳). (٤) فهو معدن الدرايات و الدلالات، و مدرك الدلائل و البينات، (۵) مراح (۲) الأرواح، و جناح النجاح، و قوة الدين القويم و عدة الصراط المستقيم، و هداية الأمة، و كشف الغمة. (۷)

و قد التف على جمع من طلاب هذا العلم فى حداثة سنى و عنفوان شبابى يظنون ان عندى غررا من فوائده، و دررا من فرائده، و ان بعض الظن إثم.

فالتمسوا أن أجمع لهذا المختصر شرحا كاشفا لمعضلاته، موضحا لمبهماته على وجمه الإيجاز و الاختصار، خالبا عن الاطالة و الإكشار، مصرحا

<sup>(</sup>۱) قال في التعريفات: النظري: هو الذي يتوقف حصوله على نظر و كسب كتصور النفس و العقل، و كالتصديق بالعالم حادث. اهد (ص ۲٤١).

<sup>(</sup>۱) الفقه: هو العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية. المرجع السابق (ص ۱٦٨).

<sup>(</sup>۲) النحو: هو علم بقوانين يعرف بها أحوال التراكيب العربية من الإعراب و البناء و غيرهما. المرجع نفسه (ص ۲٤٠).

<sup>(1)</sup> هذا ما قاله جماعة من الأصوليين أن أصول الفقه يتألف من هذه العلوم.

أنظر: البرهان لإمام الحرمين، بتحقيق الدكتور عبد العظيم اليب الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ (١٤/٢)، ٥٥)، المنخول للغزالى، بتحقيق محمد حسن هيتو، دار الفكر، الطبعة الأولى (ص ٤٠)، الإحكام، للآمدى دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٠هـ (١/١)، مختصر المنتهى، لابن الحاب، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ (١/١)، التحرير لابن همام الدين مع شرحه التيسير، مطبعة مصطفى البابى الحلبي و أولاده بمصر، ١٣٥٠هـ (١/

<sup>(</sup>٥) في جه: استبدلت (الينات) بـ(البيان).

<sup>(</sup>۲۱) بضم الميم حيث تأوى إليه الابل و الغنم بالليل. أنظر مختار الصحاح لمحمد بن أحبى بكر الرازى، الطبعة الأولى، ١٩٦٧م (ص ٢٦٢).

۷) الغمة: الكربة. مختار الصحاح (ص ٤٨٧).

ع للنتخب شرح للنتخب

لما هو المحض اللباب، معرضا عما (١) ليس في هذا الكتاب. فأجبتهم إلى ذلك، و فرغت منه بحمد الله الكريم، و منه الشامل العميم. (٢)

ثم سألنى من لم يكفه ذلك أن أزيد عليه، (٣) و أشرح لكل لفظ شرحا مشتملا على التحقيق و الإتقان، (٤) مبينا لكل ما فيه على وجه الإيقان. (٥) و كنت أعتذر عليهم (٢) (٧) بأنواع العلل، و أتعلل بعسى و لعل. فلما لم يمتنعوا عن مسئولهم و أبوا الا تحقيق (٨) مأمولهم وجهت خاطرى نحو مطلوبهم و صرفت العناية إلى محبوبهم، و سألت الله تعالى التوفيق على ذلك فهو الميسر لكل عسير، نعم المولى و نعم النصير.

الباء في "بسم الله" حرف الصاق(١٩) فيتعلق بمحذوف أمر أو اخبار

<sup>(</sup>۱۱) في ب: استبدلت (عما بـ(١١).

<sup>(</sup>۲) قول الشارح هذا يشير إلى أن هذا الشرح الذين فرغ منه بحمد الله الكريم هو المختصر، و هو ليس بمحل تحقيقنا، و الذين نحن بعدد تحقيقه هو المطول. و سيصرح به الشارح بعد ذلك مباشرة.

<sup>(</sup>۳) هذا الكلام تصريح من الشرح بأن له شرحين على هذا المختصر أحدهما مختصر، و الثانى مطول. و بأن هذا الشرح الذى نحن بصدد تحقيقه هو المطول.

<sup>(</sup>٤١ في د: استبدل (الإتقان) بـ(الإيقان).

<sup>&</sup>lt;sup>٥)</sup> في د: استبدلت (الإيقان) بـ(الإتقان).

<sup>(</sup>١) هكذا في كل النسخ، و الأصح "اليهم". أنظر المعجم الوسيط ( ٩٦/٢ ٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> نی ب: استبدلت (علیهم) بـ(علة).

<sup>(</sup>٨) في الأصل: بتحقيق ـ بزيادة الباء في أولها.

<sup>(</sup>۱) اختلف العلماء فى معنى الباء التى فى البسملة. منهم من قال إنها للإلصاق: لكونها سببا اللإلصاق، كالبصريين. و منهم من قال إنها زائدة و معناها الإلصاق، كأبى البركات الأنبارى، و به قال الفخر الرازى، و ذكر ابن هشام و أبو حيان أن سيبويه لم يذكر لها الا معنى الإلصاق. ثم قسم ابن هشام الإلصاق قسمين: حقيقى: نحو "أمسكت بزيد" إذا قبضت على شىء من جسمه، و مجازى: "مررت بزيد" أى الصقت مرورى بمكان يقرب من زيد.

مقدم آو مؤخر. و انما طولت هذه الباء دون غيرها لما روى عن معاوية (١٦ رضى الله عنه أنه قال: / "كنت أكتب بين يدى رسول الله صلى الله عليه (٣٦/ب) و سلم، فقال: يا معاوية، ألق الدواة و حرف القلم، و انصب الباء

و منهم من قال: انها باء الآلة، لكونها داخلة على الشيء الذي هو آلة، كالكوفيين.

و منهم من قال: إنها للاستعانة، و اختاره أبو حيان، و تاج الدين الحنفى النحوى، و ابن هشام الأنصاري.

قال القرطبى: قال العلماء: بسم الله الرحمن الرحيم قسم من ربنا.

و ذكر الفخر الرازى أن قوما سموها باء التضمين. أنظ الذير الكراري الإرارية المارية المارية

أنظر: التفسير الكبير للإمام الفخر الرازى، دار الكتب العلمية طهران، الطبعة الثانية (۱۹۷/۱)، البيان في غريب إعراب القرآن لابن الأنبارى، تحقيق: د. طه عبد الحميد، دار الكتاب العربى بالقاهرة، ۱۳۷۹ه (۱۳۷۱ه)، مغنى اللبيب، لابن هشام الأنصارى، تحقيق د. مازن المبارك، محمد على حميد الله، دار الكفرك، الطبعة الثالثة ۱۹۷۲م (ص ۱۳۷۷)، تفسير النهر الماد من البحر لأبي حيان (في هامش البحر المحيط) (۱۲۶۱)، الدرر اللقيط من البحر المحيط لتاج الدين الحنفى (في هامش البحر المحيط) (۱۲/۱)، تفسير القرطبى لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى، دار الكاتب العربى القاهرة، ۱۳۸۷ه، مصورة عن طبعة دار الكتب (۱۲/۱).

(۱) هو الصحابى الجليل معاوية بن صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس و كنيته: أبو عبد الرحمن، و كنية أبيه: أبو سفيان، ولد قبل البعثة بخمس سنين.

و قد روى عن معاوية أنه قال: أسلمت يوم القضية (يعنى فى عمرة القضاء) و لقيت النبي صلى الله عليه و سلم مسلما.

و توفى في النصف من رجب، سنة ٦٠هـ.

أنظر: الاصابة فى قييز الصحابة، لابن حجر، دار الفكر، بيروت ١٣٩٨هـ (٤٣٣/٣)، أسد الغابة فى معرفة الصحابة لابن الأثير، المكتبة الإسلامية (٤/٥٨٥)، الاستيعاب فى معرفة الأصحاب لابن عبد البر، مكتبة نهضة مصر، بتحقيق على محمد البجاوى (١٤١٦/٣)، شذرات الذهب (١٥/١).

٦-----شرح للنتخب

و فرق السين و لا تعور الميم، حسن الله و مدد الرحمن وجود الرحيم". (١)

"الله"، الذات المستحق للعبادة، وهو غير مشتق عند الخليل (٢) (١) و

الزجاج (٤) و محمد بن الحسن، (٥) و الشافعي رحمهم الله. (٦) و لهذا خص اسم الله

(۱) لم أقف على ذلك، و الذي وقفت عليه هو قول سعيد بن أبى سكينة حيث يقول: بلغنى أن على بن أبى طالب رضى الله عنه نظر إلى رجل يكتب "بسم الله الرحمن الرحيم" فقال له: جودها، فان رجلا جودها فغفر له.

أنظر: تفسير القرطبي (١/ ٩١).

و نقل الفخر الرازى فى التفسير الكبير عن القتيبى أنه قال: "إنا طولوا الباء لأنهم أرادوا أن لا يستفتحوا كتاب الله إلا بحرف معظم". و نقل أيضا عن عمر بن عبد العزيز أنه يقول لكتابه: "طولوا الباء، و أظهروا السين، و دوروا الميم تعظيما لكتاب الله". أنظر: (١٠٦/١)، الكشاف (١/٣٥).

- (۲) هو الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدى الأزدى اليحمدى أبو عبد الرحمن، من أئمة اللغة و الأدب، و واضع العروض، و هو أستاذ سيبويه النحوى، المتوفى سنة ١٧٠هـ. أنظر: و فيات الأعيان (٢٤٤/٢)، الجاسوس على القاموس (ص ٢٢)، الأعلام (٣١٤/٢).
- (٣) و قد ذكر أبو الفرج أن فيه عن الخليل روايتان، إحداهما: انه ليس بمشتق، و ثانيهما ـ رواها عنه سيبويه ـ انه مشتق. رواها عنه سيبويه ـ انه مشتق. أنظر: زاد المسر (٩/١).
- (۱) هو إبراهيم بن السرى بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، عالم بالنحو و اللغة، المتوفى سنة ١٩١٨ه. ١٩١٨ه. أنظر: تاريخ بغداد (٨٩/٦)، وفيات الأعيان (٢١/١) (و هو فيه إبراهيم بن محمد)، الأعلام (١/٠٤).
- (°) هر: محمد بن الحسن بن واقد أبو عبد الله الشيباني، الفقيه الأصولي، و صحب أبا حنيفة و أخذ الفقه عنه، و كان أعلم الناس بكتاب الله، ماهرا في العربية و النحو و الحساب. قال ابن خلكان: صنف محمد بن الحسن الشيباني الكتب الكثيرة النادرة، منها: الجامع الكبير و الجامع الصغير و غيرهما.
- و فى الفوائد البهية: إن له تصانيف كثيرة، منها: المبسوط و السير البير، و السير البير، السير السير السير الصغير، و السير الصغير، و الزيادات، و الرقيات، و كتاب الآثار، و الموطأ. توفى رحمه الله سنة ١٨٦هـ.
  - أنظر: تاريخ بغداد (٧٤/١)، إبن خلكان (١١٠/١).
- (۱) هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع، و كنيته: أبو عبد الله و نسبته إلى جده شافع الذي لقى النبي صلى الله عليه و سلم مترعرعا المتوفى سنة ٤٠٢هـ.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

تعالى من بين سائر الأسماء لأنه اسم علم (١) للذات الموصوف بصفة الكمال، فكان الحمد بهذا الاسم حمدا بجميع أسمائه و صفاته بخلاف غيره من الأسماء، ولذلك اختص الإيمان بهذا الاسم. (٢) الاترى إلى قوله عليه السلام: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله. (٣)

و هذا لأن من شرط صحة الإيمان أن نؤمن بالله كما هو بأسمائه و صفاته. و ليس كل أحد يحفظ أسماء الله و صفاته، فاختص بهذا الاسم لأنه مستجمع لجميع الأسماء الحسنى و الصفات. و يدل عليه قوله تعالى: "و لله الأسماء الحسنى" (٤٠) حيث أضاف أسمائه إلى هذا الإسم.

و قيل إنه مشتق من أله إذا تحير، (٥) سمى به لأن الخلق متحيرون في

أنظر: تاريخ بغداد (۱۹۲۲)، وفيات الأعيان (۱۹۳/۲)، طبقات السبكى (۱/٠٠/)، كشف الظنون (ص۱۳۹۸)، الأعلام (۲۹/٦)، الفتح المبين (۱۲۷/۱).

(۱) في الأصل: استبدلت (علم) بـ(يعلم). (٢)

(۲) كذا في التحقيق، أنظر لوحة (٣/أ).

" رواه البخاري في صحيحه عن ابن عمر رضى الله عنه بلفظ "أمرت أن أقاتل

الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله و أن محمدا رسول الله و يقيموا الصلاة و يؤتوا الزكاة. فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دما هم و أموالهم إلا بحق الإسلام". كتاب الإيمان، باب فإن تابوا و أقاموا الصلاة و آتو الزكاة فخلوا سبيلهم (١٧/١). (بعناية الدكتور مصطفى ديب البغا).

و رواه مسلم فى صحيحه عن أبى هريرة رضى الله عنه فى كتاب الإيمان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ... (١/١٥ ـ ٥٣).

و رواه أحمد في مسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه (١١/١).

<sup>(ع)</sup> سبرة الأعراف (١٨٠).

" قاله الزمخشرى في الكشاف ( ٣٧/١) و غيره كالجوهري في الصحاح الا أنه

قال: إنه مشتق من أله بالفتح بمعنى عبد. أنظر: الصحاج (٢٢٢٣/٦)، والبيضاوي في تفسيره (١٦/١)، وأبو

السعود في تفسيره ( ١٠/١) و قد نقل الجوهري تجويز سيبويه أن يكون أصل اسم الله لاه ـ يليه ـ ليها بمعنى

تستر. أنظر الصحاح (٢٢٤٨/٦).

عظمته، و الهون (١١) عن شوق رؤيته.

و الرحمن الرحيم مشتقان من الرحمة. (٢) و رحمة الله تعالى ارادته الخير بأهله، (٣) و في الرحمن من المبالغة ما ليس في الرحيم. (٤) لأن الزيادة في البناء لزيادة المعنى. (٥) و لذا قالوا: إنه يشمل المؤمن و الكافر، و في الرحيم دوام كالجليس، هو مختص بالمؤمن. (٢)

قيل فى قوله تعالى: "و آتيناه الحكمة و فصل الخطاب."(٧) هو قوله "أما بعد"(٨) و هذا لأنه يفتتح إذا تكلم فى الأمر الذى له شأن بذكر الله تعالى و تحميده. فإذا أراد أن يخرج إلى الغرض المسوق إليه فصل بينه و بين ذكر الله تعالى بـ"أما بعد". و أول من قالها داود عليه السلام. (٩)

<sup>(</sup>۱) الوله: ذهاب العقل و التحير من شدة الوجد. أنظر مختار الصحاح (ص ۷۳۹).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: الصحاح ( ۱۹۲۹/۵)، لسان العرب (۱۹۱۲/۳)، تفسير الطبرى ( ۱۹۱۲/۳)، تفسير الكشاف (۱/۱۱).

و ذكر القرطبى أنه جرى الخلاف فى اشتقاق الرحمن كما جرى فى اشتقاق لفظ الجلالة. و قال بعضهم: لا اشتقاق له، لأنه من الأسماء المختصة به سبحانه. أنظر تفسير القرطبى ( ١٠٣/١).

<sup>(</sup>٣) أنظر: التعريفات (ص ١١٥).

<sup>(</sup>۱) أنظر: تفسير الطبرى (۱/۱ه)، تفسير القرطبى (۱/۱ه)، تفسير الكشاف (٤١/١)، تفسير البيضاوي (۱۹/۱).

<sup>(</sup>۱) أنظر: المصنف، لابن جنى النحرى، تحقيق إبراهيم مصطفى، عبد الله أمين (١/١٥)، تفسير الكشاف (٤١/١)، تفسير البيضاوى (٤١/١).

أنظر: المراجع السابقة من التفاسير.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سورة (ص) (۲۰).

<sup>(</sup>۱۵ قاله أبو موسى الأشعرى و الشعبى. أنظر: الجامع لأحكام القرآن (۱۵/ ۱۲) ; زاد المسير (۱۱۲/۷)، الوافى شرح مختصر الأخسيكتى (لوحة ٣/ أ).

<sup>(</sup>۱) قاله أبو موسى الأشعرى و الشعبى. أنظر: تفسير القرطبي (١٦٢/١٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و قالوا إنها تتضمن معنى الشرط، و لهذا يدخل الفاء في خبره. (١١)

و قال سيبويه: (٢) قولهم: أما زيد فمنطلق، معناه مهما يكن من شيء فزيد منطلق (٣٠/ لكنهم حذفوا الجملة الشرطية و وضعوا جزء الجزاء مقامه (٣٧/ أ) ثم أدخلوا الفاء في الجزء الآخر من الجزاء، (٤) و كما أنهم يضعون جزء الجزاء موضع الجملة الشرطية يضعون ما يدل على الأفعال كالظروف موضعها، كما جعل "بعد" هنا و لتضمنها معنى الابتداء لم يلاصقها فعل فلا يليها إلا الاسم و يستعمل في الكلام على وجهين:

أحدهما: ان يستعمل المتكلم لتفصيل ما أجمله على طريق الاستئناف كقولك: "جاءنى أخوتك، أما زيد فأكرمته و أما خالد فأهنته، و أما بشر فأعرضت عنه."

و الثانى: أن يستعملها فى كلام مستأنف من غير أن يتقدمها كلام و منه ما يأتى فى أوائل الكتب. (٥)

<sup>(</sup>۱) أنظر: مغنى اللبيب (۸۰/۱).

<sup>(</sup>۲) هو عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي، أبو بشر، الملقب بسيبويه إمام النحاة، و أول من بسط علم النحو، المتوفى سنة ١٨٠هـ.

أنظر: وفيات الأعيان (٤٦٣/٣)، البداية و النهاية (١٧٦/١٠)، تاريخ بغداد (١٧٦/١٠)، بغية الوعاة في طبقات اللغويين و النحاة للسيوطى (٢/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>۳) ذكر ذلك الزمخشرى و نسبه لسيبويه. أنظر: المفصل في علم العربية للزمخشرى، دار الجيل، بيروت، الطبعة الثانية (ص ۳۲۳)، مفتاح العلوم للسكاكي، الضبط و التعليق: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ۱۲۰۳هـ (ص ۲۲۲)، لسان العرب (۱/۲۲/۱، ۱۲۳).

<sup>(</sup>من الجزاء) ساقطة من د. (من الجزاء)

<sup>(°)</sup> أنظر: التبيين، شرح منتخب الأخسيكتى، لقوام الدين الإتقانى، رسالة دكتوراه إعداد: صابر نصر مصطفى عشمان (١١٨/١، ١١٩)، و التحقيق شرح منتخب الأخسيكتى، لعبد العزيز البخارى (لوحة ٢/ب).

"و بعد" من الظروف الزمانية، و كثيرا ما يحذف منه المضاف اليه و يبنى على الضم، (١) و هاهنا لم يحذف فلم يبن، و ترك منصوبا على الظرفية و العامل في الظروف أما" عند جميع النحويين، لأنها لنيابتها عن الفعل تعمل في الظروف خاصة.

الحمد لله (هو الشكر لله الذي ( $^{(1)}$ ) جاد على العباد بسوابغ ( $^{(1)}$ ) النعم و مواهب القسم،  $^{(1)}$  كذا عن ابن عباس  $^{(6)}$  رضى الله عنهما.  $^{(7)}$ 

و قيل: إنه غير الشكر، فهو يكون باللسان و الجنان و الجوارح، و الحمد باللسان وحده. (٨) هذا أحسن ما قيل فيه.

<sup>(</sup>۱) أنظر: شرح ابن عقيل، بتأليف محمد محيى الدين عبد الحميد المسمى: منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عقيل (٧٢/٢، ٧٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(</sup>٣) السابغ: الكامل، الوافي. مختار الصحاح (ص ٨٤).

<sup>(1)</sup> القسم - بكسر القاف و فتح السين - جمع القسمة، و القسمة: الحظ و النصيب. أنظر المعجم الوسيط (٧٤٢/٢).

<sup>(</sup>ه) هو الصحابى الجليل عبد الله بن عباس بن عبد المطلب، أبو العباس القرشى الهاشمى، عم الرسول صلى الله عليه و سلم، ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، و توفى سنة ٦٨ه، بالطائف.

أنظر: الإصابة (٢/ ٣٣٠)، أسد الغابة (١٩٢/٣)، شذرات الذهب (١/ ٥٠)، البداية و النهاية (٨/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>۱۱) قال القرطبى فى تفسيره: روى عن ابن عباس رضى الله عنه أنه قال: الحمد لله كلمة كل شاكر. أنظر (١٣٤/١).

و قال الطبرى فى تفسيره: قال ابن عباس: الحمد لله: هو الشكر و الاستخذاء لله ... الخ. (١٠/١).

<sup>(</sup>٧) أنظر: تفسير القرطبي (١٣٣/١)، تفسير الكشاف (/١٤٦).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> أنظر: تفسير أبى السعود (١٦/١)، و ذكره الجرحاني في التعريفات و قال: هو الحمد اللغوي، أنظر (ص ٩٣).

**ا** ا ا التحقيق

فقوله: "الوصف" جنس يدخل تحته المحدود و غيره. ففصل المحدود عن غيره بقوله: "بالجميل". ثم لم يقتصر عليه لجواز أن يكون ذلك على وجه الاستهزاء، فقيد بقوله: "على جهة التفضيل". و هو غير المدح، لأنه يكون قبل الاحسان و بعده، و الحمد مختص بما بعد الإحسان. (١)

الصلاة من الله تعالى الرحمة، (٢) و من الملائكة الاستغفار، (٣) و من المؤمنين الدعاء، (٤) و الما عقب الصلاة على الرسول عليه السلام على ثناء الله تعالى لما روى عن النبى عليه السلام/أنه قال: " إن الله (٣٧/ب) تعالى خصنى بكرامات، إحداها: إذا ذكر ذكرت معه. "(٥) و هذا تأويل قوله تعالى: "و رفعنا لك ذكرك" (١٠) (٧) أى لا أذكر الا و تذكر معى.

و آل الأنبياء متبعوهم، فقد جاء في الحديث: (٨) "آلي كل تقي" (٩)

<sup>(</sup>١/ ١٢٠). كذا في التبيين، أنظر (١/٠١١).

<sup>(</sup>۲) قاله الحسن البصرى، أنظر زاد المسير (۳۹۸/٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> قاله مقاتل. أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>٤) أنظر تفسير القرطبي (٢٣٢/١٤).

لم أقف على هذا اللفظ، و الذى وقعت عليه هو ما أخرجه ابن جرير فى تفسيره عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عند قوله تعالى: "و رفعنا لك ذكرك" قال: أتانى جبريل فقال: إن ربى و ربك يقول: كيف رفعت لك ذكرك، قال: الله أعلم. قال: إذا ذكرت ذكرت معى. أنظر: تفسير الطبرى (٣٠/ ٢٣٥)، الدر المنثور في تفسير المأثور (٨/٨٥)، زاد المسير (١٦٣/٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الشرح (٤).

<sup>(</sup>في شرح أبي نصر البغدادي) زيادة من الأصل، ح، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ج: استبدلت (الحديث) بـ(الصحيح).

<sup>(</sup>۱) أورده السيوطى فى الجامع الصغير بلفظ آل محمد كل تقى، نقلا عن الطبرانى فى الأوسط عن أنس رضى الله عنه. و قال المناوى فى شرحه: و كذا فى الصغير (للطبرانى) و كذا ابن لال و تمام و العقيلى و الحاكم فى تاريخه و البيهقى عن أنس. و قال الهيثمى: و فيه نوح بن مريم، و هو ضعيف جدا. و قال البيهقى: هو حديث لايحل الاحتجاج به. و قال ابن حجر: رواه الطبرانى

١٢\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و قيل: آل الرجل أهل بيته، و قيل: قوم الرجل و آل فرعون: أهل ملته و قيل: ولد الرجل. (١)

ثم الصلاة على غير النبى عليه السلام جائزة على سبيل التبع فأما إذا أفرد فلا، كيلا<sup>(۲)</sup> يتهم<sup>(۳)</sup> بالرفض،<sup>(۱)</sup> و لا تهمة إذا كانت بطريق التبع<sup>(۱)</sup> لأن ما ثبت في ضمن غيره<sup>(۲)</sup> يعطى له حكم غيره،<sup>(۷)</sup> لاحكم نفسه كالوكالة الثابتة في ضمن عقد الرهن،<sup>(۸)</sup> و التضحية بالجنين.<sup>(۱)</sup>

عن أنس، و سنده واه جدا، و أخرجه البيهقى عن جابر من قوله و اسناده واه ضعيف. اه أنظر: فيض القدير (١/٥٥، ٥٦)

<sup>(</sup>۱) أنظر معنى آل الرجل: الصحاح (٧/٤، ١٦)، اللسان (١٧٤/١)، المصباح المنير (٣٤/١). و أنظر تفصيل الفرق بين الأهل و الآل، التبيين (٢٦٦/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: استبدل (كيلا) بـ(لئلا).

<sup>(</sup>۳) قال النسفى رحمه الله فى تفسيره: افراد الصلاة على غير النبى صلى الله عليه و سلم هو من شعائر الروافض. أنظر (٣١٢/٣).

<sup>(4)</sup> يطلق الرافضة على عدة طوائف، و سموا به لأن زيد بن على بن الحسين خرج على هشام بن عبد الملك فطعن عسكره فى أبى بكر، ف منعهم من ذلك فرفضوه، فقال: رفضت مونى، قالوا: نعم، و سموا بذلك الروافض. أنظر: اعتقادات فرق المسلمين و المشركين، لفخر الرازى، تحقيق على سامى النشار، مكتبة النهضة المصرية (ص ٥٢).

<sup>(°)</sup> فى هذا الموضوع باب مستقل فى صحيح البخارى، أنظر كتاب الدعوات باب هل يصلى على غير النبى صلى الله عليه و سلم (٥/ ٢٣٣٩)، و انظر ما جاء من أقوال العلماء فى ذلك: فتح البارى (٤٢٣/١٣) و ما بعدها.

<sup>(</sup>١) في الأصل: غير ـ بسقوط الهاء في آخره ـ.

<sup>(</sup>y) (يعطى له حكم غيره) ساقطة من د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> أى حيث صارت الركالة من العقود الازمة حتى لا يتفرد الراهن و المرتهن أو الركيل بفسخها. كذا في الوافي (لوحة ٣/ب).

<sup>(</sup>١) أنظر المصدر السابق، و التحقيق (لوحة ١/٣)، التبيين (١/٢٧، ١٢٨).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_

الأصل: ما يبتنى عليه غيره، و الفرع ما يبتنى على غيره. (١) و قيل: الفرع ما يتفرع من أصله، و ما لم يتفرع منه فليس من نسله. و هما من الأضافيات، (١) فجاز أن يكون الشيء أصلا باعتبار و فرعا باعتبار، و هذا النوع من العلم أصل بالنسبة إلى الفروع لابتنائها عليه، فانك لا تقدر على اثبات الحكم في الفروع الا به.

و هذا لأن الحكم فى الفرع اما أن يكون ثابتا بالكتاب. و هو اما أن يكون أمرا أو نهيا، أو خاصا أو عاما، (٣) أو حقيقة أو مجازا، أو صريحا أو كناية إلى غير ذلك. فتجب معرفة هذه الأشياء أولا ليمكن (٤) الاستدلال به.

أو بالسنة: و تلك لا تخلو عن هذه الوجود التي ذكرنا و عن وجوه أخر تختص هي بها على ما يجيء في أقسام السنة. (٥)

أو بالإجماع: و هو على أقسام و فيه من الخلاف ما فيه.

<sup>(</sup>۱) ذكره بعض الأصوليين كالآمدى فى الأحكام (۲۷۳/۳)، و التفتازانى فى التلويح (۲۷۳/۲)، و ابن ملك التلويح (۲۱۳/۲)، و ابن ملك فى شرح جمع الجوامع (۲۱۳/۲)، و ابن ملك فى شرح المنار (ص ۷٦۲)، و عبد العزيز النجارى فى التحقيق (لوحة ٣/أ) و الجرجانى فى التعريفات (ص ۲۸، ۱٦٦).

<sup>(</sup>۲) نسبة إلى الإضافة. و الإضافة: حالة نسبية متكررة بحيث لا تعقل إحداهما إلا مع الأخرى، كالأبوة و البنوة. أنظر: التعريفات (ص ۲۸).

<sup>(</sup>عاما) ساقطة من ج. (r)

<sup>(</sup>عاما) سائطه م (نا) في ب: لتمكن.

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> أنظر (ص ۸۸۵).

<sup>(</sup>۱) في د: سيمر.

<sup>(</sup>۷۰ أنظر: (ص ۷۰٤)

فرع (١) بالنسبة إلى الكلام (٢) لابتنائه عليه. (٣)

و هذا لأن الكتاب أصل من كل وجه، لأن السنة و الإجماع و القياس يثبت به. قال الله تعالى: "و ما آتاكم الرسول فخذوه" (٤) "كنتم خير أمة" (٥) "فاعتبروا يا أولى الأبصار". (٦)

و الكتاب/هو القرآن، و انه صفة الله تعالى، (٧) فيجب اثباته (٣٨أ) بأن الله تعالى موصوف بهذه الصفة، و هو موقوف على حدوث العالم (٨) و ثبوت الصانع و صفاته، (٩) و فيه من المباحث ما فيه. و عن هذا قيل: أصول الفقه و الأحكام فرع لأصول الكلام.

و إنما جمعه باعتبار أفراده من الكتاب و السنة و الإجماع. إذ الكل أصول، لأن جواب الفروع أمكن استخراجه من كل أصل على حدة.

<sup>(</sup>۱۱ عطف على قوله (أصل) في قوله: "و هذا النوع من العلم أصل بالنسبة ....".

۲) سبق تعریف علم الکلام. أنظر (ص ۲) الهامش (۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أنظر: الوافي (لوحة ٢/ب).

<sup>(1)</sup> سورة الحشر (٧). ذكر الشارح هذه الآية للاستدلال بها لثبرت السنة بالكتاب.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران (١١٠)، و ذكرها للاستدلال بها لثبوت الإجماع بالكتاب.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر (٢)، و استدل بهذه الآية لثبوت القياس بالكتاب.

<sup>(</sup>v) كذا في جميع النسخ. لعل الصواب: و ان القرآن كلام الله تعالى و الكلام صفة الله تعالى.

<sup>(^)</sup> يعنى اثبات الله سبحانه موقوف على حدوث العالم، و ليس هذا أسلوب القرآن، فإن الله سبحانه خاطب الناس على اثبات وجوده بالخلق و الإحياء في كتابه المبين.

أنظر: شرح أصول اعتقاد أهل السنة و الجماعة من الكتاب و السنة و اجماع الصحابة و التابعين و من بعدهم، لأبى القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور و الطبرى اللالكائى، تحقيق: د. أحمد سعد حمدان دار طيبة للنشر و التوزيع، الرياض (١٩٣/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> (و فصاته) ساقطة من جه، د.

و قد سمى كيفية استخراج المعانى المسماة بالفقه من الأصول<sup>(١)</sup> أصول الفقه في عرف الفقهاء.

و الشرع فى اللغة عبارة عن البيان و الإظهار. (٢) قال الله تعالى: "شرع لكم من الدين ما وصى به" (٦) أى بين و أظهر. (٤) و هو فى الأصل مصدر، و المصدر يجوز أن يراد به الفاعل كالعدل و الزور، بمعنى العادل و الزائر، و يجوز أن يراد به الفاعل كالعدل والزور، بمعنى العادل والزائر، و يجوز أن يراد به المفعول، كما يقال: هذا الدرهم ضرب الأمير أى مضروبه، و هذا الثوب نسج اليمن، أى منسوجه. فعلى الأول المراد منه: الشارع للأحكام، أى الأصول التى جعلها الشارع أصولا للأحكام المشروعة. (٥) و على الثانى المراد منه: أصول الأحكام المشروعة.

إذ الشرع اسم جنس، و هذا أظهر، ألا ترى أنه ذكر بعض المشايخ أصول الفقه ثلاثة. (٦٠)

<sup>(</sup>١) في الأصل: و قد سمى الكتب التي يمكن استخراج المعاني المسماة بالفقه.

<sup>(</sup>٢) أنظر: لسان العرب (٤/ ٢٢٣٨، ٢٢٣٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة الشوري (۱۳).

<sup>(</sup>۱) قاله ابن الأعرابي، أنظر لسان العرب (٤/ ٢٢٣٩)، زاد المسير (٧/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>۱) ب، جه: الشرعية.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> قال عبد العزيز البخارى رحمه الله: إنما عدل (المصنف) من لفظ الفقه إلى لفظ الشرع مخالفا لعامة الأصوليين، لأن الإضافة تفيد الاختصاص، و هذه الأدلة سوى القياس لا تختص بالفقه، بل هى حجة فيما سواه من أصول الدين، و لفظ الشرع أعم، و يطلق على أصول الدين كإطلاقه على فروعه. قال الله تعالى: "شرع لكم من الدين ما وصى به نوحا" سورة الشورى (١٣)، فتكون إضافة الأصول إلى الشرع أعم فائدة و أكثر تعظيما للأصول. اهم التحقيق (لوحة ٣/ب).

الفقه عبارة عن علم المشروع بنفسه و إتقان (١١) المعرفة به مع كونه عاملا به. (٢)(٢) و التنوين في (ثلاثة) بدل الإضافة، أي ثلاثة أشياء.

قـوله: (٤) (الأصل الرابع: القـيـاس المسـتنبط من هذه الأصـول) و هاهنا (٥) بحث، و هو أن القياس إن كان أصلا فينبغى أن يقول: أصول الشرع أربعة و إن لم يكن أصلا، لا يستقيم قوله: (و الأصل الرابع).

الجواب عنه أن نقول: إنه أصل بالنظر إلى علمنا، فإنا نضيف الحكم فى الفرع إلى القياس، وليس بأصل حقيقة، فإنه لا مدخل للرأى فى إثبات الأحكام، بل ذلك مفوض إلى الله تعالى لا يشرك فى حكمه أحدا، بل هو فرع لهذه الأصول الثلاثة، /لأنه مستخرج منها لتعدية الأحكام إلى (٣٨/ب) موضع لا نص فيه، ولأن أثر الشلاثة فى إثبات أصل الحكم ابتداء وأثره فى تغيير الحكم من وصف الخصوص إلى وصف العموم، فكان أصلا لوصف الحكم، والثلاثة أصل لأصل الحكم، فيكون أحط رتبة من الثلاثة ضرورة على أن العمل القياس عند العجز عن تلك الأصول لما عرف. فلما كانت رتبته متأخرة فى العمل عنها أخره عنها فى الذكر أيضا. (٧)

<sup>(</sup>١) في الأصل: استبدلت (إتقان) بـ(إيقان).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (به) ساقطة من ج.

تال الشارح فى كشف الأسرار على المنار: قيل: قام الفقه بثلاثة أشياء: العلم بالمشروعات، و الإتقان فى معرفة ذلك بالوقوف على النصوص بمعانيها، و ضبط الأصول بفروعها، و العمل بذلك. اهد (٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (قوله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في ب: استبدل (هاهنا) بـ(فيه).

<sup>(</sup>العلم). في ج: استبدل العمل) بـ(العلم).

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الأسرار على المنار، للنسفى، مع شرح نور الأنوار على المنار، للاجيون، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ه، (١/١٢، ١٣٠)، و التحقيق (لوحة ٣/ب)، التبيين (١/١٣٤)، كشف الأسرار على أصول البزدوى (١٩/١، ٢٠).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا

فإن قيل: (١) أليس ان السنة مؤخرة عن الكتاب في العمل؟ فقد قال عليه السلام: "إذا روى لكم عنى حديث فاعرضوه على كتاب الله تعالى فما وافق فاقبلوه، و ما خالف فردوه. "(٢)

قلت: ذاك<sup>(۳)</sup> فى أخبار الآخاد، و لا كلام فيه، إنما الكلام فى السنة و هى تتناول المتواتر و المشهور و الآحاد، و المتواتر يعارض الكتاب و يجوز نسخ الكتاب به.

و لأن القياس ليس بحجة قطعا بخلاف الثلاثة. فأفرده بالذكر تمييزا بين الظنى و القطعى.

فإن قيل: (²) أليس ان العام المخصوص، و الآية المؤولة، خبر الواحد و الإجماع الذى نقل إلينا بطريق الآحاد ليس بحجة قطعا. و القياس بالعلة المنصوصة يوجب حكما قطعا.

قلت: الأصل فى الكتاب و السنة و الإجماع. القطع أو عدمه بالعارض و أمر القياس على العكس، فاختلفا باعتبار الأصل و ان استويا باعتبار العارض. (٥) فإن قيل: (٦) هذا التقسيم مستدرك، فإن الإجماع لا بد له من سبب داع، و

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: قلت.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الهيثمى فى مجمع الزوائد عن ثوبان رضى الله عنه بلفظ: إن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: "ألا إن رحا الإسلام دائرة." قال: "كيف نصنع يا رسول الله؟" قال: "أعرضوا حديثى على الكتاب، فما وافق فهو منى، و أنا قلته."

رواه الطبرانى فى الكبير، و فيه يزيد بن ربيعة، و هو متروك منكر الحديث. أنظر: مجمع الزوائد و منبع الفوائد (١٧٠/١).

۱<sup>۱</sup> في ب: ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> ب، ج، د: قلت.

<sup>(</sup>١٣٤/١) أنظر: كشف الأسرار على المنار (١٣/١، ١٤)، التبيين (١٣٤/١)

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ب، ج، د: قلت.

ذلك<sup>(١)</sup> إما الكتاب أو السنة أو القياس.

قلت: قال بعضهم: يجوز أن ينعقد بدون السبب الداعى بأن يخلق الله تعالى علما ضروريا (بذلك)<sup>(۲)</sup> أو يوفقهم لاختيار الصواب، و لأن العلم الحاصل بالإجماع غير العلم الحاصل بالسبب الداعى. فان خبر الواحد<sup>(۳)</sup> و القياس لا يوجب العلم قطعا. و العلم الحاصل بالإجماع يكون قطعيا إذا وجدت<sup>(1)</sup> شرائطة،/ و إذا تفاوت المدلول لم ينكر تفاوت الدليل.<sup>(0)</sup> (۳۹/أ)

و الدليل على انحصار الأصول فى هذه الأقسام ان نقول: المستدل إما أن يستدل بالوحى أو بغيره. فان استدل بما هو وحى، فإما أن يستدل بالوحى المتلو، وهو الكتاب أو بغير المتلو، وهو السنة. فان استدل بغيره فاما أن يستدل بالإجتهاد أو بغيره. فان استدل بالاجتهاد فاما ين يستدل باجتهاد جميع المجتهدين وهو الاجماع أو باجتهاد البعض وهو البيان. وان استدل بغير الإجتهاد فاما أن يستدل (١) بقول من (٧) عند نفسه وهو الإلهام أو من عند غيره وهو التقليد. (٨) وهما فاسدان، لا يصلحان لإثبات الحكم، لأن كل خصم يعارضه بمثله. و دلائل الشرع لا تحتمل لزوم المعارضة كما لا تحتمل لزوم (١) المناقضة.

<sup>(</sup>١) في جـ: و ذاك.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، د.

<sup>(7)</sup> في د: استبدلت (الواو) بـ(أو).

<sup>(</sup>۱) ب، ج، د: وجد.

<sup>(</sup>٥) أنظر: كشف الأسرار على المنار (١٤/١).

<sup>(</sup>١) في جـ: استبدلت (يستدل) بـ(يقول).

<sup>(</sup>v) في ب: بقوله، ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> فى د: و ان استدل بغير الإجتهاد فهو من الإستدلالات الفاسدة كالإلهام و التقليد.

<sup>(</sup>۱) (لزوم) ساقطة من ب.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و الاستنباط: الاستخراج. (۱) يقال: نبط الماء من العين، إذا خرج و استعمل فى استخراج الوصف (۲) المؤثر من النصوص (۳) لما ان فى الموضعين كلفة و مشقة، و لما بين الماء و العلم من المشابهة، إذ الأول سبب حياة الأشباح، الثانى سبب حياة الأرواح. (1)

مثال الاستنباط من النصوص قوله تعالى: "و لا تقربوهن حتى يطهرن" (6) فان حرمة القربان معلولة بعلة الأذى. و هو موجود فى اللواطة، فتحرم بالطريق الأولى. إذ الأذى فى المنصوص مجاور سيزول (٢) ساعة فساعة، و فى غيره مستدام، لا يزول.

و مثال الاستنباط من السنة ما عرف فى قوله عليه السلام: "الحنطة بالحنطة ...".."، (٧) و قوله عليه السلام: "الهرة ليست بنجسة أما الكتاب فالقرآن المنزل على الرسول المكتوب فى المصاحف المنقول عنه نقلا متواترا بلا شبهة.انها من الطوافين

<sup>(</sup>۱) أنظر: الصبحاج (۲/۱۱۹۲)، لسان العرب (۱/۳۲۵)، تاج العروس (۵/۲۲۹).

<sup>(</sup>١/ (الوصف) صاقطة من جر، و في د: استبدلت (الوصف) بـ(المعني).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> الاستنباط: استخراج المعانى من النصوص بفرط الذهن و قوة القريحة. كذا فى التعريفات (ص ۲۲).

<sup>(1)</sup> في ج: إذ العلم سبب حياة الأرواح كما أن الماء سبب حياة الأشباح.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة (٢٢٢).

<sup>(</sup>۱۱ جـ:استبدلت (مجاور سيزول) بـ(سيرون).

۷ روى مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "التمر بالتمر، و الحنطة بالحنطة، و الشعير بالشعير، و الملح بالملح مثلا عثل، يدا بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربى الا ما اختلفت الوائه". أنظر: كتاب المساقاة، باب الصرف و بيع الذهب بالورق نقدا (٣/ ١٢١١).

و روى أحمد مثله عن أبى هريرة رضى الله عنه أيضا (٢٣٢/٢)، نصب الراية (٣٥/٤).

أم الكتاب فالقرأن المنزل على الرسول، المكتوب في المصاحف، المنقول عنه نقلا متواترا بلا شبهة.

۱۰ افات عليكم"، (۱۱) فإنا عللنا ذلك بالقدر و الجنس و الطوف، و قسنا عليه
 و النورة و سؤر سائر سواكن البيوت.

و مثال الاستنباط من الاجماع، قولنا في الزنا: إنه يوجب حرمة المصاهرة/ سا على الوطء الحلال. لأن الحرمة هناك باعتبار الجزئية (٣٩/ب) و البعضية، فد وجدت (٢) هاهنا. (٣) (١)

(المنزل على الرسول) يتناول الوحى المتلووغيسر المتلو. فاحسر زبقوله (المكتوب في المصاحف) عن غير المتلو. و هذا لأن سائر السنن وحى الا أنه غير مستلو في الصلاة. قال الله تعالى: "و ما ينطق عن الهوي إن هو إلا وحى يوحى." (٥)

ثم قيد بقوله (متواترا) احترازا عن القراءات التي تثبت بطريق الآحاد كية قيد باءة أبي (١) رضى الله عنه: "فيد عدد من أيام أخير

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود فى سننه عن كبشة بنت كعب بن مالك، كتاب الطهارة باب سؤر الهرة ( ١٠/١) ( بتعليق عزت عبيد الدعاس)، و أحمد فى المسند ( ٢٩٦/٥)، و الترمذى فى الجامع الصحيح، أبواب الطهارة، باب ما جاء فى سؤر الهرة، و قال: هذا حديث حسن صحيح ( ١٢/١).

<sup>(</sup>٣) في ب: هنا ـ بسقوط "ها" في أولها ـ.

<sup>(</sup>٤٠) أنظر: التحقيق (لوحة ٤/أ)، التبيين (١٣٥/١-١٣٨)، الوافى (لوحة ٤/ب)، كشف الأسرار على المنار (١٣٨١).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> سورة النجم (۳، ٤).

<sup>(</sup>۱) هو الصحابى الخليل أبى بن كعب بن قيس أبو المنذر الأنصارى الخزرجى النجارى، كان يكتب في الجاهلية، و كتب لرسول الله صلى الله عليه و سلم الوحى. و توفى بالمدينة سنة ١٩هـ.

أنظر: الإصابة (١٩/١)، أسد الغابة ( ٤٩/١، شذرات الذهب ( ٣١/١)، المعارف لابن قتيبة، دار إحياء التراث العربي، بيروت الطبعة الثانية، ١٣٩٠هـ (ص١١٣).

متتابعات"(١) فإنها و ان كتبت في مصحفه لكن ما نقلت إلينا نقلا متواترا. فلا يثبت كونه قرآنا، لأن ما دون المتواتر لا يبلغ مرتبة العيان فلا يوجب الايقان.

و كتاب الله تعالى ما أوجب اليقين، لأنه أصل الدين، و به تشبت (١٢) الرسالة، و قامت به <sup>(٣)</sup> الحجة على (أهل) <sup>(٤)</sup> الضلالة.

و الدليل على أن هذا بطريق الآحاد انهم لم يشترطوا التتابع في قصاء رمضان، (٥) و شرطوا التتبع (١) في صوم كفارة اليمين، (٧) لأن الزيادة على النص بخبر الواحد لا يجوز و بالمشهور يجوز. و قراءة أبي رضي الله عنه ثبتت بطريق الآحاد، فلا تجوز الزيادة بمثله، لأنه يؤدي إلى نسخ الكتاب به.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (١٨٤).

روى مالك رضى الله عنه عن حميد بن قيس المكى أنه أخبره مجاهد بذلك. أنظر الموطأ، كتاب الصيام، باب ما جاء في قضاء رمضان و الكفارات، بتصحيح: محمد فؤاد عبد الباقي (١/ ٣٠٥)، فتح الباري (٥/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) في ب، ج، د: ثبتت.

<sup>(</sup>به) ساقطة من ب، د. (به)

و هو قول الجمهور. و حكاه في البحر عن على و أبي هريرة و أنس و معاذ و

نقل ابن المنذر عن عائشة وجوب التتابع. و قال في الفتح: و هو قول بعض أهل الظاهر. و روى عبد الرزاق بإسناده عن ابن عمر أنه قال: يقضيه تباعا. و حكاه في البحر عن النخعى و الناصر و أحد قولي الشافعي، و تمسكوا بالقراءة المذكورة ـ أعنى قوله (متتابعات) ـ.

أنظر: نيل الأوطار للشوكاني، دار الجيل، بيروت ١٩٧٣م (٣١٦/٤)، بداية المجتهد لابن رشد القرطبي، دار المعرفة، الطبعة السابعة ١٤٠٥هـ (١/ ٢٩٩)، الإختيار لتعليل المختار (١/ ١٣٥).

<sup>(</sup>۱۱ (التتابع) ساقطة من ب.

هذا عند الحنفية، و خالف في وجوب التتابع عطاء و مالك و الشافعي و المحاملي.

أنظر: نيل الأوطار (٩/ ١٣٨)، الهداية مع شرح فتح القدير (٥/ ٨١).

و قراءة ابن مسعود (١١ رضى الله عنه في كفارة اليمين مشهور، فتجوز الزيادة بمثله، لأن قراءته لا تكون دون روايته. (٢)

ثم قيد بقوله: (بلا شبهة) احترازا عن القراءات التي ثبتت بطريق الشهرة، كقراءة ابن مسعود رضى الله عنه: "فاقطعوا أيمانهما". (٣) "فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام متتابعات" (١) لأنها لما كانت مشهورة كانت بمنزلة المتواتر من وجه. إذ (٥) المشهور آحاد الأصل متواتر الفرع. وقال الجصاص: (١) إنه أحد قسمى

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلى، كنيته: أبو عبد الرحمن، و لقبه: ابن أم عبد، و توفى بالمدينة سنة ٣٢هـ.

أنظر: المعارف (ص ۱۰۹)، أسد الغابة (۲۵٦/۳)، شذرات الذهب (۳۸/۱).

<sup>(</sup>۲) في هامش (ب) تعليق على هذا القول و نرى نقله مفيدا.

و لقائل أن يقول: إذا كانت قراء ابن مسعود لا تكون دون روايته فكذلك قراء أبى لا تكون دون روايته. فما الجواب؟

قلنا: قراءة ابن مسعود مشهورة كما بين في الشرح و قراءة أبي (بن كعب) ثبتت بطريق الآحاد."

<sup>(</sup>۳) سورة المائدة (۳۸). روى الطبرى فى تفسيره عن عامر رضى الله عنه أنه قال بذلك. أنظر (۲۲۸/٦)، و ذكره الجسساس فى أحكام القرآن. أنظر (۲۳/۲).

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة (۸۹). رواها ربيع بن أنس و أبو العالية عن أبى بن كعب و مجاهد، و إبراهيم، و عامر، و أبى إسحاق عن عبد الله بن مسعود.

أنظر: تفسير الطبرى (٣٠/٧)، كتاب الآثار لمحمد بن الحسن (ص ١٢٣)، أحكام القرآن للجصاص (٤٦١/٢)، المستدرك (١٧٦/١٠)، المستدرك (١٧٦/٢)، نيل الأوطار (٩/ ١٣٥، ١٣٨).

<sup>(</sup>۱۷۹/۲)، نيل الاوطار (۱۲۹/۲)، ۸ (۱۰) في الأصل: إذا، و هو تحريف.

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن على، كنيته: أبو بكر الرازى، و لقبه: الجصاص، من أئمة الحنفية، المتوفى سنة ۳۷۰هـ.

أنظر: البداية و النهاية (۲۹۷/۱۱)، تاريخ بغداد (۳۱٤/٤)، الفوائد البهية (ص ۲۷)، الأعلام (۱/۱۷۱)، الفتح المبين (۲۰۳/۱)

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

المتواتر. (١) فتجوز الزيادة بمثله على الكتاب، مع أن الزيادة نسخ لكن لما كان في الأصل من الآحاد ثبت له شبه، فسقط به علم اليقين.

و لهذا قالوا: لو قرأ في صلاته بكلمات/تفرد بها ابن مسعود (٤٠/أ) رضى الله عنه لم تجز صلاته.

فإن قيل: هذا الحد منقوض بالتسمية، فإنها كتبت فى المصاحف مع النقل<sup>(۲)</sup> المتواتر من الوجه الذى قلتم ثم لم تجعلوها آية من الفاتحة و لا من أول كل سورة حتى لا يتأدى بها فرض القراءة عند أبى حنيفة رضى الله عند. <sup>(۳)</sup> و لا يجهر بها

<sup>(</sup>۱) أنظر: التبيين (۱/۱٤٠).

<sup>(</sup>۲) في الأصل: نقل ـ بسقوط الألف و اللام في أولها ..

<sup>(</sup>۳) هو النعمان بن الثابت بن زوطى، و يكنى بأبى حنيفة، مؤنث حنيف و الحنيف: الناسك أو المسلم، و يقال: إن حنيفة ـ بلغة أهل العراق ـ الدواة، و كان رضى الله عنه ملازمها في كتابة علمه و فتاواه، فكنى بها.

ولد سنة ثمانين بمدينة الكوفة في عصر الدولة الأموية.

و قد نبغ أبو حنيفة في علم الكلام و الجدل، كما برز في النحو و الأدب، و لكنه امتاز بالفقه، قال الإمام الشافعي: إن الناس عيال على أبي حنيفة في الفقه.

و هو أحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة، توفى ـ رحمه الله ـ سنة ١٥٠هـ. أنظر: تاريخ بفداد للخطيب البغدادى، دار الكتاب العربى، بيروت (١٣/ ِ ٢٣١)، فهرست ابن النديم (ص ٢٨٤)، وفيات الأعيان (٥/٥٠٥)، الأعلام

<sup>(</sup>٨/ ٣٦)، شذرات الذهب (١/ ٢٢٧)، الفتح المبين (١/ ١٠١).

٢٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فى صلاة الجهر. (١١)

قلنا: الصحيح من المذهب: أن التسمية آية منزلة من القرآن لا من أول السور و لا من آخرها. (٢) و ليس من ضرورة كونها آية من القرآن الجهر بها، كقراءة الفاتحة في الأخريين. (٣) و إنما لا يتأدى فرض القراءة بها لاشتباه الآثار، و اختلاف العلماء. و أدنى درجة الاختلاف المعتبر ايراث الشبهة.

و لسنا نعنى بالشبهة (٤) في كونها من القرآن، بل في كونها آية تامة. (٥) المذهب: الطريق، ذكره في روضة الفقهاء. (٦)

<sup>(</sup>۱) قال الجصاص رحمه الله: لا خلاف بين المسلمين أن بسم الله الرحمن الرحيم من القرآن في قوله تعالى: "إنه من سليمان و إنه بسم الله الرحمن الرحيم". سورة النمل (۳۰). ثم اختلف في أنها من فاتحة الكتاب أم لا. فعدها قراء الكوفيين آية منها و لم يعدها قراء البصريين. ثم اختلف في أنها آية من أوائل السور أو ليست بآية منها. فعند الحنفية ليست بآية من أوائل السور لترك الجهر بها، و زعم الشافعي رحمه الله أنها آية من كل سورة و ما سبقه إلى هذا القول أحد.

أنظر (۱/۲۸۰).

<sup>(</sup>۱) هذا ما ذكره أبو بكر الرازى كما نقل عنه السرخسى فى أصوله. أنظر (۱/ ۲۸).

۳) كذا في أصول السرخسى، أنظر (١/ ٢٨١).

<sup>&</sup>quot; في ب: الشبهة ـ بسقوط الباء في أولها ـ.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (١/ ٨١)، التقرير و التحبير (٢١٦/٢)، التبيين (١٤٤/١)، التحقيق (لوحة ٥/أ ـ ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> لم أعثر على من ذكره.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_ه٬

و هو النظم و المعنى جميعا في قول عامة العلماء، و هو الصحيح من مذهب أبى حنيفة رضى الله عنه، الا أنه لم يجعل النظم ركنا لازما في حق جواز الصلاة خاصة.

و المراد بـ (النظم) العبارات التى يشتمل عليها المصحف و بـ ( المعنى) ما يدل عليه العبارات. كأنه ذكر النظم و لم يذكر اللفظ لما أن مشايخنا رحمهم الله أنكروا إطلاق اسم اللفظ على القرآن بأن يقول قائل: هذا (١) لفظ القرآن، و فلان يلفظ (١) بالقرآن، لأن اللفظ هو الرمى (٣) يقال: "لفظت الرحى بالدقيق" (٤) أى رمت (١) بد. (٢)

و التوقيف ورد بالتلاوة و القراءة، لا باللفظ الموهم لمعناه الموضوع له.

و أما النظم فعبارة عن ترتيبه و تركيبه المخصوص المباين لسائر أساليب كلام العرب. و لا يشكل علينا ذكر اللفظ في تعريف الخاص و العام لأن ذلك (٧) التحديد لا يختص بالقرآن.

قوله: (ألا انه لم يجعل النظم ركنا (^) لازما) هذا جواب الأشكال. و هو ان يقال: لما كان القرآن (١٠) اسما للنظم و المعنى عنده (١٠) فلم جوز الصلاة بالفارسية (١١) في حالتي العجز و الاختيار. فقال: (إنه لم يجعل النظم ركنا لازما في حق جواز

<sup>(</sup>۱) ب، ج، د: أخره بعد (لفظ القرآن).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> د: تلفظ.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في الأصل: استبدل (لارمي) بـ(الذي).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ج: الدقيق.

<sup>(°)</sup> في الأصل: رميت.

<sup>(</sup>١١) أنظر: لسان العرب (٤٠٥٣/٥). مختار الصحاح (ص ٢٠١).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ج: استبدلت (ذلك) بـ(ذكر).

<sup>(</sup>رکنا) ساقطة من د. (رکنا

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (القرآن) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۱۰) أي عن أبي حنيفة.

<sup>(</sup>۱۱) في د: بالفارسي ـ بسقوط التاء المربوطة في آخرها ـ.

الصلاة خاصة).

و الحاصل: إن أبا يوسف<sup>(۱)</sup> و محمدا رحمهما الله قالا: إن الله تعالى وصف القرآن بكونه عربيا في غير موضع/في كتابه. فقال: (٤٠/ب) "إنا أنزلناه قرآنا عربيا" (<sup>۱)</sup> و المراد بالعربي نظمه. فأما المعني فلا يختص بلغة. فثبت أنه متى تغير نظمه لم يكن قرآنا. ألا ترى أنه كان منزلا في الصحف المتقدمة بغير هذه اللغة، وكان الاسم توراة و إنجيلا.

فقال أبو حنيفة رضى الله عنه: إنا نسلم (٤) لكما جميع ما ادعيتما لكنا ندعى أن النظم غير لازم فى حق المصلى، لأنه لا يراد بنفس (٥) النظم الا الإعجاز، فأما المعانى فيقع بها الإعجاز و تقوم بها الأحكام و يحصل بها معنى المناجاة فى الصلاة، و فيها (...) (٢) حياة القلوب، و إذا كان كذلك وجب القول بسقوط

<sup>(</sup>۱) هو یعقوب بن إبراهیم بن حبیب الأنصاری، و یکنی بأبی یوسف، و یلقب بالقاضی و قاضی القضاة و هو أول من لقب بهذا اللقب، كان صاحب حدیث حافظا، و لزم أبا حنیفة و غلب علیه الرأی، و ولی قضاء بغداد فلم یزل بها حتی مات سنة ۱۸۳ه فی خلافة هارون الرشید.

و وضع أبو يوسف كتاب الخراج، و هو مطبوع، كما أنه وضع كتابا ليحيى بن خالد، سمى كتاب الجوامع، و هو أول من كتب فى أصول الحنيفة. أنظر: إبن خلكان (٢/٠٠٤)، الفوائد البهية (ص ٢٢٥)، الفتح المبين (١١٠٨).

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف (۲).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة الزخرف (۳).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج، د: أنا أسلم.

<sup>(</sup>ه) في ب: استبدلت (نفس) بـ(عين).

<sup>(</sup>۱۱) (صفة) مزيدة من ب.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فرضية النظم فى حق الصلاة رخصة، لأنها ليست بحالة الإعجاز. (١) ألا ترى أن النظم قد ورد فيه التخفيف لقول (٢) النبى عليه السلام: "أنزل القرآن على سبعة أحرف" (٣) فكذا هاهنا. (٤) و هذا ليظهر التفاوت بين ما هو ركن أصلى و بين ما هو ركن زائد و هو النظم كما عرف فى الأقرار مع التصديق فى الإيمان. (٥)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ب: بحالة إعجاز.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ب: بقول.

أخرجه البخارى فى كتاب فضائل القرآن، باب من لم ير بأسا أن يقول: سورة
 البقرة و سورة كذا و كذا. عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه فى حديث طويل
 بلفظ "ان القرآن أنزل ..." (٣/٤).

و أحمد بن حنبل عن سمرة رضى الله عنه بلفظ "نزل القرآن ..."(١٦/٥).

<sup>(</sup>ها) ساقطة من  $\psi$ ، جه، د.

<sup>(°)</sup> قال التفتازاني رحمه الله في شرح العقائد للنسفى: "الإيمان هو التصديق بما جاء به من عند الله و الإقرار به، ألا إن التصديق ركن لا يحتمل السقوط أصلا، و الإقرار قد يحتمل كما في حالة الإكراه." أنظر: (ص ٥٤ ـ ٥٥). و الثابت عن معظم أئمة السلف أن الإيمان هو التصديق بالقلب و الإقرار باللسان و عمل بالجوارح. أنظر: شرح أصول اعتقاد أهل السنة من الكتاب و

السنة و إحماع الصحابة و التابعين من بعدهم (٤/ ٨٣٠)، شرح عقيدة الطحاوية (ص ٣٦١).

و لا يقال: لو كان السقوط بطريق الرخصة لاختص بحالة العذر كالإقرار فى الإيمان، لأن هذه رخصة إسقاط فلا يختص بحالة العذر كالمسح على الخفين و قصر الصلاة. (١)

و قيد بقوله: (خاصة) لأنه لو داوم على القراءة بالفارسية أو كتب مصحفا بالفارسية (٢) يمنع عنه (٣) أشد المنع.

فقد سئل الإمام أبو بكر محمد بن الفضل رحمه الله (٤) عن هذه المسألة بالاستفتاء. فقيل له: ما قول الشيخ الإمام في من كتب جميع القرآن بالفارسية

<sup>(</sup>۱) الرخصة هي الحكم الثابت على خلاف الدليل. هكذا عرفها البيضاوي أنظر: المنهاج (١/ ١٠٠) (مطبوع مع تعليقات الشيخ محمد المطيعي) و عرفها السرخسي بأنها ما كان على عذر يكون للعباد، و هو ما استبيح للعذر مع بقاء الدليل المحرم. أنظر: أصول السرخسي (١١٧/١).

و هو أربعة أنواع عند الحنفية: نوعان من ـ للحقيقة، و نوعان من المجاز. النوع الأول: ما استبيح مع قيام المحرم و قيام حكمه كالمكره على إجراء كلمة الكف.

النوع لثانى: ما استبيح مع قيام السبب. لكن الحكم تراخى عنه كإفطار المسافر في رمضان.

و النوع الثالث: ما وضع عنا من الأصر و الإغلال التى كانت على من قبلنا من الأشياء الشاقة.

و النوع الرابع: ما سقط عن العباد مع كونه مشروعا في غير محل الرخصة، كقصر الصلاة في السفر و سقوط غسل الرجل في مدة المسخ.

أنظر: أصول السرخسى (١٠/١٠) و ما بعدها، المنار مع فتح الغفار لابن نجيم (١٨/١)، التحرير مع التيسير (٢٢٨/٢).

و أما الشافعية قسموها ثلاثة أقسام: واجبة، كأكل الميتة للمضطر على الصحيح المشهور في المذهب، و مندوبة: كالقصر للمسافر، و مباحة كالفطر للمسافر. أنظر: المنهاج مع شرح الاسنوى (١/١٢١)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (١/١٢١).

<sup>(</sup>أو كتب مصحفا بالفارسية) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی جـ: استبدل (عند) بـ(مند).

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الفضل أبو بكر الفضلى الكمارى البخارى، كان إماما كبيرا، معتمدا في الرواية مقلدا في الدراية، المتوفى سنة ٣٨١ه. أنظر: الفوائد البهية (ص ١٨٤).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و قد (۱۱) جازت الصلاة بها على قول أبى حنيفة رضى الله عنه. فقال يجوز مقدار آيتين أو ثلاث. فأما القرآن كله فيمنع عنه (۲) أشد المنع. و أخاف على السائل أن يكون زنديقا أو مجنونا. فإن كان مجنونا يفعل به ما يفعل بالمجانين، و إن كان زنديقا فدواه السيف.

و الها أجابه بهذا لأنه بلغه أن زنديقا (٣) أتى إلى (٤) و إلى خراسان (٥) و صار من خواصه. فقال له:/أنا أكتب (٢) جميع القرآن بالفارسية حتى

۱۱ (الواو) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ج: مند.

<sup>(</sup>٣) و قد أطلقت كلمة الزندقة على عدة معان، منها:

١- إنها كانت تطلق في بادئ الأمر على الذين اعتنقوا الآراء الفارسية مطلقا.

٢. يطلق ابن النديم الزنديق على أتباع مانى بصفة خاصة.

٣ـ و أطلقت على كل من أسر الكفر و أظهر الإسلام، و الفرق بين المنافق و
 الزنديق مشكل جدا فى هذا الإطلاق.

٤ و أطلقت على من يتظاهر بالظرف، و يسرف في العبث و المجون و التهتك و الاستهتار و الفجور مع تبجح في القول.

أنظر: مروج الذهب و معادى الجوهر لأبى الحسن على بن الحسين المسعودى، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، المكتبة التحارية الكبرى، الطبعة الرابعة، القاهرة (٤/ ٣١٥)، الفهرست لابن النديم مكتبة الأسدى، مطبعة داشكاه، طهران (ص ٣٣٨، ٤٧١)، فتح البارى لأحمد بن حجر العسقلاتى، المطبعة السلفية بمصر، الطبعة الأولى (٢١/ ٢٧٠)، لسان العرب (٣/ الملاء)، الأغانى، لأبى الفرج الأصبهانى دار الشقافة، بيروت، ١٩٥٧م

<sup>(</sup>إلى) ساقطة من ب. (إلى)

<sup>(°)</sup> خراسان: بلاد واسعة، أول حدودها عما يلى العراق و آخر حدودها عما يلى الهند. أنظر: معجم البلدان، لشهاب الدين أبى عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموى الرومى البغدادى (٢/ ٣٥٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> في الأصل: اما نكتب.

( ١٤١ أ) تفهمه، وكان غرضه من ذلك اعتياد (١) الناس على قراءة القرآن بالفارسية و تعطيل المصاحف، فلما وقف الإمام الجليل على ذلك أجاب بما أجاب.

و كلامنا فيمن لا يتهم بشىء من ذلك و قد تكلم فى صلاته كلمة بالفارسية من كلمات القرآن أو أكثر من ذلك، و من مشايخنا (٢) (رحمهم الله) (٣) من قال إنما يجوز عنده (٤) إذا لم يختل نظم القرآن بأن قرأ "المسجد" "مزكتا"، أو قرأ مكان قوله (تعالى): (٥) "جزاء بما كسبا" (٢) "سزاء بما فعلا."

و لو قرأ تفسير القرآن لا يجوز بالاتّفاق.

و يروى رجوعه<sup>(٧)</sup> إلى قولهما <sup>(٨)</sup> و عليه الاعتماد. <sup>(٩)</sup>

<sup>(</sup>۱) د: اعتقاد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أي من مشايخ الحنفية.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أي عند أبي حنيفة.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، و من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة المائدة (۳۸).

<sup>(</sup>v) أي رجوع أبي حنيفة.

<sup>(</sup>۸) أي إلى قول أبي يوسف و محمد.

<sup>(</sup>۱) و فى هامش (ب) تعليق على ذلك فيقول فيه: و الأصح رجوعه، فإذا صح فلا احتجاج علينا إلا للمتعصب من لصوص الدين.

و روى رجوعه إلى قولهما نوح بن مريم و على بن الجعد عنه.

قال الحاكم: إنه وضع حديث فضائل القرآن الطويل.

و قال يحيى الرهاوى: الرجوع لم يثبت يقينا، بل نقله واحد من العلماء، و إن كان هو الأصح فاحتيج بالضرورة إلى بيان وجه كل من القول أولا و الرجوع ثانيا.

و قال صدر الإسلام أبو اليسر: هذه مسألة مشكلة. إذ لا يتضح لأحد ما قاله أبو حنيفة رحمه الله.

و قال التفتازاني: و قد صنف الكرخي فيها تصنيفا طويلا و لم يأت بدليل

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

و لا يلزم أنه ذكر فى الخلاصة (١) تجب عليه سجدة التلاوة إذا قرأ بالفارسية عنده (٢) مطلقا و عندهما (٣) ان كان السامع يعلم أنه يقرأ القرآن يلزمه، و إلا فلا. لأن السجدة من أجزاء الصلاة، فتكون ملحقة بها، و لهذا يشترط لها الطهارة و غيرها من الشرائط. و لأنها دارت بين الوجوب و العدم، (٤) و الاحتياط (٥) فى الايجاب لكونها عبادة.

فإن قيل: ذكر في المغنى (٦) أنه إذا كتب القرآن بالفارسية يكره للجنب و الحائض مس ذلك كما يكره لهما مس المصحف المكتوب بالعربية. (٧)

قلنا: إنا يحرم باعتبار أنها كلام الله تعالى، لا باعتبار أنها

شاف. أنظر: التلويح على التوضيح (٥٨/١)، حاشية الرهاوى على شرح ابن ملك على المنار (٤٨/١)، أنوار الحلك من حواشى شرح ابن ملك (٤٨/١)، التقرير و التحبير (٢١٣/٢)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٥/١)، مسلم الثيوت (٨/٢).

<sup>(</sup>۱) أى خلاصة الفتاوى للشيخ الإمام طاهر بن أحمد بن عبد الرشيد البخارى المتوفى سنة ٤٤٢ه. و هو كتاب مشهور معتمد فى مجلد. أنظر: كشف الظنون (٧١٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> أي عند أبي حنيفة رحمه الله.

<sup>ً</sup> أي عند أبي يوسف و محمد رحمهما الله.

<sup>4)</sup> ب: عدم الوجوب.

<sup>(</sup>ه) ب: فالاحتياط.

<sup>(</sup>۱) و قد ذكرت التعريف بكتاب المغنى فى قسم الراسات. أنظر (ص، ٦٩). و لكنى لم أعثر على ما نقله الشارح من هذا الكتاب، لعل مراد الشارح غير هذا الكتاب.

<sup>(</sup>v) و هو اختيار بعض المشايخ، منهم شيخ الإسلام خواهر زاده رحمه الله لأنه لم يرو عن المتقدمين من أصحابنا رواية منصوصة. كذا في كشف الأسرار على البزدوي.

قرآن، كما لا ينبغى للحائض و الجنب أن يقرأ التوراة و الإنجيل و الزبور. و عنعصر (۱) رضى الله عنه أنه سئل عن هذا فقال: "إن عرف أنه منزل لم يقرأ الجنب". (۲) و لأن النظم و إن فات فالمعنى الذى هو ركن أصلى قائم. فبالنظر إلى الأول لا يحرم، و بالنظر إلى الثانى يحرم فيحرم (۳) احتياطا. (1)

<sup>(</sup>۱) هو الصحابى الجليل، أمير المؤمنين عمر بن الخطاب القرشى العدوى لقبه: الفاروق، و كنيته: أبو حفص. ولد بعد عام الفيل بثلاث عشرة سنة، و استشهد فى المدينة سنة ٢٣هـ.

أنظر: الإصابة (١٨/٢)، أسد الغابة (٤/٢٥)، شذرات الذهب (٣٣/١)، المعارف (ص ٧٧).

<sup>(</sup>۲) لم أقف على هذا الأثر، و الذي وقفت عليه هو ما ذكره السيوطى حيث قال: أخرج عبد بن حميد و ابن جرير عن عكرمة رضى الله عنه (في كتاب مكنون) قال: التوراة و الإنجيل، (لا يمسه إلا المطهرون) قال: حملة التوراة و الإنجيل.

أنظر: الدر المنثور (۲۹/۸)، تفسير الطبرى (۲۰۹/۲۷).

<sup>(</sup>۳) و قد ورد فى القاعدة الكلية أنه إذا اجتمع الحلال و الحرام غلب الحرام على الحلال، لأن الأصل فى الأشياء الإباحة، فلو جعل المبيح متأخرا يلزم تكرر النسخ. و أما جعل المحرم متأخرا فلا يلزم الا نسخ واحد، و المراد بالنسخ هنا بعنى تغيير الأصل، فلا يرد ان الإباحة الأصلية ليست حكما شرعيا، فلا يكون رفعها نسها.

أنظر: منافع الحقائق شرح مجامع الدقائق، لأبى سعيد الخادمى دار الطباعة العامرة، ١٢٧٣ (ص ٣٠٧).

<sup>(</sup>۱) أنظر: أقوال العلماء في نظم القرآن و معناه: أصول السرخسي (۱/ ۲۳/۱)، أصول البردوي مع كشف الأسرار (۲۳/۱ - ۲۲)، التوضيح مع التلويح (۱/ ۵۹ - ۵۹)، التبيين (۱/ ۱۵۹ - ۱۵۹)، التحقيق (لرحة ۵/ب، ۲/أ)، الوافي (لرحة ۵/ب).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

## أقسام النظم و المعنى

فيما يرجع إلى معرفة أحكم الشرع أربعة: الأول: في وجوه النظم صيغة و لغة، و هو أربعة: الخاص: و هو كل اسم وضع لمعنى معلوم على الانفراد. لسمى معلوم على الانفراد.

قوله: (و أقسام النظم و المعنى إلى آخره) (۱) و لما كان الكتاب اسما للنظم و المعنى فلا جرم شرع فى تقسيمها، و قيد بقوله: (فيما يرجع/إلى (٤١/ب) معرفة أحكام الشرع). لإن الكتاب بحر عميق، فيه علم التوحيد و الشرائع و القصص و الأمثال و الحكم و المواعظ. لكن كل يأخذ منه العلم الذى (١) هو فيه. فقد قيل: كل العلوم (٣) فى القرآن، لكن تقاصرت عنه أفهام الرجال.

<sup>(</sup>۱) و الظاهر أن الأخسيكتى اقتبس هذا التقسيم من أصول فخر الإسلام البزدوى و جرى النسفى على ذلك فى شرحه، لكن علاء الدين عبد العزيز البخارى خطأ هذه الطريقة فى كشف الأسرار و فى التحقيق.

و قال فى الكشف: و المقصود تقسيم النظم باعتبار معناه فى نفس الأمر، لا باعتبار المتكلم و السامع، فالشيخ ـ أى فخر الإسلام البزدوى ـ أجل قدرا من أن يلتفت إلى مثل هذه التكلفات التى لا تليق بهذا الفن، كما عابها أيضا بأنها مشكلة و غير ضابطة شاملة لهذه الأقسام، ثم بين ذلك مفصلا و قال فى نهايته: ذلك ـ الوجه ـ ساقط الاعتبار فى التقسيم، إذ التكلف إلى هذا الحد فى التقسيم ليس من عادة أهل العلم. و إنك لا تجد تقسيما فى نوع من العلوم ـ خصوصا فى العلوم الإسلامية ـ بهذا الاعتبار. فثبت أن تقسيم الكتاب على ثمانين قسما غير متضح، بل الأقسام عشرون كما ذكره الشيخ ـ أى فخر الإسلام البزدوى ـ و لكن لكل قسم معنى و حكم و ترتيب، و لاسمه مأخذ. ثم قال: على أن فى كونها عشرين قسما كلام أيضا. اهـ

كشف الأسرار (٢٦/١ ـ ٣٠)، التحقيق (لوحة ٧/ب، ٨/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج، د: استبدلت (العلم الذي) بـ(علم ما).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ج: جميع العلم.

التصرف في الكلام على نوعين: تصرف في النظم و تصرف في المعنى. و الأول مقدم على الثانى طبعا فيقدم وضعا. فلذا قال: (الأول في وجوه النظم). و بيان أنه تقسيم (۱) من حيث النظم: أن هذا اللفظ إما أن يكون (۲) موضوعا بازاء معنى واحد أو أكثر. و هذا اللفظ يحتمل معنى من المعانى من غير ترجيح، أو ترجح بالرأى واحد من المعانى. و هذا تصرف من حيث النظم كما ترى. و هذا القسم أربعة: الخاص و العام و المشترك و المأول.

و التصرف في المعنى أيضا أربعة، (٣) و هو: الظاهر و النص و المفسر و المحكم.

و ما يقابل هذه الأربعة أربعة أيضا. و هو: (٤) الخفى و المشكل و المجمل و المتشابه.

و هذا بالنظر إلى نفس الكلام، و له نظيران (٥) آخران: أحدهما: أن ينظر (٢) إلى المتكلم و هو وجوه استعمال النظم، و هو أربعة أيضا: الحقيقة و المجاز و الصريح و الكتابة. و الثانى: أن ينظر إلى المستدل. و هو وجوه الوقوف على أحكام النظم. و هو أربعة أيضا: الاستدلال بعبارة النص، و بإشارته و بدلالته و باقتضائه.

ثم كل واحد منهما ينقسم أربعة أقسام: معرفة معناه لغة، أى أنه فى اللغة ما معناه، ثم معرفة معناه شريعة أى أنه فى الشريعة ماذا يراد به، ثم معرفة

<sup>(</sup>۱) في ب( و بيانه أنه ينقسم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: ان كان.

<sup>(</sup>أربعة) و أخر (أيضا). قي د: قدم (أربعة) و أخر (أيضا).

<sup>(</sup>د) (و هو) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: نظران.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: ننظر.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه "

أحكامها الثابتة بها، ثم معرفة ترتيبها عند التعارض، أى<sup>(١)</sup> أيها أولى، فبلغت الأقسام (٢) ثمانين. (٣)

و كذلك السنة تنقسم على هذا، فاعرفه و اجتهد في ضبطه.

و بيان الانحصار لكل قسم من هذه الأقسام أن تقول: اللفظ أى النظم إما أن يكون موضوعا/لمعنى واحد أو أكثر. فإن كان الأول فهو (١/٤٢) الخاص. و إن كان الثانى، فتناوله الأفراد بحسب الشمول أم (١) بحسب البدل فإن كان الأول فهو العام، و إن كان الثانى فياما أن يترجح (١) بالرأى معنى من المعانى أو لا يترجح، (١) فإن كان الثانى فهو المشترك، و إن كان الأول فهو المأول.

و كذا نقول فى القسم الثانى. ان ذلك اللفظ إما أن يكون ظاهر المراد أو لم يكن فإن كان ظاهر المراد، فإما أن يكون مسوقا أولا، فإن لم يكن مسوقا فهو

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فم رجه، د: أن.

القاتى القاتى فى شرح المغنى أن المراد من الأقسام التقسيمات لأن قسيم الشىء حقيقة ما لا يجتمع مع بعض.

أنظر: فتح الغفار بشرح المنار لابن نجيم (١/ ١٥)، التحقيق (لوحة ٧/ب).

و ذكر الهندى عن بعض المحققين أن الأقسام فى الحقيقة تبلغ إلى سبعمائة و ثمانية و ستين قسما و أطال فى تقريره. أنظر المصدر السابق أما العلامة عبد العزيز البخارى فقال: لكن الأولى أن نضرب عن مثل هذه التكلفات صفحا، لأن بعض هذه الإنحصارات غير تام يظهر بأدنى تأمل بل يتمسك فيه بالاستقراء التام الذى هو حجة قطعا، لأن الكتاب ما يمكن ضبطه فى حق هذه التقسيمات، و الاستقرار فيما يمكن ضبطه حجة قطعية. اه كشف الأسرار (۲۸/۱).

<sup>(</sup>أ) في د: استبدل (أم) بـ(أو).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی ب: یرجح.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> فی ب: یرجح.

الظاهر. (۱) و إن كان فإما أن يحتمل التخصيص و التأويل أو لا (...) فإن احتمل التخصيص و التأويل ( $^{(7)}$  فهو النص، و إن  $^{(1)}$  لم يحتمل (التخصيص و لا التأويل)  $^{(6)}$  فإما أن يقبل النسخ أو لا. فالأول هو المفسر و الثاني هو المحكم.

و إن لم يكن ظاهر المراد فإما أن يعرف مراده بمجرد الطلب أو لا .... فالأول هو الخفى. و الشانى إما أن يعرف بالتأمل بعد الطلب أو لا. فإن عرف فهو المشكل، و الثانى إما أن يعرف ببيان من جهة المجمل أو لا. فالأول هو المجمل و الثانى (هو) (٦) المتشابد.

ثم ذلك اللفظ إما أن يكون مستعملا في موضعه الأصلى، أو لا، (٧) فالأول هو الحقيقة، و الثاني المجاز.

ثم كل واحد منهما إما أن يكون ظاهر المراد بأن انضم إليه كثرة الاستعمال، أو مستتر المراد، فالأول الصريح، الثاني الكناية.

ثم المستدل إما أن يستدل بمنظومه (<sup>(۸)</sup> أو لا. فإن استدل بمنظومه <sup>(۱)</sup> فإما أن يكون مسوقا أو لا، فالأول عبارة النص، و الثانى إشارة النصر، و إن لم يستدل

<sup>(</sup>۱) قال ابن نجيم في شرح المنار: و حاصل التعريف أن الظاهر ما ظهر معناه الوضعى بمجرده، فلا يشترط فيه عدم السوق، و هو مبنى على قول المتقدمين. و عند المتأخرين: ما ظهر معناه الوضعى بمجرده محتملا إن لم يسق له أي ليس المتصود الأصلى من استعماله، فهو بهذا الاعتبار الظاهر، و باعتبار ظهور ما سبق له مع احتمال التخصيص أو التأويل النص.

أنظر: فتح الغفار بشرح المنار (١١٢/١).

<sup>(</sup>۲) في د: تكرار قوله (فإن احتمل التخصيص و التأويل أو لا).

<sup>(</sup>ت) (أو لا، فإن احتمل التخصيص و التأويل) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> في د: فإن.

<sup>(</sup>o) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>الا) بالمنافق (أو (1) بالمنافق في المنافقة المنافقة الأصلى).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب: بمنطوقه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: بمنطوقه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

بمنظومه (۱) فإما أن يستدل بمفهومه اللغوى أو لا، فان استدل بمفهومه اللغوى (۲) فهو دلالة النص، وإن لم يستدل بمفهومه اللغوى، فاما أن يستدل بما يفتقر إليه المنصوص أو لا، فإن استدل به فهو اقتضاء النص، وإن لم يكن منظوما (۳) و لا مفهوما لغويا و لا مما يفتقر إليه النص فهو من الاستدلالات الفاسدة التي تجيء إن شاء الله تعالى. (۱) (۲۲/ب)

(الوجه) الطريق. يقال: ما وجه هذا الأمر، أي ما طريقه. (٥)

قوله: (صيغة و لغة) اعلم أن قولنا: "ضرب" له دلالتان:

إحداهما: بحسب اللغة، و هو ما دل عليه مادة هذا التركيب، و هو الضاد و الراء و الباء، و هو ايقاع آلة التأديب في محل قابل للتأديب. و هذا المفهوم لا يختلف بالختلاف الصيغ. فهو موجود في يضرب و اضرب و ضارب و مضروب و هلم جرا.

و الثانية: يحسب الصيغة، و هي ما دل عليه هذه الهيئة المعينة من وقوع الضرب في الزمان الماضي، (٦) و هي تختلف (٧) باختلاف الصيغة.

ثم اعلم أن فى الخاص و العام و كل فرد من هذه الأفراد التى ذكرنا مباحث أربعة على ما قدمنا، و سنذكر الكل فى البعض و نترك فى البعض لوضوحه. (^^)

<sup>(</sup>۱) في ب: **بنطوقه**.

<sup>(</sup>۲) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> ب: منطوقا.

<sup>(</sup>ن) أنظر: (ص ٣٠٠)

<sup>(</sup>۵) أنظر: لسان العرب (٦/ ٤٧٧٥).

<sup>(</sup>ر هي ما دل عليه هذه الهيئة المعينة من وقوع الضرب في الزمان الماض) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی ب: و هو یختلف.

<sup>(^)</sup> كذا فى جميع النسخ، لعل مراد الشارح بعبارة أخرى: و سنتكلم عن بعض ذلك و نترك بعضا منه لوضوحه.

٣٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فالخاص فى اللغة عبارة عن المنفرد. و (١) اشتق من قولهم: اختص فلان بكذا أن انفرد به و لم يشركه فيه غيره، و فلان خاص فلان، أى منفرد به. و خاصة الناس، و (٢) هم أهل العلم و الفقه لقلتهم.

و أما بيانه شرع<sup>(٣)</sup> فما ذكر في المتن وكذا أشار إلى الحكم فيه. و أما الترتيب فإنه مساو للعام عندنا، و لا يترجح عليه.

ثم قوله: (كل لفظ وضع لمعنى معلوم) فيه اشتباه. و الحق ما ذكر فى التقويم: (على الفظ وضع لمعنى معلوم) لا يتناول إلا الواحد بذاته و معناه. (٦) و بيان الاشتباه: ان استعمال كلمة (كل) فى التحديد مفض (٧) إلى الاختلال (٨) إذ من شرط الحد أن يكون مطردا و منعكسا، لأن الحد مع المحدود بمنزلة الاسمين المترادفين. فينبغى أن يكون الحد (١٠) موجودا فى كل فرد من أفراد المحدود. (١٠)

<sup>(</sup>۱۱) (الواو) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۲) الواو ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۳) أنظر تعريف الخاص: أصول البزدوى (۲۰/۱)، أصول السرخسى (۱۲٤/۱ ـ ۱۲۵ ـ ۱۲۵)، المنار بشـرح ابن ملك (ص ۲۱)، المغنى (ص ۹۳)، مـرآة الأصـول (۲۲/۱)، منافع الدقائق شرح مجامع الحقائق (ص ۳۳)، التوضيح (۲۲/۱).

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> ذكرته في قسم الدراسات، أنظر (ص ٦٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: اللفظ.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> أنظر: التقويم (لوحة ٤٦/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ج: مفض.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> ب، ج: الاخلال.

<sup>(</sup>١) ب، ج: الحكم.

<sup>(</sup>۱۰) أنظر ما قاله المحققون في استعمال كلمة (كل) في تعريف الخاص: مشكاة الأنوار في أصول المنار (۱۷/۱)، شرح ابن ملك على المنار (۵۰) حاشية الرهاوي على شرح ابن ملك (ص ٦٥).

تنبيه: و من الغريب أن النسفى رحمه الله استعمل كلمة (كل) فى تعريف الخاص فى كتابه المنار مع أنه اعتبر استعمالها فى التحديد مفض إلى الاختلال. أنظر: المنار مع كشف الأسرار (٦/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

ثم قولنا: زيد، مشلا خاص، و لا يصح أن يقال: إنه كل لفظ وضع المعنى معلوم على الانفراد. و تحتمل أن يكون مسراده منه و الله أعلم (١) و (ان) (٢) الخاص هو اللفظ الذين وضع لمعنى معلوم/على الانفراد (). (٣)

ثم احترز بقوله: (لمعنى معلوم) عن المشترك، فانه وضع بازاء معنى من المعانى المختلفة على سبيل الابهام.

فان قلت: أليس ان الرقبة في قوله تعالى: "فتحرير رقبة" (٤) خاص عندنا، و هي مبهمة. (٥)

قلت: الرقبة اسم لذات مرقوق مملوك، (٢) و لا ابهام فيه (٧) من هذا الوجه. نعم وجد الإبهام فيه (٨) من حيث انها تحتمل الكافرة و المؤمنة و الصغيرة و الكبيرة و السوداء و البيضاء، باعتبار أن الذات لا يخلو عن وصف من الأوصاف لا باعتبار ذات الاسم. لأن الاسم لا يتعرض للأوصاف، إذ المطلق هو المتعرض للذات دون الصفات، و مثله لا يضرنا، لأن هذا موجود في قولنا: رجل و نحوه، بخلاف الإبهام في المشترك، فإنه باعتبار الحد و الحقيقة.

و احترز بقوله (على الانفراد) عن العام.

<sup>(</sup>١) ج، د: قدم (و الله أعلم) و أخر (منه).

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٣) في جه: كترار قوله: (و يحتمل أن يكون مراده ـ و الله أعلم ـ منه).

<sup>&</sup>quot; سورة المجادلة (٣).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵۱</sup> فی ب، د: و هو مبهم.

<sup>(</sup>۱) في ب: مرقوقة عملوكة.

<sup>(</sup>۲) في ب: فيها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> نی ب: نیها.

ثم قوله: (كل لفظ وضع لمعنى معلوم على الانفراد) حد تام، لأنه جامع، يدخل تحته خصوص الجنس، و هو الانسان، و النوع (و) (۱) هو الرجل و العين (و) (۲) هو زيد. إذ لكل واحد منها (۳) معنى واحد. فإن معنى الإنسان واحد، و هو حيوان ناطق، و كذلك معنى الرجل واحد: و هو إنسان ذكر جاوز حد الصغر. و كذلك معنى زيد. فاستوى هذه الثلاث (٤) في (٥) أن لكل واحد منها (٢) معنى واحدا. (٧)

و هو مانع دخول غيره أيضا على ما قدمناه، (٨) غير أن خصوص العين يفارق خصوص الجنس و النوع (٩) من حيث أنه فى مفهومه لا يشاركه فيه غيره و لا يتعدد بسبب الأنواع و الأفراد، (١٠) و خصوص الجنس يتعدد بسبب الأنواع (١١) و خصوص العين نوعا آخر غير الجنس و النوع.

فأفراد له بالذكر بقوله: (و كل اسم وضع لمسمى معلوم على الانفراد) بيانا أنه نوع من الخاص الذى دخل تحت الحد الأول، لا أن يكون حدا آخر غير الأول. و جاز أن يكون كل واحد حدا، و كان الاختلاف راجعا (٤٣/ب)

<sup>(</sup>١١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ج: منهما

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> في ب: هذه الثلاثة.

<sup>(</sup>۵) في ب، د: استبدلت (في) بـ(و).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: منهما.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ب، ج، د: واحد.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> في جه، د: قدمنا ـ بسقوط الهاء في آخرها ـ.

<sup>(</sup>۱۱) (النوع) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۱۰) في ج: الانفراد.

<sup>(</sup>۱۱) (و خصوص الجنس يتعدد بسبب الأنواع) ساقطة من ب، ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا

و العام: و هو كل لفظ ينتظم جمعا من المسميات لفظا أو معني.

إلى العبارة يعرف من تأمل فيه، و يحتمل أن يكون الأول علامة، و كذا الشانى، و ليس من شرط العلامة الانعكاس، (١) بل من شرطه () (٢) الإطراد (٣) لا غير وقد وجد. (٤)

قوله: (لفظا أو معنى) هو تفسير الانتظام، (٥) يعنى أن ذلك اللفظ الها ينتظم الأسماء مرة لفظا مثل مثل من و ما و نحوه، و طورا معنى مثل من و ما و نحوهما. (٦)

الفحول (ص ١١٢)، التحقيق (لوحة ٨/ب)، الوافي (لوحة ٧/ب).

<sup>(</sup>۱) العكس هو التلازم في الانتفاء بمعنى كلما لم يصدق الحد لم يصدق المحدود، و قيل: العكس عدم الحكم لعدم العلة. التعريفات (ص ١٥٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (شرط) زیادة من ج.

<sup>(</sup>۳) الطرد هو التلازم في الثبوت، و قيل: ما يوجب الحكم لوجود العلة. أنظر: المصدر السابق (ص ١٤١)

<sup>(1)</sup> قال في التحقيق: قوله (كل اسم) الها ذكر "الاسم" ههنا دون "اللفظ" لأن ما يدل على المشخص المعين ـ و هو المراد من المسمى المعلوم ـ لا يكون إلا اسما بخلاف القسم الأول، لأن الدلالة على المعنى تحصل بالأفعال و الحروف أيضا.

بعرى انفسم ادون، دن انده له على المعنى حصل بادعمان و الحروف ايضا. و قوله (على الانفراد) ههنا احتراز عن المشترك بين المشخصات، لأنه بالنسبة إلى كل واحد اسم وضع لمسمى معلوم، لكن لا على الانفراد. اهـ لوحة (٨/أ،

ب)، كشف الأسرار على البزدوى (١/ ٣١)، الوافى (لوحة ٧/أ، ب). (١) في ب: تفسير للانتظام.

<sup>(</sup>۱) أنظر تعريف العام و أحكامه: أصول الشاشى (ص ۱۷)، أصول البزدوى (۱/ ۳۳)، أصول السرخسى (۱/ ۱۲۵)، المغنى (ص ۹۹)، التوضيح (۱/ ۲۰)، المنار مع مسكاة الأنوار (۱/ ۸٤) و ما بعدها، منافع الدقائق (ص ۳۵)، مسلم الثبوت (۱/ ۲۰۵)، المعتمد (۲/ ۳/۱)، المنهاج مع الابهاج (۲/ ۲۸)، المحصول (۱/ ۲/۳)، المختصر (۲/ ۹۹)، شرح الكوكب المنير بتحقيق الدكتور محمد الزحيلي و الدكتور نزيه حماد (۱/ ۱۸)، جمع الجوامع (۳۲/۲)، الأحكام لابن حزم (۳۲/۲۱)، المستصفى (۳۲/۲)، ارشاد

و حكمه: أنه يوجب الحكم فيما يتناوله قطعا و يقينا كالخاص فيما يتناوله. و هو المذهب عندنا خلافا للشافعي رحمه الله، إلا إذا لحقه خصوص معلوم أو مجهول كأية الربا في البيع فحينئذ يوجب الحكم على تجوز أن يظهر الخصوص فيه بتعليله أو بتفسيره.

و انما قلنا بأن هذا تفسير الانتظام، (١) لأن التقسيم فى التحديد باطل لأن من شرط صحة التحديد أن يوجد جميع صفات الحد فى كل فرد من أفراد المحدود، إذ من (٢) شرطه الاطراد و الانعكاس ليحصل بهما الجمع و المنع. (٣)

إذ الحد الجامع المانع الذي يجمع المحدود و يمنع غيره عن مشاركته و لن يحصل هذا الا باشتمال الحد على جميع أفراد المحدود. و في حد التقسيم أي المقسم (2) لا يوجد هذ المعنى يحققه ان التقسيم وضع لمعرفة الكليات بواسطة الجزئيات، و التحديد وضع لمعرفة الجزئيات بواسطة الكليات، فلا يجوز أن يجعلا بايا واحدا.

فإن قلت: التفسير يقتضى سابقة الابهام، والحد مما يحترز فيه عن<sup>(ه)</sup> الألفاظ المبهمة.

قلت: بلى، (٢٠) إذا استلزم الابهام الإخلال، أما إذا لم يكن فلا بأس به و ما نحن بصدده من هذا القبيل.

و الحد الصحيح للعام:

على مذهب من شرط الجمع دون الاستيعاب أن يقال: هو اللفظ المشتمل على أفراد متساوية في قبول المعنى الخاص الذي وضع له اللفظ بحروفه لغة.

<sup>(</sup>١) في ب: تفسير للانتظام.

<sup>(</sup>۲) في د: استبدل (إذ من) بـ(أو).

<sup>(</sup>٣) في ب، ج: قدمت (المنع) على (الجمع).

<sup>(</sup>۱) في ب، ج: في الحد المقسم، في د: حد المقسم.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> (عن) ساقطة من د.

<sup>(</sup>١) بلي: أي الحد مما يحترز فيه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ع

روعلى قول من شرط الاستيعاب، العام: هو اللفظ المستغرق لأفراد متساوية في قبول المعنى الخاص الذي وضع له اللفظ بحروفه لغة.

و قال بعض الفلاسفة: (١) هو اللفظ الشامل على أفراد متفقة الحدود. (٢) (٣) و العموم في اللغة الشمول، (٤) يقال: مطر عام: أي يشمل الأمكنة و خصب عام، أي عم الأعيان كلها (٥) و وسع البلاد. و منه يقال: عامة الناس لكثرتهم. و حكم الشيء: الأثر الثابت به. (٢)

قوله: (قطعا) أى قاطعا للشبهات (ويقينا) أى ليس فيهاختلاج و اضطراب، مشتق من قولهم: يقن الماء في الحوض إذا استقر. (٧)

ثم بين حكم العام قصدا و لم يبين حكم الخاص قصدا لما أن في حكم العام

<sup>(</sup>۱) الفلاسفة: جمع فيلسوف، و هو فيلا و سوفا، و فيلا: هو المحب، و سوفا: الحكمة أي هو محب الحكمة. و الفلسفة باليونانية: محبة الحكمة. ثم ان الفلاسفة اختلفوا في الحكمة اختلافا لا يحصى كثرة، و المتأخرون منهم خالفوا الأوائل في أكثر المسائل، و كانت مسائل الأولين في الطبيعيات و الإلهيات، و ذلك هو الكلام في البارئ تعالى و العالم، ثم زادوا فيها الرياضيات. أنظر: الملل و النحل للشهرستاني، بتقديم: د. عبد اللطيف محمد العبد، مكتبة الانجلو المصرية، الطبعة الأولى، ١٩٧٧م (ص ٣٤٦، ٣٤٧).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(</sup>۲) هذه التعريفات الثلاثة مقتبسة من ميزان الأصول في نتائج العقول لعلاء الدين السمرقندي، تحقيق: د. محمد زكى عبد البر، الطبعة الأولى (ص ۲۵۸، ۲۹۸).

<sup>(</sup>٤) أنظر: لسان العرب (٤/ ٣١١)، مختار الصحاح (ص ٤٥٦).

<sup>(</sup>ه) (کلها) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) الحكم لغة: القضاء. مختار الصحاح (ص ١٤٨)، لسان العرب (٢/ ٩٥١). و عرفا: اسناد أمر إلى آخر ايجابا أو سلبا. التعريفات (ص ٩٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> أنظر: التعريفات (ص ۲۵۹).

خلاف الشافعى، (١) بخلاف الخاص، فاكتفى فيه (٢) بالإشارة. و هذا نوع (٣) من الإيجاز. فان فيه إشارة إلى الدليل (٤) و بيان حكم الخاص، بخلاف ما إذا/ بين حكم الخاص (٥) قصدا.

فإن قلت: كيف يصح أن يقال: إنه يوجب الحكم قطعا. و ما من عام الا و يحتمل إرادة الخصوص من المتكلم، فتتمكن فيه الشبهة و الاحتمال و لا يقين مع الاحتمال.

قلت: المراد بمطلق<sup>(۱)</sup> الكلام ما هو الحقيقة فيه. و الحقيقة ما كانت الصيغة موضوعة له لغة (<sup>۱)</sup> و هذه الصيغة موضوعة للعموم، فيكون حقيقة له. و ما هو حقيقة الشيء يكون ثابتا قطعا ما لم يقم الدليل على (صرفه إلى) (<sup>۱)</sup> المجاز كما في لفظ الخاص فإن ما هو (<sup>(1)</sup> الحقيقة فيه (<sup>(1)</sup> يكون ثابتا به قطعا حتى يقوم

<sup>(</sup>۱) ذهب الحنفية إلى أن دلالة العام قطعية، و ذهب الشافعى الجمهور إلى أنها ظنية و قالت طائفة بالوقف.

أنظر: جمع الجوامع (مع حاشيته للبناني) (۷/۱)، المسودة (ص ۱۰۹) أصول السرخسي (۱/۲۱)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۱/۲۲)، اللمع (ص ۲۱)، التلويح على التوضيخ (۷۳/۱)، تخريج الفروع على الأصول للزنجاني، بتحقيق الدكتور محمد أديب صالح (ص ۳۲۳)، التبصرة (ص ۲۷۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جه: به.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: النوع ـ بزيادة الألف و اللام في أولها ـ.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: للدليل.

<sup>(</sup>٥) (بخلاف ما إذا بين حكم الخاص) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل، جـ: لمطلق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> أنظر: التعريفات (ص ۸۹).

<sup>(</sup>٨) ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>(</sup>۱) في ب: استبدل (هو) بـ(يكون).

<sup>(</sup>١٠٠) (يكون ثابتا قطعا ما لم يقم الدليل على صرف إلى المحاز كما في لفظ الخاص، فان ما هو الحقيقة فيه) ساقطة من جـ.

الدليل على صرفه إلى المجاز. و إرادة الباطن لا تصلح دليلا لأنا لم نكلف درك الغيب، فلا يبقى له عبرة أصلا، و لأن ذلك موهوم فلا يعارض المعلوم، و لا يؤثر في حكمه، و لهذا قلنا: إن العام الذي لم يخص منه شيء لا يحتمل الخصوص بخبر الواحد و القياس. (١)

قوله: (الا إذا لحقه خصوص معلوم أو مجهول) ،(٢) كأهل (٣) الذمة صار

<sup>(</sup>۱۱) نشأ عن الخلاف المتقدم أن أكثر الحنفية لا يجوزون تخصيص العام ابتداء، أى فى أول مرة بالقياس و لا بخبر الواحد، لأن دلالتهما ظنية و دلالة العام قطعية، و الظنى لا يعارض القطعى، بل القطعى يقدم عليه. و أما الشافعية و بعض الحنفية فانهم يجوزون تخصيص العالم مطلقا أى فى أول مرة و فى غيرها بخبر الواحد و القياس، لأن دلالتهما ظنية، و العام كذلك دلالته ظنية، فصح أن يخصصه.

و قول ابن الحاجب و من معه "بأنه يجوز تخصيص القرآن بخبر الواحد و به قال الأثمة الأربعة" ليس بصحيح على اطلاقه، لأن نسبة هذا القول إلى أبى حنيفة رحمه الله ففيه نظر، لأن العام عنده قطعى، و لا يحوز تخصيصه بالظنى."

أنظر: أصول السرخسى (١٣٣/١)، أصول البزدوى (٢٩٤/١)، مختصر ابن الحاجب (٢٩٤/١)، المغنى فى أصول الفقه، تحقيق: د. محمد مظهر بقا (من مطبوعات مركز البحث العلمى بجامعة أم القرى)، (ص ١٠٠).

<sup>(</sup>۲) و هو استثناء من قوله: (يوجب الحكم) أى العام، عندنا: يوجب الحكم قطعا، الا إذا لحقد مخصص معلوم أو مجهول فحينئذ يوجب الحكم مع ضرب شبهة كقول الشافعى رحمد الله قبل لحاق الخصوص. التبيين (١٧٦/١).

<sup>&</sup>lt;sup>٣)</sup> ني ب، ج، د: أهل بسقوط الكاف في أولها ..

الذمة لغة: العهدو الأمان. أنظر: لسان العرب (١٥١٧/٣)، مختار الصحاح (ص٢٢٣).

و قيل للمعاهدين من الكفار ذمى، لأنه أو من على ماله ودمه بالجزية. قال الجرجانى: منهم من جعل الذمة وصفا فعرفها بأنها وصف يصير الشخص به أهلا للإيجاب له و عليه، و منهم من جعلها ذاتا فعرفها بأنها نفس لها عهد. فان الإنسان يولد و له ذمة صالحة للوجوب له و عليه عند جميع الفقها ، بخلاف سائر الحيوانات. أنظر: التعريفات (ص ٧٠٧)، أنيس الفقها ، في تعريفات الألفاظ المتداولة بين الفقها ، تأليف الشيخ قاسم القونوى، تحقيق: د. أحمد عبد الرزاق الكبيسى، دار الوفا ، ، جدة (ص ١٨٧ ـ ٧٨٠)

مخصوصا من قوله تعالى: "قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله" (١) أما بالنص أو بالسنة. وهو معلوم، (٢) و الربا صار مخصوصا من قوله تعالى: "و أحل الله البيع" بقوله: "و حرم الربا" (٣) و هو مجهول. لأنه في اللغة عبارة عن الفضل، و منه الربوة. (٤) و مطلق الفضل ليس بحرام، لأن البيع ما شرع الا للاستفضال و الاسترباح. ألا ترى أنه يجوز بيع عبد قيمته ألف بألوف. فعلم بأن المراد منه فضل مخصوص، و ذلك مجهول. و لهذا قال بعض الصحابة رضى الله عنهم: "خرج النبي عليه السلام من الدنيا و لم يبين لنا أبواب الربا". (٥) نعم قد فسر بحديث الأشياء الستة (٢) لكن بقى فيه جهالة أيضا. ألا ترى أنه قال البعض: الحكم

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة (۲۹).

<sup>(</sup>۲) صدر الآیة (الذین لا یؤمنون) عام، خصصه آخرها (حتی یعطوا الحزیة عن ید و هم صاغرون) و هو مخصص، المراد منه معلوم، و هو الذمی و إذا أخرج من المشرکین کان الباقی معلوما محددا.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة البقرة ( ٢٧٥).

<sup>(1)</sup> الربوة ـ بضم الراء و فتحها و كسرها ـ كل ما ارتفع من الأرض و ربا. أنظر: لسان العرب (١٥٧٣/٣).

<sup>(</sup>ه) أخرجه الحاكم فى المستدرك عن عمر رضى الله عنه بلفظ: قال: ثلاث لأن يكون النبى صلى الله عليه و سلم بينهم لنا أحب إلى من الدنيا و ما فيها، الخلافة، و الكلالة، و الربا.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه. أنظر (٣٠٤/٢).

<sup>(</sup>۱) أنظر: صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب الصرف و بيع الذهب بالورق نقدا (۱۲۱۸).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

مقتصر على الأشياء الستة. (١)(١) و قال بعضهم: إنه معلول بعلة الطعم و الثمنية، و قال البعض: إنه معلول بالاقتيات و الادخار، و قلنا: إنه معلول بالقدر و الجنس. (٢) و الحق من هذا المجموع واحد، و لا نعلمه قطعا. (٤)

و الضمير في (فيه) راجع إلى العام المخصوص منه، في (بتعليله أو بتفسيره) راجع إلى المخصوص، (٥) و هو إضافة المصدر إلى المفعول في الوجهين. و معنى هذا الكلام: إن العام إذا خص بعض منه معلوم يبقى فيما وراءه موجبا للعمل (٦) دون العلم لاحتمال أن يكون النص المخصوص (٧) معلولا بعلة توجد تلك العلم في الأفسراد الأخسر، بل هو الظاهر، لأن الأصل في النصوص

المصنف ـ مثال الخصوص المعلوم. (لوحة ١٠/أ).

<sup>(</sup>۱) قال ابن الحزم: عمن قال: لا ربا الا في الأصناف المذكورة: طاوس و قتادة، و عثمان البتي، و أبو سليمان و جميع أصحابنا.

المحلى لابن حزم، بتصحيح حسن زيدان طلبة، مكتبة الجمهورية العربية، ١٣٨٩هـ (٣٠٢/٦).

<sup>(</sup>۲) (لكن بقى فيه جهالة أيضا، ألا ترى أنه قال البعض: الحكم مقتصر على الأشياء الستة) ساقطة من ب، ج.

<sup>(</sup>۱) المذهب الأول هو مذهب الشافعي، و الثاني مذهب مالك، و الثالث مذهب أبى حنيفة، و هو مذهب أحمد على إحدى الروايات.

أنظر: المغنى (مع الشرح الكبير) (٤/ ١٢٥، ١٢٦، ١٢٧)، بداية المجتهد (٢/ ١٣٠)، الهداية (٦/ ١٣٠)، الإقناع (٦/ ١)، نيل الأوطار (٣٠٢/٥)،

روضة الطالبين (٣٧٧/٣)، الاختيار (٣٠/٢).

ثاقال عبد العزيز البخارى في التحقيق: آية الربا تصلح مثالا للخصوص المعلوم بعد البيان، كما تصلح مثلا للخصوص المجهول قبله فلهذا لم يذكر الشيخ.

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> نى ب، ج، د: المخصص.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ج: يوجب العلم.

۱<sup>۷</sup> ب، د: المخصص.

التعليل، (۱۱) فيجوز تخصيص الباقى بالقياس، فتمكنت الشبهة فى العام، (لأنه) (۲۱) على احتمال التعليل، يصير مخصوصا من الجملة، فيصير قدر ما تناوله النص مجهولا، فبقى العام معتبرا فى حق العمل دون العلم كالقياس.

و هذا لأنه قد كان حجة، فلا يخرج عن كونه حجة بالشك لاحتمال أن الخاص لا يقبل التعليل، و لا يبقى لا يقبل التعليل، و لا يبقى موجبا للعلم قطعا لاحتمال التعليل<sup>(1)</sup> لشبهه بالناسخ عملا بالشبهين.

فإن قلت: دليل الخصوص يشبه (٥) الاستثناء بحكمه (٦) من حيث انه تبين

<sup>(</sup>۱) قد اختلف العلماء في تعليل النصوص على ثلاثة مذاهب:

أحدها: أن الأصل فيها عدم التعليل حتى يقوم دليل بالتعليل.

الثانى: أن الأصل يوصف بكل وصف و لكن لا بد من دليل يميزه من بين سائر الأوصاف. و ينسب هذا المذهب إلى الشافعى رحمه الله و لكن المشهور بين أصحابه أن الأصل فى الأحكام التعبد دون التعليل.

الثالث و هو مذهب الحنفية وأن الأصل التعليل الا لمانع، وانه لا بد فى ذلك من تمييز الوصف الذى هو علة من غيره من الأوصاف و مع ذلك لا بد قبل التعليل و التمييز من قيام الدليل على أن ذلك النص الذى أريد استخراج علته معلول فى الجملة، وليس حكمه مقتصرا على مورده، لأن الأصل فى النصوص وإن كان هو التعليل الاانه الما يثبت بطريق الظاهر الما يصلح حجة للدفع دون الالزام.

حاشية الرهاوى على شرح ابن ملك (ص ٧٦٠ ـ ٧٦١)، و انظر أيضا فتح الغفار بشرح المنار (١٣/٣)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٨٦ ـ ٢٨٧).

<sup>(</sup>۲) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>الأنه بالاستثناء، و انه لا يقبل التعليل) زيادة من جر.

<sup>(</sup>و لا يبقى موجبا للعلم قطعا لاحتمال التعليل) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ب: نسبة

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٩

أنه لم يدخل فى الجملة، و لهذا لا يكون إلا مقارنا، و يشبه (١) الناسخ بصيغته، لأنه نص قائم بنفسه غير مفتقر على (٢) الأول. و كل واحد منهما غير قابل للتعليل. / أنى يكون دليل الخصوص قابلا للتعليل، و له شبه (٣) بهما. (٤٦/أ)

قلت: الاستثناء قابل للتعليل من حيث الحكم، غير قابل للتعليل من حيث الصيغة، غير الصيغة، لأنه ليس بقائم بنفسه، و الناسخ قابل للتعليل من حيث الصيغة، غير قابل للتعليل من حيث الحكم. لأنه حينئذ يصير رافعا (٤) للحكم الثابت بالنص بالقياس، و انه لا يجوز، و لدليل الخصوص شبه بهما في شيء هو غير مانع للتعليل، فيجوز (٥) أن يكون معلولا.

و هذا كما قلنا بأن أهل الذمة مخصوصون (١٦) من آية القتال (٧) بعلة أن كفرهم غير مفض (٨) إلى الحراب. و هذا المعنى موجود في النسوان و الصبيان و الرهبان و العميان و أهل الأمان فنخصها (١٠) بالقياس. (١٠)

۱) في ب: شيد.

<sup>(</sup>۲) في د: إلى.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في ج، د: شبهة.

<sup>&</sup>quot; في ب، ج، د: رفعا.

<sup>&</sup>quot; في د: و يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج، د: مخصوصة.

<sup>&</sup>quot; و هى قوله تعالى: "قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله و لا باليوم الآخر و لا يحرمون ما حرم الله و رسوله و لا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد و هم صاغرون". سورة التوبة (٢٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> نی ج: مفضی.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب: نخصصها.

<sup>(</sup>۱۰) و هى مخصوصة بالسنة أيضا، لأنه وردت أحاديث تخصص هؤلاء من آية القتال، مثل حديث ابن عمر رضى الله عنه الذى أخرجه الجماعة ـ الا ابن ماجه ـ ان امرأة وحدت فى بعض مغازى رسول الله صلى الله عليه و سلم مقتولة، فنهى رسول الله صلى الله عليه و سلم عن قتل النساء و الصبيان عند البخارى، كتاب الجهاد، باب قتل النساء فى الحرب و فى باب قتل الصيان

قوله: (بتفسيره) (۱) أى بعد ما ورد المفسر للنص المخصص لم يبق العام دليلا موجبا للعلم قطعا كما فى آية الربا، (۲) فإنه و إن وجد البيان من الشارع فى الأشياء الستة لكن بقى الابهام فيه (۳) حتى انه يصير مشكلا بعد أن كان مجملا، وحكم المشكل التأمل بعد الطلب، فيكون للإجتهاد (٤) فيه مساغ، فيبقى المخصوص منه و هو قوله تعالى: "و أحل الله البيع (و حرم الربا) "(٥) محتملالكما قلنا ـ فى المعلوم، و هذا لأن جهالة المخصوص تؤدى إلى جهالة العام، لأنه شبيه بالاستثناء، و جهالة المستثنى يؤثر فى المستثنى منه. فبالنظر (١) إلى الاستثناء ينبغى أن لا يبقى حجة (أصلا) (٧) و بالنظر إلى الناسخ ينبغى أن يبقى

فى الحرب (١٠٩٨/٣)، و عند مسلم ، كتاب الجهاد و السير باب تحريم قتل النساء و الصبيان فى الحرب (١٣٦٤/٣)، و عند أبى داود فى كتاب الجهاد، باب قتل النساء (١٢١/٣)، و عند الترمذى فى أبواب السير، باب ما جاء فى النهى عن قتل النساء (١٤/٧).

و أيضا أخرج أبو داود عن أنس بن مالك رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: "انطلقوا باسم الله، و بالله و على ملة رسول الله، لا تقتلوا شيخا فانيا، و لا طفلا، و لا صغيرا، و لا امرأة، و لا تغلوا و ضموا غنائمكم، و أصلحوا، و أحسنوا، ان الله بحب المحسنين."

سنن أبى داود، كتاب الجهاد، باب فى دعاء المشركين (٨٦/٣)، نصب الراية الأحاديث الهداية (٣٨٦/٣).

<sup>(</sup>١) في ج: لتفسيره.

<sup>(</sup>۲) وهى قوله تعالى: "الذين يأكلون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذى يتخبطه الشيطان من المس، ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا، فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف و أمره إلى الله. و من عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون". سورة البقرة (۲۷۵).

<sup>(</sup>٣) في ج: قدم (فيه) على (الإبهام).

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> في جـ: الاجتهاد.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ( ٢٧٥)، و ما بين القوسين ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: و بالنظر.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ساقطة من ب، ج.

و المشترك هو ما اشترك فيه معان أو أسام لا على سبيل الانتظام و حكمه: الوقف فيه بشرط التأمل ليترجح بعض وجوهه.

حجة كما كان (لأنه) (١) لا عبرة بالناسخ (متى كان مجهولا، فلا يخرج عن كونه حجة بالشك) (٢) و لا يبقى موجبا للعلم بالشك.

و جاز أن ينصرف (التعليل) و (التفسير) إلى المخصص المجهول. فان نص الربا لما صار مشكلا بعد أن كان مجملا ببيان النبى عليه السلام (٣) فيحتمل أن يظهر الخصوص بزيادة البيان و التفسير من النبى صلى الله عليه و سلم حال حياته على وجه لم يبق فيه اشكال أو بالتعليل من أهل الرأى بعد وفاته/ان لم يرد التفسير منه عليه السلام. (٤٦/ب)

و أما المشترك<sup>(1)</sup> فما يشترك جمعا من الأسامى أو المعانى<sup>(0)</sup> من غير انتظام بل على احتمال أن يكون كل واحد هو المراد به على الانفراد. و إذا تعين

۱<sup>۱</sup> ساقطة من ج.

۲<sup>)</sup> مزیدة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>r) في ج: صلى الله عليه و سلم.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أنظر لتفصيل ما ورد في هذا الموضوع في: أصول السرخسي (١٢٦/١)، أنظر لتفصيل ما ورد في هذا الموضوع في: أصول السرخسي (٣٦/١)، أصول البزدوي (٣٦/١)، المغنى (ص ١٢٢)، فتح الغفار بشرح المنار (١/ ١٠١)، الإحكام التمدي (١/ ٣٥/١)، التبصرة (ص ١٨٤)، المنخول (ص ١٤٧)، المستصفى للآمدي (٢/ ٣٥/١)، التبصرة (ص ١٨٤)، المسودة (ص ١٦٦)، شرح الكوكب المنير

<sup>(</sup>٣/ ١٨٩)، إرشاد الفحول (ص ١٩).

<sup>(°)</sup> قال عبد العزيز البخارى في كشف الأسرار: "قوله (من المعانى أو الأسامى يوهم أن عدد الثلاث شرط في الاشتراك كما هو شرط في العموم، و ليس كذلك، بل الاشتراك يثبت بين المعنيين أو الاسمين أيضا". اه

<sup>(</sup>٣٧/١)، التحقيق (لوحة ٢١/أ).

الراحد مراداً به انتفى الآخر. نظير الأول: العين، فإنه اسم للناظر و عين الشمس، و الميزان، و عين الماء، و الشيء (۱۱) المتعين. و أما ما يشترك من حيث المعنى كما إذا قال لامرأته: أنت بائن، فإنه يشترك فيه البينونة عن النكاح، (۲) و البينونة عن الأخلاق، (۳) و البينونة عن المكان. و (٤) قال الشيخ الإمام بدر الدين (٥) رحمه الله: جاز أن يوضع اسم العين بازاء لفظ الشمس و الينبوع و الذهب، فيكون الأسماء المختلفة مشترك، و صيغة العين مشتركا فيها (۱) لاشتراك الأسماء المختلفة. و هذا معنى قوله: (ما اشترك فيه أسام). (٧)

و جاز أن يوضع بازاء معنى الشمس و معنى الفوارة (٨) و معنى الذهب فتكون المعانى المختلفة مشتركة و العين مشتركا فيه لاشتراك المعنى المختلفة فيه. و هذا معنى قوله: (أو معان). (٩) (١٠)

<sup>(</sup>۱) في ب، ج: للشيء ـ بزيادة اللام في أولها ـ.

<sup>(</sup>r) في جـ: الإطلاق.

<sup>(</sup>٣) (و البينونة عن الأخلاق) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من جه، ب.  $(10^{(4)})$ 

<sup>(°)</sup> و هو من شيوخ الشارح، و قد سبقت ترجمته عند ذكر شيوخه، أنظر، ص ٣١ من قسم الدراسة.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> ج: فيهما

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ب، ج: أسامي.<sup>.</sup>

<sup>(^^)</sup> في الأصل: الفوارت. وقد ذكر لها عدة معان. منها: خرق في الورك إلى الجوف، لا يحجبه العظم، و منها: فوارة الماء: منبعه. أنظر: لسان العرب (٥/ ٣٤٨٣).

<sup>(</sup>١١ ب، ج، د: معانى. ذكر لفظ "معان" بعد لفظ "أسام" مخالف للمتن.

<sup>(</sup>۱۰) نقل مثله العلامة البخارى في كشف الأسرار عن شمس الأثمة الكردري. أنظر (۸/ ۳۸).

و قال أمير كاتب الإتقانى: فيه نظر عندى، لأن الوضع عبارة عن تعيين اللفظ بازاء المعنى، أما تعيين اللفظ بازاء لفظ آخر فبعيد جدا ان لم يكن فيه فائدة اختصار كما فى "صه"، أو معنى مبالغة كما فى "هيهات" و "شتان"، لأن الغرض من الوضع تعريف المعانى لا تعريف الألفاظ. اه التبيين (١/١٨٥).

و كذا المشترى: جاز أن يكون موضوعا بازاء اسم المبتاع، (١) و بازاء (٢) اسم الكوكب الذي يعده المنجمون من السعد.

و قيل: المشترك ما وضع لمعنين مختلفين حدا، ثم لو كان لكل معنى اسم على حدة يكون ذلك مشتركا بين الاسمين و ان لم يكن، (٣) يكون (٤) مشتركا بين المعنيين، كالجارية، فإنها تتناول الأمة و السفينة. و المشترى يتناول قابل البيع و كركب السماء.

ثم فى قوله: (ما اشترك فيه أسام أو معان) (٥) احتراز عن حد (٢) المطلق فإنه يتناول واحدا غير عين (٧) شائعا فى الجنس. يتعين ذلك باختيار من فوض إليه. و ذلك فى حق المتكلم من العباد. ان المراد عنده أحدهما غير عين لاستواء الكل فى الغرض و المقصود. يتعين باختيار المأمور كقول القائل: أعط هذا الدرهم رجلا من الرجال. فهو أمر بالاعطاء لواحد من الرجال غير عين عند الآمر/و المأمور. و لكن يتعين باختيار (٧٤/أ) المأمور، فاما إذا كان المتكلم هو الله تعالى، فإنه معلوم عنده أن المراد من هو لاستحالة الجهل عليه، و ان كان مجهولا عند المأمور، كقوله "فتحرير رقبة" (٨) يتناول واحدا غير عين (١) فى حق المأمور، و يتعين باختياره

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> ج: البايع.

<sup>(</sup>۲) (بازاء) ساقطة من ب، ج.

<sup>(</sup>۳) أي لكل معنى اسم على حدة.

<sup>(</sup>نکون) ساقطة من ب، ج. (یکون)

<sup>(</sup>٥) في الأصل، و في ب، جه: أسامي أو معاني.

<sup>(</sup>٦) (حد) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۷) معنی غیر معین.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> سورة المجادلة (٣).

<sup>(</sup>۱) معنى غير معين.

و لكنه معلوم عند الله تعالى أن الرقبة الواجبة التي يعينها المأمور من هي. <sup>(١)</sup>

و فى قوله (لاعلى سبيل الانتظام) احتراز عن العام، فإنه يتناول الأشياء من جنس واحد بمعنى يشتمل الكل، إذ العام ما يتناول الأفراد (٢) متفقة الحدود على سبيل الشمول، و المشترك ما يتناول الأفراد (٣) مختلفة الحدود على سبيل البدل. (٤)

فإن قيل: الغرض من وضع الأسامى التمييز بين الموجودات بالتسمية فلو وضعوا اسما واحد للشىء و لضده أو لخلافه () (٥) كذلك لم يظهر فائدة وضع الأسامى، و هو الإفهام و الاعلام مع قدرة الواضع على وضع اسم على حدة لكل شيء، و فيه نقض غرض المواضعة الأصلية.

قلنا: أولا: فيه خلاف أرباب اللغة، فإنهم اتفقوا على أن القرء من أسماء الأضداد، و انه من الأسماء المشتركة.

و قوله: "في فوت غرض الكلام و هو الإفهام". <sup>(١)</sup>

قلنا: كما أن الإفهام غرض، فالإبهام أيض (٧) غرض. (٨) فإن كان غرضه ايقاع العلم للسامع بالمخبر به دون المخبر، يقول: (٩) أخبرنى رجل بكذا.

<sup>(</sup>۱) في الأصل: هو.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: افرادا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في د: افرادا.

<sup>(</sup>۱) هذان التعریفان قد ذکرهما النسفی فی المنار، أنظر لتعریف العام فتح الغفار بشرح المنار ( ۸٤/۱ ـ ۸۵)، و لتعریف المشترك (۱۰۹/۱).

<sup>(</sup>۱۰) (الواو) مزيدة من ج.

<sup>(</sup>ر هو الإفهام) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۲) (أيضا) ساقطة من ج.

<sup>(^)</sup> كما قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه للكافر الذى سأله عن رسول الله صلى الله عليه و سلم وقت ذهابهما إلى الغار و قال: من هو فقال: هو رجل يهدينى السبيل.

أنظر: كشف الأسرار (٣٩/١ ـ ٤٠)، إرشاد الفحول (ص ١٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ج: بقوله.

و(١) ان أراد أن يكون له علم بهما، يقول: أخبرنى فلان بن(٢) فلان بكذا. فدل أن

كل واحد منهما غرض العقلاء.

و لأن (٣) العرب في قبائل متباعدة و أماكن متباينة، فيجوز أن يضع أهل قبيلة لشيء معلوم اسما ويضع أهل قبيلة أخرى بعيدة عن الأولى ذلك الاسم

لشىء آخر معلوم ثم تقادم الزمان حتى اشتهر ذلك فيما (1) بين القبائل و رضوا

بذلك الاسم لكل واحد من المسميين (٥) على الانفراد فيصير اسما مشتركا. و مثل

هذا يوجد في الفارسية و التركية و كل لسان/فلا معني(٤٧/ب) للانكار. <sup>(١١)</sup> و قوله: (أسام أو معان<sup>(۷)</sup>) تقسيم و ليس بتحديد<sup>(۸)</sup> لما مر.<sup>(۹)</sup>

(١) ج: استبدل (و) بـ(أو).

ج: استبدل (بن) بـ(عن). ب: فلان.

(فيما) ساقطة من ب، ج، د.

فى الأصل: المسمين.

الأقوال التي ذكرها الشارح رحمه الله عند بيان أسباب وجود المشترك قد نقلها

من ميزان الأصول (ص ٣٣٩ ـ ٣٤٠)؛ و كشف الأسرار على البزدوي (١/

٣٩)، و التحقيق (لوحة ١١/ب).

(٧) في الأصل وفي ب، ج: أسامي و معانى ـ بإثبات الياء في آخرهما ـ. قال عبد العزيز البخاري في كشف الأسرار: إعلم أن ذكر كلمة "أو" في

التحديد ان كان يؤدى إلى تقسيم الحد فهو باطل لعدم حصول المقصود، و هو التعريف، و إن كان يؤدى إلى تقسيم المحدود ـ لا إلى تقسيم الحد ـ فهو جائز لعدم الاختلال في التعريف.

ثم ان تناول القسمين لفظ من ألفاظ الحد فهو تقسيم المحدود و الا فهو تقسيم الحد، كما لو قيل: الجسم ما يتركب من جوهرين أو أكثر يكون تقسيما للمحدود لتناول التركب إياهما. و لو قيل: الجسم ما يتركب من جوهرين أو ماله أبعاد ثلاثة، يكون تقسيما للحد، لعدم دخولهما تحت لفظ من ألفاظ

الحد، فيفسد. (٣٨/١).

(١) الذي مر هو قوله: "لفظا أو معنى" في تحديد العام، و هذا أيضا تقسيم للمحدود لدخولهما تحت قوله: "ينتظم". أنظر: كشف الأسرار (٣٨/١).

و قوله: (ليترجع بعض وجوهه) إعلم أن رجعان بعض وجوه المشترك قد يكون بواسطة التأمل في صيغة الكلام، و قد يكون بالنظر في سباقه أو سياقه (۱) أو بالتأمل في غيره، كقوله تعالى: "ثلاثة قروء" (۱) (و) (۳) عرفنا بالتأمل في صيغته انه الحيض، إذ القرء عبارة عن الجمع، (٤) يقال: ما قرأت الناقة سلى (٥) في رحمها قط، (١) أي ما جمعت في رحمها ولدا. و منه ما سمى الحوض مقراة لاجتماع الماء فيه. و تسمى الضيافة قرى لاحتماع الناس فيه، و تسمى القراءة لاجتماع الآي و الكلمات فيها. و معنى الاجتماع في الحيض لأنه عبارة عن الدم المجتمع في الرحم، فأما الطهر فحال الاجتماع و ليس فيه اجتماع، أو هو ينبئ عن الانتقال. يقال: قرأ النجم، إذا انتقل من مكان إلى مكان، (٧) و الانتقال في الحيض لا في الطهر، لأن الدم ينتقل من الداخل إلى الخارج.

و عرفنا (٨) أيضا بالتأمل في لفظة "الثلاثة" (١) فانها سم خاص لعدد (١٠)

۱۱ سباق الكلام ـ بالباء الموحدة التحتانية ـ عبارة عن أول الكلام. و سياقه ـ بالباء بنقطتين تحتانيتين ـ عبارة عن آخره.

أنظر: التبيين (١/٨٨/١).

<sup>(</sup>٢٢٧). سورة البقرة (٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١) أنظر: لسان العرب (٥/٣٥٦٣)، الصحاح (١/ ٦٥)، المغرب (ص ٣٧٥).

<sup>(°)</sup> السلى: الجلدة الرقيقة التي يكون فيها الولد. لسان العرب مادة (سلا) (٣/ ٢٠٨٦).

<sup>(</sup>۱) و في اللسان: ما قرأت هذه الناقة سلى قط، و ما قرأت جنينا قط، أي لم يضطم رحمها على ولد. أنظر (٣٥٦٥، ٣٥٦٥).

 <sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> قال فى اللسان: أقرأت النجوم: حان مغيبها، و أيضا: تأخر مطرها. أنظر (٥/
 ۳۵٦٥)، الصحاح (١/ ٦٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> فی ب: عرف.

<sup>(</sup>٩) في الآية المذكورة، و هي "ثلاثة قروء".

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> في د: بعدد.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_٧ د

معلوم لا يحتمل غيره، فإذا حملنا القرء على الحيض تنقض عدتها بثلاث حيض كوامل، لأنه إذا طلقها في الحيض لا تحتسب تلك الحيضة عن العدة بالاتفاق، و إذا حملنا على الأطهار انتقص العدد عن الثلاثة فيصارت العدة قرئين و بعض الثالث، لأن الطلاق المسنون الها يكون في طهر لم يحامعها فيه. فإذا طلقها في الطهر يحتسب<sup>(۱)</sup> هذا الطهر عند الخصم من الأقراء فتكون العدة<sup>(۱)</sup> طهرين و بعض الثالث. (۳)

و عرفنا أيضا بقوله عليه السلام: "طلاق الأمة اثنتان، عدتها حيضتان" (٤) لأن عدة الأمة نصف عدة الحرة مما للحرة، إذ أثر الرق في تنصيف ما كان لا في التبديل، (٥) و لأن المقصود من العدة تعرف براءة الرحم بدليل أنها لا تجب الا بعد الشغل أو توهمه، فكان تعليق الانقضاء بما شرع علما /على البراءة أولى كما في استبراء المماليك. (٢) (١/٤٨)

<sup>(</sup>١) ج: فيحتسب ـ بزيادة الفاء في أولها ـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> (العدة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) قال صدر الشريعة في التوضيح: هذا الجواب قاطع لشبهة الشافعي رحمه الله. أنظر (٦٧/١).

أخرجه أبو داود عن عائشة رضى الله عنها بلفظ: "طلاق الأمة تطلبقتان، و قروءها حيضتان". أنظر: كتاب الطلاق، باب في سنة طلاق العبد (١/٦٠٥). و أخرجه الترمذي عن عائشة رضى الله عنه بلفظ (عدتها) بدل (قروءها) أنظر كتاب الطلاق و اللعان، باب ما جاء أن طلاق الأمة طلقتان (١٦٨/٤). و انظر أيضا: المستدرك للحاكم، كتاب الطلاق، باب الطلاق الأمة تطلبقتان،

و قروءها حیضتان (۲/ ۲۰۵)، نصب الرایة للزیلعی (۲۲۲/۳، ۲۲۷).

<sup>(°)</sup> أى لا فى النقل من الطهر إلى الحيض، كذا فى شرح العناية على الهداية (3/ ٣٠٩)، و لما كان الأمر كذلك على أن الثابت فى حق الحرائر الحيض دون الأطهار. كذا فى التحقيق. أنظر (لوحة ١/١/أ).

<sup>(</sup>۱) أى كان الاستبراء من الأمة بالحيضة بالاتفاق. كذا فى كشف الأسرار على البيزدوى (١/ ٨١)، و الهداية مع شرح فيتح القدير (١/ ٨٠، ٣٠٩)، و التبيين (١/ ١٠٠).

و المأول، و هو ما ترجح من المشترك بعض وجوهه بغالب الرأى. و حكمه: العمل به لى احتمال الغلط.

و كذلك قوله تعالى: "الذى (١) أحلنا دار المقامة" (٢) عرفنا بالسياق أنه من الحلول. و قوله تعالى: "أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم (٣) عرف أنه من الحل. (٤)

(و أما المأول(٥) فـما ترجح من المشـتـرك بعض وجـوهه بغـالب

إعلم أن رجحان بعض وجوه المشترك بوجوه:

الوجه الأول: التأمل في صيغته، كقوله عز و علا: "ثلاثة قروء" فتأملنا في القرء فوجدنا وجوه اشتقاقه دالة على الجمع و الانتقال فحملناها على الحيض، لا على الطهر.

الوجه الثانى: النظر فى سباقه، مثال ذلك، و هو انا نظرنا فى "الثلاثة" فى قوله تعالى: "ثلاثة قروء" فوجدناها لفظة خاصة دل على عدد معلوم، غير محتملة للزيادة و لا للنقصان، فحملناها على الحيض، لا الطهر، لأنا لوحملناها على الحهر، لا الطهر، لأنا لوحملناها على الطهر ينتقص عدد الثلاثة و هو لا يجوز.

الوجه الثالث: النظر فى سياقه كقوله تعالى: "أحلنا دار المقامة من فضله" و كقوله تعالى: "و أحل لكم ليلة الصيام الرفث" فالأول من الحلول، بدليل دار المقامة، و الثانى: من الحل بدليل الرفث. ثنتان، و عدتها حيضتان" حيث صرح فى عدة الأمة بلفظ الحيض، و الرق أثره فى التنصيف، لا فى التبديل، غير أن الحيضة لا تجزأ، فكملت فصارت حيضتين. أنظر (١٨٨/١ ـ ١٩٢).

<sup>(</sup>۱۱ (الذي) ساقطة من ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة فاطر (۳۵).

<sup>(</sup>۳) سورة البقرة (۱۸۷).

<sup>(</sup>۱) إذا أردنا أن نلخص ما ذكره الشارح رحمه الله فى رجحان بعض وجوه المشترك بالترتيب و بذكر الأمثلة على حسب ذلك الترتيب نقول مستنيرين بترتيب الشيخ الإتقانى فى التبيين:

<sup>(</sup>٥) في المتن الموجود بيدنا (و المأول، بدون "اما").

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ٩ د

الرأى) (۱) مأخوذ من آل \_ يؤول: إذا رجع (۲) و أولته: إذا رجعته و صرفته. لأنك لما تأملت في موضع اللفظ و صرفت اللفظ عما يحتمله من الوجوه إلى شيء معنى بنوع رأى فقد أولته إليه و رجع مراد المتكلم عند السامع إلى ما تعين منه بدليل غير مقطوع به.

ثم اعلم ان المشكل اذا علم (7) بالرأى يكون مأولا أن أيضا. فعلم ان كونه من المشترك ليس بلازم، فذكره على هذا يكون وفاقا أو (9) أراد به و الله أعلم ما ترجح من المشترك و ما فى معناه عما يعرف (7) بالرأى كالمشكل. (9) و فيه احتراز عن المجمل، فانه لاحظ للرأى فيه، بل هو موقوف على بيان المجمل. (8)

<sup>(۲)</sup> أنظر: لسان العرب (١/ ١٧١)، الصحاح (١٦٢٨/٤).

فيه خروجا من المبحث. فتح الغفار (١١١١).

- <sup>۳)</sup> (المشكل إذا علم) ساقطة من ج.
  - (<sup>1)</sup> في ج: متأولا.
  - (ه) في د: استبدلت (أو) بـ(الواو).
    - <sup>(۱)</sup> في جـ: عرف.
- (۱) قال ابن نجيم ـ خلاف للنسفى و من معه ـ: ليس المراد هنا تعريف مطلق المأول، و هو ما رفع اجماله بظنى، بل المأول من المشترك، لأنه الذى من أقسام النظم صيفة و لفة، و به اندفع ما أورد على التعريف و هو أولى من تعريف (المشترك) بما فيه خفاء، و (غالب الرأى) بالدليل الظنى ليشمل ما ذكر، فان
- (^^) قاله وفاقا للسرخسى و خلاف للسمرقندى رحمهما الله حيث قال السرخسى: و المأول هو تبين بعض ما يحتمل المشترك بغالب الرأى و الاجتهاد، و هو خلاف المجمل، فالمراد بالمجمل الها يعرف ببيان من المجمل. أنظر أصول السرخسى ( ١٧٧/١). بينما قال السمرقندى رحمه الله: المأول هو ما تعين عند السامع بعض وجوه المشترك بدليل غير مقطوع به، و كذا المجمل و المشكل إذا صار

<sup>(</sup>۱) أنظر ما ورد في المأول من التعريف و الحكم: أصول البزدوي (٤٣/١)، أصول السرخسي (١٢٧/١)، ميزان الأصول (ص ٣٤٨)، التوضيح (ص ٥٢)، المغنى (ص ١٢٢)، شرح ابن ملك على المنار (ص ٣٤٦)، فتح الغفار بشرح المنار (ص ١١١)، التحقيق (لوحة ٢١/أ)، الوافي (١١/ب)، التبيين (١/

و ما قيل: "كل مشترك مجمل و ليس كل مجمل مشتركا" لا يستقيم. إذ المجمل ما لا يدرك إلا ببيان من جهة المجمل. و المشترك يحتمل الإدراك بالتأمل في معنى الكلام لغة برجحان بعض الوجوه. فقبل (١١) ظهور الرجحان يسمى مشتركا.

فإن قلت: أليس أنه ذكر في الميزان(٢) كذلك، و لا يظن الخطأ على صاحبه.

قلت: ما ذكر فى الميزان مستقيم بناء (٣) على أنه فسر المجمل بشىء آخر. فإنه قال فى حده: (٤) "هو اللفظ الذى يحتاج إلى البيان فى حق السامع مع كونه معلوما عند المتكلم". (٥)

قوله (بغالب الرأى) قيد به، (٦) لأن الخفى و المشكل و المشترك إذا لحقها (٧) البيان بدليل قطعى سمى مفسرا.

المراد بهما معلوما من حيث الظاهر بدليل غير مقطوع به ميزان الأصول (ص ٣٤٨).

و هذا الخلاف ينبعث من كون تفسير المجمل عند السمرقندى يختلف عن تفسيره عند النسفى كما سيذكره بعد قليل.

و معظم الشارحين وافقوا صاحب الميزان في ذلك.

أنظر: شرح ابن ملك على المنار (ص ٣٤٦)، كشف الأسرار (٤٤/١) التحقيق (لوحة ١/١٤).

<sup>(</sup>۱) في ب: و قبل.

<sup>(</sup>٢) و قد ذكرته في قسم الدراسة. أنظر: ص، ٧٠ من قسم الدراسة.

<sup>(</sup>۲) (بناء) ساقطة من ج.

<sup>(1)</sup> في الأصل: فإن المجمل يقال في حده.

<sup>(</sup>٥) ميزان الأصول (ص ٣٥٤ \_ ٣٥٥).

<sup>(</sup>۱) قال العلامة علاء الدين البخارى و ابن ملك: إن هذا القيد ليس بلازم كقيد المشترك، لأنه إذا زاد الإشكال بدليل فيه شبهة كخبر الواحد و القياس يسمى مأولا. كشف الأسرار (٤٤/١)، و انظر التحقيق (لوحة ١٨/١) شرح ابن ملك على المنار (ص ٣٤٦).

<sup>(</sup>V) في ج: لحقهما.

و نظير المأول ما ذكرنا فى قوله تعالى: "ثلاثة قروء" (١) فإنه مأول عندنا بالحيض و عند الشافعى/بالأطهار. و كذلك قوله تعالى: "فجزاء (٤٨/ب) مثل ما قتل من النعم"، (٢) مأول بالمثل صورة عند محمد و الشافعى رحمهما الله (١) لأن قيد المثل (١) بكونه من النعم، و القيمة لا تكون نعما. و قلنا: المثل المطلق المعهود فى الشرع هو المثل صورة و معنى، (٥) أو (٢) المثل معنى لا صورة كما فى حقوقالعباد. (٧) فإن الله تعالى أوجب المثل فى ضمان العدوان حيث قال: "فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم". (٨)

ثم هناك يفهم منه المثل صورة و معنى أو معنى لا صورة، فكذا هنا و لأنه لا عموم للمشترك. (٩)

الحرمين و جماعة من المعتزلة، كأبي هاشم.

النفى أم الإثبات، و إلى هذا ذهب معظم الحنفية، و بعض الشافعية كإمام

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (٢٢٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المائدة (۹۵).

<sup>(</sup>۳) أنظر: روضة الطالبين (۱۵۷/۳)، الهداية مع شرح فتح القدير (۷۳/۳)، تفسير القرطبي (۳۰۹/۸).

<sup>(4)</sup> في الأصل: بالمثل ـ بزيادة الباء في أولها ـ.

<sup>(°)</sup> و لا يمكن الحمل عليه لخروج ما ليس له مثل صورى من تناول النص. كذا في الهداية مع شرحه العناية. أنظر (٧٤/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فى ب: استبدلت (أو) بـ(الواو).

<sup>(</sup>v) أنظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>A) سورة البقرة (۱۹٤).

<sup>(</sup>١) اختلف العلماء في استعمال المشترك على ثلاثة أقوال:

الأول: يجوز أن يراد من المشترك جميع معانيه، سواء كان واردا في النفي أم في الإثبات، و لكن بشرط أن لا يمتنع الجمع بين المعاني أما إذا امتنع فلا يصح. و إلى هذا ذهب الإمام الشافعي، و القاضي أبو بكر الباقلاني و جماعة من الشافعية. و فريق من مشايخ المعتزلة كالجبائي و القاضي عبد الجبار. الثاني: لا يجوز أن يراد من المشترك إلا واحد من معانيه، سواء كان واردا في

و المثل معنى يراد فيما لا مثل له اجماعا فلم يبق الآخر مرادا لئلا<sup>(۱)</sup> يلزم تعميم المشترك. و لأن فيما <sup>(۱)</sup> ذهبنا إليه تعميم النص و فيما ذهبتم تخصيصه، و الأول أولى، لأن الإعمال فيه أكثر. و الأصل في النصوص اعمالها.

قوله: "من (٣) النعم" متعلق بالمقتول لا بالجزاء.

فإن قيل: المأول مفعول فعل التأويل، فانما يتبين () (1) المراد منه بالرآى و الاجتهاد، فكيف يدخل في أقسام النظم. (٥)

الثالث: يجوز أن يراد بالمشترك جميع معانيه في النفى دون الإثبات و هو مذهب لبعض فقهاء الحنفية.

أنظر: كشف الأسرار على أصول البزدوى (٣٩/١) و ما بعدها، تخريج الفروع على الأصول للزنجانى بتحقيق الدكتور محمد أديب صالح (ص ٣١٣)، أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء لمصطفى سعيد الخن (ص ٣٣١ \_ ٣٣٢).

- (١) في جه: كيلا.
- (۲) في ب، ج، د: ما \_ بسقوط "في" أولها \_.
  - $(^{(r)}$  في ج: استبدلت (من) بـ(في).
    - (٤) مزيدة من الأصل: انه.
- (°) عن ذهب إلى هذا الرأى صدر الشريعة رحمه الله حيث قال: أصحابنا قسموا اللفظ باعتبار الصيغة و اللغة، أى باعتبار الوضع على الخاص و العام و المشترك و المأول، و أنا لم أورد المأول فى القسمة، لأنه ليس باعتبار الوضع، بل باعتبار رأى المجتهد. أنظر: التوضيح على التنقيح (٦٢/١).

و إليه ذهب علاء الدين البخارى أيضا حيث قال: أما قولهم: المأول من أقسام النظم بالطريق الذى ذكروا فمشكل، لأنه ان كان يستقيم فيما إذا ترجح بعض وجوه المشترك بالرأى فلا يستقيم فيما إذا ظهر المراد من الخفى أو المشكل بالرأى، و لا فيما إذا حمل الظاهر أو النص على بعض محتملاته بدليل ظنى، لأنها ليست من أقسام الصيغة و اللغة، الا أن يجعل قوله "من المشترك" قيدا لازما فى الحد، و فيه تعسف. أنظر: كشف الأسرار (١/٤٤). و لأن هذا القسم فى بيان دلالة اللفظ نفسه على المعنى بالوضع من غير نظر إلى أمر آخر، و لهذا انفصل هذا القسم عن الأقسام الآخرى، لأن فى تلك الأقسام انضم

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

قلنا: بالرأى يتبين أنه المراد من المشترك، ثم بعد ما ظهر المراد بالرأى يثبت الحكم بنفس الصيغة، كأنه كان فى الأول لهذا المعنى مع الاحتمال. و الحكم جاز أن يثبت بنص فيه ضرب احتمال كالعام المخصوص و خبر الواحد. ألا ترى أن النص المجمل إذا لحقه البيان بخبر الواحد يكون ذلك الحكم ثابتا قطعا، (۱) و ان كان خبر الواحد لا يوجب العلم قطعا لما أن بعد البيان يضاف الحكم إلى النص المفسر لا إلى الخبر، فكذا هاهنا (۲) بعد البيان بالرأى يضاف الحكم إلى الصيغة لا إلى الرأى.

إلى دلالة الصيغة معنى آخر يفصل به كل قسم عن غيره، و إذا كان كذلك لا يستقيم جعل المأول من هذا القسم و ان كان الحكم بعد التأويل مضافا إلى الصيغة، لأن دلالة الصيغة بواسطة انضمام و التأويل إليها، لا بمجرد الصيغة كما لا يستقيم جعل الظاهر و النص و الحقيقة و المجاز من هذا القسم و إن كان الحكم ثابتا بالنظم لانضمام معنى آخر إليها و هو التركيب و الاستعمال فى موضوعه أو غير موضوعه. أنظر: التحقيق (لوحة ١٨/٢).

<sup>(</sup>۱) قال علاء الدين البخارى رحمه الله: القول بأن المجمل إذا لحقه البيان بخبر الواحد يكون الثابت به قطعيا فليس كذلك لما ذكر فى الميزان أن المجمل إذا لحقد البيان بخبر الواحد فهو مأول. أنظر ميزان الأصول (ص ٣٤٨).

و لأن الكشف التام لا يحصل بالبيان الظنى، فلا تثبت به الفرضية، لأنها لا تثبت الا بما هو قطعى الدلالة و الثبوت، فلا تثبت الفرضية بخبر الواحد، و ان كان قطعى الدلالة فى نفسه، و لا بالعام المخصوص منه و ان كان قطعى الثبوت، و أى فرق بين معرفة المراد من المشترك بالرأى الذى هو ظنى و بين معرفة المراد من المجمل بخبر الواحد الذى هو ظنى. اه التحقيق (١٢/ب)، معرفة الأسرار (٢٤/١).

<sup>(</sup>۲) (هـ) ساقطة من ب، د.

٦٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## و القسم الثاني في وجوه البيان بذلك النظم

و هو أربعة: الظاهر: و هو ما ظهر المراد منه بنفس الصيغة.

قوله: (و القسم الثانى (۱) فى وجوه البيان) (۲) هذا القسم يتعلق (۳) ببيان المتكلم انه كيف يبين المراد بيانا مقرونا بقصده أو غير مقرون بقصده على وجه يبقى معه احتمال المجاز و التخصيص/و التأويل، أو على (٤٩/أ) وجه ينقطع به الاحتمالات.

بيانه: (أنه) (٤) إذا قال: رأيت فلانا حين جاءنى القوم. فذكر مجىء القوم هنا ظاهر، لأن (٥) سياق الكلام لبيان رؤية فلان لا لبيان مجىء القوم. و إذا قال: جاءنى القوم حين رأيت الهلال، فهو النص. فإذا زدت فى البيان بأن قلت: "جاءنى القوم أنفسهم كلهم أجمعون" صار مفسرا. لأن بذكر "النفس" يندفع احتمال المجاز من مجىء الخبر و الكتاب (١)

<sup>(</sup>۱) أي من أقسام النظم و المعنى.

<sup>(</sup>۱۲) قول المصنف (بذلك النظم)، قيل: إنه إشارة إلى الخاص و العام دون المشترك، لأن البيان لا يحصل بالمشترك، و لا يظهر المراد به للسامع و إليه أشير فى بعض مصنفات الشيخ الإمام فخر الإسلام رحمه الله تعالى، لكن الأضداد المقابلة لهذا القسم لو جعل من أقسام البيان يكون اسم الإشارة راجعا إلى الجميع. راجع التحقيق (لوحة ١٦/١).

<sup>(</sup>٣) (يتعلق ) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>(</sup>٥) في ج: استبدلت (لأن) بـ(الا).

<sup>(</sup>١) ج، د: من مجيء الكتاب و الخبر.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و الظاهر: و هو ما ظهر المراد منه بنفس الصيغة.

وبذكر "الكل" ينقطع احتمال التخصيص، وبقوله: أجمعون "ينتفى (١) احتمال تأويل التفرق، فصار مفسرا.

و لما كان البيان يحتمل التزايد في نفسه على ما ذكرنا، ذكره بلفظ الجمع و هو قوله: (في وجوه البيان).

والبيان عندنا عبارة عن إظهار المراد للمخاطب. (٢) و هو قد يكون بالفعل، (٣) و و قد يكون بالفعل، (٣) و قد يكون بالقول، (٤) و قال أصحاب الشافعي رحمهم الله: (٥) هو ظهور المراد و العلم بالأمر الذي حصل له عند الخطاب. (٢) و سنقرر الكلام فيه في موضعه ـ إن شاء الله تعالى ـ. (٧)

أما الظاهر (٨) فمشتق من الظهور و هو الوضوح و الانكشاف. (٩)

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> ج: ينقطع.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر التعريفات (ص ٤٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ني ج: بالعقل.

<sup>(</sup>ن) في ب، د: قد يكون بالقول و قد يكون بالفعل.

<sup>(</sup>ه) (رحمهم الله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۱) أنظر: البرهان في أصول الفقه لإمام الحرمين بتحقيق الدكتور عبد العظيم الديب (۱/۱۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر (ص، ٦٤٣).

<sup>(</sup>۱۱۳۸)، أنظر ما ورد في الظاهر و حكمه في أصول السرخسي (۱۱۳۸)، أصول البزدوي (۲۱٫۱۱)، شرح المنار لابن ملك (ص ۳٤۹)، فتح الغفار بشرح المنار (۱۲۲۸)، التقرير و التحبير (۱۲۲۸)، التوضيح (۲۳۲۱)، مرآة الأصول لمنلا خسرو و عليه حاشية الأزميري (۳۹۸/۱)، المغني (ص ۱۲۵)، ميزان الأصول (ص ۳٤۹)، منافع الدقائق شرح مجامع الحقائق (ص ۷۰)، تيسير التحرير (۱۲۳۱)، التبيين (۱۹۵/۱)، التحقيق (لوحة ۱۲۳۸)، الوافي (لوحة ۱۸۳۲).

و قد نقله الشارح من ميزان الأصول بالنص. أنظر (ص ٣٤٩)، لسان العرب (777/2).

و النص: و هو ما ازاد وضوحا على الظاهر بمعنى في المتكلم، نحو قوله تعالى: "فانكحوا ما طاب لكم من النساء" الأية. فإنه ظاهر في الاطلاق نص في بيان العدد لأنه سيق الكلام لأجله.

وحده: (١) هو اللفظ الذي انكشف معناه اللغوي و اتضح للسامع من أهل اللسان بجرد السماع من غير تأمل. (٢)

و النص<sup>(۳)</sup> ما فيه زيادة ظهور على الظاهر بأن سيق الكلام لأجله و أريد بالاسماع ذلك<sup>(1)</sup> خاصا كان أو عاما، (۱) مأخوذ من قولهم: نصصت الدابة

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: وحد.

<sup>(</sup>۲) هذا التعريف الاصطلاحى أيضا منقول من ميزان الأصول بتصرف يسير و هو عدم نقله قوله (من غير قرينة و) قبل قوله (من غير تأمل). أنظر (ص ٣٤٩).

بصر رص بدير. هذا و قد اختلف هل يشترط فى الظاهر عدم كونه مسوقا للمعنى الذى يجعل ظاهرا فيه، و هل يشترط فى النص السوق مع احتمال التأويل و التخصيص، و فى المفسر عدم احتمالهما مع وجود احتمال النسخ، و فى المحكم عدمه أيضا.

أما المتقدمين فلم يشترطوا تلك الشروط. و على هذا تكون الأقسام متداخلة بحسب الوجود، متمايزة بحسب المفهوم و اعتبار الحيثية.

و أما المتأخرون فالمشهور بينهم انها أُقسام متباينة و أنه تشترط تلك الشروط في تلك الأقسام.

أنظر: مرآة الأصول (٣٩٧/١ ـ ٣٩٨)، التحرير مع التيسير (١٣٦/١)، كشف الأسرار (٤٦/١ ـ ٤٧)، التلويح على التوضيح (٢٣٦/١).

<sup>(</sup>٣) أنظر: تعريف النص و حكمه في المصادر المذكور في الظاهر نفسها.

<sup>(</sup>۱) الظاهر ان هذا التعريف منقول من تعريف الإمام اللامشى الذى ذكره عبد العزيز البخاري في كشف الأسرار حيث قال: النص ما في زيادة ظهور سيق الكلام لأجله و أريد بالإسماع باقتران صيغة أخرى بصيغة الظاهر. (٤٧/١).

<sup>(°)</sup> قوله (خاصا كان أو عاما) مستفاد من كلام شمس الأثمة حيث قال: زعم بعض الفقهاء ان اسم النص لا يتناول الا الخاص، و ليس كذلك... فعرفنا ان النص ما يزداد وضوحا لمعنى من المتكلم، يظهر ذلك عند المقابلة بالظاهر عاما كان أو خاصا. أصول السرخسى (١٩٤/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

إذا حملتها على سير فوق يسراها المعتاد بسبب باشرتد. (١)

و اعلم أنه (۱) ليس لهذا النص لفظ يعلم، (۳) و لكنه يظهر و يعلم من نفس تصرف المتكلم بأن جعله أصلا و ساق الكلام له. و ذلك نحو قوله تعالى: (٤) "(و) (٥) أحل الله البيع و حرم الربا". (١) فإن هذه الآية ظاهرة من حيث إنه ظهر بها احلال البيع و تحريم الربا بسماع (۱) الصيغة من غير قرينة، نص فى التفرقة بين (٨) البيع و الربا، لأنه سيق/للفرقة بينهما (٤٩/ب) لا لإحلال البيع و تحريم الربا. فإن الكفار ادعوا المماثلة بينهما كما أخبر الله تعالى (١) عنهم بقوله: "ذلك بأنهم قالوا أنما البيع مثل الربا، و أحل الله البيع و حرم الربا" فأنى يتساويان، إذ الحل مع (١١) الحرمة ضدان.

قُوله تعالى: "و إن (١٢) خفتم ألا تقسطوا في اليتامي " (١٣) أي لا تعدلوا. أقسط اقساطا إذا عدل. (١٤) قال الله تعالى: "إن الله يحب المقسطين. " (١٥)

<sup>(</sup>۱) أنظر: لسان العرب (٦/ ٤٤٤١)، نقل الشارح هذا المعنى اللغوى من أصول السرخسى بالنص. أنظر (١٦٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في جـ: ان.

<sup>(</sup>٣) أي ليس له صيغة في الكلام يدل عليه وضعا.

<sup>) (</sup>تعالى) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٦١) سورة البقرة ( ٢٧٥).

<sup>(</sup>Y) في الأصل: فسماع، و في ج: لسماع.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> د: استبدل (بین) بـ(من).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۹)</sup> (تعالى) ساقطة من ج.

١٠٠ سورة البقرة ( ٢٧٥).

<sup>(</sup>١١) ج: استبدل (مع) بـ(و).

<sup>(</sup>۱۲) ب، جه: فان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۳)</sup> سورة النساء (۳).

<sup>(</sup>١٤) أنظر: لسان العرب (٥/٣٦٢٦)، مختار الصحاح (ص ٥٣٤).

<sup>(</sup>١٥) سورة المائدة (٤٢).

و قسط ـ قسوطا إذا جار. (۱) قال الله تعالى: ج و أما (۲) القاسطون فكانوا لجهنم حطبا". (۳) أى ان خفتم (أن لا تعدلوا) (ع) فى البتامى لقصور شهوتهن و قلة رغبتهن فيكم فانكحوا ما طاب لكم من النساء أى ما أدركن و بلغن. (۵) من طابت الرطبة إذا أدركت و ينعت. (۱)

و قيل: "ما طاب لكم" أى ما أحل<sup>(٧)</sup> لكم من النساء، لأن منهن ما حرم كاللاتى فى آية التحريم. (<sup>٨)</sup> (). <sup>(٩)</sup>

و قيل: إغا ذكر "ما" دون "من" ذهاب (١٠٠) إلى الصفة. لأن "ما" سؤال عن

<sup>(</sup>١) أنظر: لسان العرب (٥/٣٦٢٦)، مختار الصحاح (ص ٥٣٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: فاما.

<sup>(</sup>۳) سورة الجن (۱۵).

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، و من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> قال المفسرون في قوله تعالى: (ما طاب لكم) ما حل لكم.

أنظر: تفسير الطبرى (1/77)، زاد المسير (1/7)، تفسير البيضاوى (ص 1/7)، و به قال النسفى (1/77)، ثم قال: و قيل: و ان خفتم أن لا تقسطوا في نكاح اليتامى فانكحوا من البالغات. يقال: طابت التمرة، أى أدركت. (1/777).

<sup>(</sup>۲) ب، ج، د: أينعت، ينعت و أينعت بعنى واحد، لا أن الرباعى أكثر استعمالا من الثلاثي. أنظر: المصباح المنير (٣٦٠/٢).

<sup>(</sup>Y) في ب، د: حل \_ بسقوط الألف في أولها ..

<sup>(</sup>۱۸) و هى قوله تعالى: "حرمت عليكم أمهاتكم و بناتكم و أخراتكم و عماتكم و خالاتكم و بنات الأخ و بنات الأخت و أمهاتكم التى الرضاعة و أمهات نسائكم التى فى حجوركم من نسائكم التى دخلتم بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم و حلائل أبنائكم الذين من أصلابكم و أن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف إن الله كان غفورا رحيما". سورة النساء (٢٣)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (أي طالت) زيادة من ب.

<sup>(</sup>١٠) في ب، ج: ذاهب. و ذلك صحيح إذا جعل فعل "ذكر" مجهولا.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

الصفة كما أن "من" سؤال عن الذات. و لأن الاناث من العقلاء يجرين مجرى غيرالعقلاء. (۱) و منه قوله تعالى: "أو (۱) ما ملكت أيمانكم". (۳) و (اا قوله تعالى: "مثنى و ثلاث و رباع" (۱) على البدل دون الجمع في حالة واحدة أي فانكحوا مثنى و (انكحوا) (۱) ثلاث بدل مثنى و (انكحوا) (۱) رباع بدل ثلاث. و قيل: "الواو" هنا بمعنى "أو" (۱)

و قوله: (فانه ظاهر فى الاطلاق) أى فى احلال النكاح. فالحلال و المباح و المطلق نظائر فى الشرع. إذ الحلال: ما أطلق له الفعل مأخوذ من الحل، و هو الفتح و الإطلاق (و)(٩) رفع القيد. (١٠) و منه: حل القيد عن عبده. إذا أطلقه. و الاطلاق (عبارة عن)(١١) رفع القيد و عن الفتح(١١)

<sup>(</sup>۱) أنظر: تفسير النسفى (۱/ ۲۰۵)، و علل البيضاوى كون الإناث يجربن مجرى غير العقلاء بنقصان عقلهن. أنظر: تفسير البيضاوى (۱/ ۸٤/).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: و.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة النساء (۳).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>ه) سورة النساء (٣).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>V) ساقطة من الأصل.

<sup>(^)</sup> هذا معنى قول الأنبارى حيث قال: هذه الواو معناها التفرق و ليست جامعة. أنظر: زاد المسير (٨/٢)، أما النسفى ـ و هو صاحب الشرح ـ فقال فى تفسيره: و جىء بالواو لتدل على تجويز الجمع بين الفرق، و لو جىء بأو مكانها لذهب معنى التجويز. أنظر (١/٦/١). و به قال البيضاوى رحمه الله في تفسيره. أنظر (٨٤/١).

<sup>(</sup>۱) (و) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۰) أنظر: مختار الصحاح (ص ۱۵۰)، لسان العرب (۹۷٦/۲).

<sup>(</sup>۱۱۱) (عبارة عن) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۲۰ أنظر: لسان العرب، مادة (طلق) (۲۹۹۳/۳)، مختار الصحاح، مادة (طلق) (۳۹۹ (ص ۳۹۹).

أيضا. (١)

و انما قلنا بأنه ظاهر فيه لأن كل عربى يسمع هذه الآية يفهم منه إباحة النكاح، لأنه أمر بالنكاح. و أدنى درجات الأمر: الإباحة (۲) و لكن الآية ما سيقت لإباحة (۳) النكاح، و انما سيقت لبيان العدد، لأن الله تعالى بدأ بذكر أول العدد بقوله: "مثنى" ثم زاد عليه ما يليه و هو (٠٥/أ) "ثلاث" ثم ما يليه و هو "رباع" ثم أعقب بيان ما ليس بعدد بعده و علقه بخوف (٤) الجور و الميل بقوله تعالى: "فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة" (٥) و لأن جواز النكاح عرف قبل ورود هذه الآية بنصوص أخر (٢) و بفعل الرسول عليه السلام، لكن لم يكن العدد مبينا، فمست الحاجة إلى بيان العدد فكان نزول الآية لذلك. فكان (٧) النص زائدا على الظاهر في الظهور و الجلاء (٨) فكان أولى و أقوى عند تعارضهما.

و هذا لأن الكلام إذا سيق للمقصود كان أزيد (٩) ظهورا و أبين وضوحا

<sup>(</sup>۱) قال عبد العزيز البخاري رحمه الله: و في اختيار لفظ "الإطلاق" إشارة إلى أن الأصل في النكاح الحظر، لأن النكاح رق، و كونها حرة ينافي صيرورتها مملوكة، و لأنها مكرمة بالتكريم الإلهي، كما قال الله تعالى: "و لقد كرمنا بني آدم" سورة الإسراء (۷۰)، و صيرورتها موطوءة مستفرشة لا يلاتم التكريم، الا انه أبيح للضرورة. أنظر كتاب التحقيق (۱/۷)، كشف الأسرار (۲۸/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: كشف الأسرار (٤٨/١)، كتاب التحقيق (١٤/ب)، التبيين (١/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٣) (لإباحة) مكرورة في ج.

<sup>&</sup>lt;sup>ن)</sup> في جـ: لخوف.

<sup>(</sup>ه) سورة النساء (٣).

<sup>(</sup>۱) كقوله تعالى: "و أنكحوا الأيامى منكم و الصالحين من عبادكم" سورة النور (٣٢)، أنظر التبيين (١٩٦/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی د: و کان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في جه: الخلاف.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: أريد به.

بالنسبة إلى ما لم يسق له. و هذا أوضح لمن أنصف و لم يعاند.

(ثم) (١) اعلم أنه اغا (٢) يترجح النص على الظاهر بقصد المتكلم لأن الترجيح اغا يصح بما لا يصلح حجة بنفسه، و قصد المتكلم ليس بحجة بدون التكلم. و كذلك نقول في رجحان المفسر و المحكم، لأن النص الها يصير مفسرا و محكما بقوة البيان و الترجيح (٣) أبدا اغا يكون بقوة في الدليل لا بما هو لديل كما عرف في باب القيام.

فإن قيل: لو عكس عاكس و قال بأن هذه الآية نص في بيان اطلاق النكاح و إباحته، ظاهر في بيان العدد لم يقدروا على الزامه و دفعه.

قلنا: لو كان الإطلاق مسوقا لاقتصر على قوله: "فأنكحوا ما طاب لكم من النساء"(٤) إذ المقصود حصل به. فلما لم يقتصر عليه علم أن الثاني هو المقصود. فإن قلت: جاز أن يكون المقصود كليهما فيكون نصا فيها.

قلنا: لا كذلك، فإن الإباحة عرفت بنصوص أخر، فيكون حمله على ما ذكرت حملا للكلام (٥) على الإعادة لا على الإفادة.

فإن قيل: انما يصح هذا أن لو كان النص لاحقا، و ما هو المبيح للنكاح سابقا.

قلنا: الحال لا تخلوا اما أن كان (١) النص المبيح للنكاح سابقا

ساقطة من الأصل و من ب.

<sup>(</sup>انما) ساقطة من ب.

ب: فالترجيح.

سورة النساء (٣).

في جه: الكلام.

<sup>(</sup>لو كان النص لاحقا، و ما هو المبيح للنكاح سابقا. قلنا: الحال لاتخلو ام ان) ساقطة من ج.

المفسر و هو ما ازداد وضوحا على النص على وجه لا يبقى فيه احتمال التأويل و التخصيص. نحو قوله تعالى: "فسجد الملائكة كلهم أجمعون". و حكمه: الإيجاب قطعا بلا احتمال تأويل و لا تخصيص لا أنه يحتمل لنسخ، فإذا ازداد قوة و أحكم المراد به عن احتمال التبديل سمى محكما.

أو لم يكن. فإن كان فظاهر،/و ان لم يكن فكذلك، لأنه يلزم التكرار (٠٥/ب) بذلك ان لم يلزم بهذا.

فان قلت: إن لم يلزم التكرار من حديث النص يلزم التكرار (١١) من حديث الظاهر.

قلت: الأول أهم، لأنه حينئذ يقع التكرار فيما هو المقصود.

المفسر (۲) مأخوذ من الفسر، و هو مقلوب من السفر (و هو) (۳) الإظهار و الكشف. يقال: "سفرت المرأة" إذا كشفت النقاب عن وجهها. و "أسفر الصبح" إذا أضاء إضاءة تامة (٤) لا شبهة فيه. فتكون التفسير مقلوبا من التسفير، (٥) كجذب

<sup>(</sup>۱۱) (بذلك ان لم يلزم بهـذا. فـإن قلت: إن لم يلزم التكرار من حـيث النص يلزم التكرار) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱) أنظر ما ورد في المفسر و المحكم و حكمهما في: أصول السرخسي (١/ ١٦٥) أنظر ما ورد في المفسر و المحكم و حكمهما في: أصول البزدوي (١٩٥١ ـ ١٥٥)، المغنى أصول البزدوي (١٢٥ ـ ١٥٥)، ميزان الأصول (٣٥٣ ـ ١٢٥)، شرح المنار لابن ملك (ص ٣٥٣)، منافع الدقائق (ص ٢٧)، مرآة الأصول مع حاشية الأزميري (١/ ٢٠١)، التوضيح و التلويح (١/ ٢٣٧)، مرآة الأصول مع حاشية الأزميري (١/ ٢٧٧)، التحقيق (لوحة ١٤/ب)، التعقيم (لوحة ١٢/ب)، الوافي (لوحة ١٨/أ).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من جميع النسخ، و قد أكملناها من ميزان الأصول لأن المعنى اللغوى منقول منه نصا.

<sup>(1)</sup> قد نقل الشارح من قوله (المسفر مأخوذ) إلى قوله (إضاءة تامة) من الميزان بالنص. أنظر (ص ٣٥١).

<sup>(</sup>۱) قال الجوهري في الصحاح: أظنه مولدا. (۲/ ۷۸۱)، و سكت عنه صاحب القاموس. أنظر: ترتيب القاموس للأستاذ أحمد الطاهر الرازي (۳/ ٤٩٠).

وجبذ، (۱) و طمس و طسم. (۲) و ذلك نحو قوله تعالى: "فسجد الملاتة كلهم أجمعون". (٣) فإن الملاتكة جمع عام يحتمل التخصيص كما يقال: "جاءني بنو النضير" و إن كان الجائي أكثرهم، فانسد بالتخصيص بذكر "الكل"، و (بعد) (٤٠) ذكر الكل احتمل تأويل التفرق فقطعه بقوله: "أجمعون". فصار مفسرا.

و في قوله: (على وجه لا يبقى فيه احتمال التأويل، و التخصيص) (٥) إشارة إلى أن النص يحتملها. و لما كان (النص) (١) يحتملها فلان(٧) يحتملها الظاهر أولى. لكن هذا الاحتمال لم ينشأ عن دليل فلا يقدح في إفادة العلم القطعي و حكمه أن حكم المفسر، إلا أنه يحتمل النسخ من حيث أنه مفسر و إن كان هذا النص و هو قوله تعالى: "فسجد الملائكة كلهم أجمعون" (٨) لا يحتمل النسخ لانعدام (٩١ قبوله النسخ باعتبار أنه اخبار عن أمر كائن. و النسخ في الأخبار لا يكون، لأنه يصير بمعنى البداء و ظهور الغلط بخلاف النسخ في الأحكام الشرعية، لأنه بيان انتهاء الحكم، لا باعتبار أنه مفسر فاندفع الاشكال. <sup>(۱۱)</sup>

يقال: إن هذه الآية تحتمل النسخ من حيث كونها مفسرة لما يلزم من المحذور. و لهذا أورد بعضهم \_ كصدر الشريعة في التوضيح (٢٣٨/١) \_ في نظيره قوله تعالى: "فاقتلوا المشركين كافّة" سورة التوبة (٣٦) فإن قوله "كافّة" سد باب

قال الجوهري بقلبه (٢/ ٥٦١)، و صاحب القاموس قال: و ليس مقلوبة، بل لغة صحيحة، و وهم الجوهري و غيره (١/ ٤٣٦).

أنظر: لسان العرب (٤/٢٦٧٢).

سورة الحجر (٣٠).

ساقطة من الأصل.

في ب، جه: احتمال التخصيص و التأويل.

ساقطة من الأصل.

في الأصل، د: فكان.

سورة الحجر (٣٠).

في ب، د: لأن عدم.

<sup>(</sup>١٠) قال بعضهم: ما زال الاشكال موجودا، لأن اختلاف الحيثية لا يفيد هنا إذ قيد الحيثية الما يعتبر في الأمور التي تختلف باختلاف الاعتبارات فلا يمكن أن

و المحكم في اللغة اسم للشيء المتقن، مأخوذ من أحكام البناء. يقال: "بناء محكم" أي متقن، و لا وهاء فيه و لا خلل. (١١)

وحده في عرف أهل الأصول: "ما أحكم المراد به قطعا بحيث لا يحتمل التبدل و الانتساخ  $^{(1)}$  أصلا  $^{(2)}$  كالنصوص  $^{(3)}$  الدالة على اثبات ذات البارى (جل  $^{(3)}$  و صفاته نحو سورة الإخلاص و آية الكرسى  $^{(3)}$  و آخر سورة الحشر  $^{(4)}$  و قوله (تعالى)  $^{(4)}$  "إن الله لا يظلم الناس شيئ  $^{(4)}$  إن الله على كل شيء قدير  $^{(4)}$  إن الله بكل شيء عليم  $^{(4)}$ .

التخصيص، لكنه يحتمل النسخ لكونه حكما شرعيا. و اعترض ايضا على هذا المثال لأنه يدخل فى تعريف المحكم، لأنه يصدق عليه، أنه لا يقبل النسخ. أنظر: شرح ابن ملك على المنار و معه حاشية الرهاوى على ابن ملك و حاشية عزمى زاده (ص ٣٥٥).

<sup>(</sup>۱) أنظر: لسان العرب (۹۵۳/۲)، و قد نقل الشارح المعنى اللغوى بالنص و المعنى الاصطلاحي بتصرف يسير من ميزان الأصول (۲/۲ ۳۵۳ ـ ۳۵۳).

<sup>(</sup>۲) في ج: الانفساح. قال عبد العزيز البخارى: كونه غير قابل للنسخ ليسمى محكما وهو قول عامة الأصوليين من أصحابنا و منهم من لم يشترط ذلك و قال: هو ما لا يحتمل الا وجها واحد. أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (١/١٥).

<sup>(</sup>۳) هذا أحد نوعى المحكم على ما ذكر فى الميزان، و النوع الثانى هو الدلائل السمعية بعد وفاة الرسول صلى الله عليه و سلم لأنها تحتمل الانتساخ فى زمنه مع كونها محكمة. (ص ٣٥٣). و يسمونه محكما لغيره كما يسمون النوع الأول محكما لعينه. أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (١/١٥).

<sup>(1)</sup> في د: كالمنصوص.

<sup>· (</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة البقرة ( ٢٥٥).

<sup>(</sup>٧) سورة الحشر (٢٢، ٢٣ ،٢٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> (تعالى) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۱) سورة يونس (£٤).

البقرة (٢٠). سورة البقرة (٢٠).

<sup>(</sup>١١) سورة الأنفال (٧٥).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و هذا لأنه (۱) علم (۲) بالعقل ان العلم من صفات العلم من صفات البارى، و هذا لأنه (۱) علم (۱) بالعقل ان العلم من صفات البارى، و لا بد من اثباته له ضرورة افتقار المحدثات إليه لما عرف. و إذا ثبت أنه صفة له (۱) لا بد و أن يكون أزليا و قديما (إذ لا يعرض عليه عارض و لا يحدث له حادث، فإذا كان أزليا و قديما) (۱) لا يزول ألبتة، إذ القديم ينافى العدم، إذ لقدمه (۱) يستغنى بوجوده عن غيره، و لا كذلك المحدثات، إذ وجودها من غيرها، فيعرض عليه العد. و فى هذا باب كبير و علمنا هذا (۱) فرع لهذا العلم، (۷) فلا نظيل الكلام فيه. (۸)

ثم اعلم أن النسخ اذهاب الأول أصلا من غير بدل، و التبديل اذهاب الأول بدل. (٩)

<sup>(</sup>١) في جه: هذا الا له.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب: عرف.

<sup>(</sup>اله) ساقطة من د. (اله)

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>o) في الأصل: تقدمه.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> أي علم أصول الفقه.

<sup>(</sup>V) أي علم التوحيد.

<sup>(^)</sup> قال صاحب مرآة الأصول: (المحكم اما لعينه ان انقطع احتمال النسخ بما يدل على الدوام و التأبيد) كقوله تعالى: "و لا أن تنكحوا من بعده أزواجه أبدا" سورة الأحزاب (٥٣)، و قوله عليه السلام: "الجهاد ماض إلى يوم القيامة" (أو بحسب محل الكلام بأن يكون معنى الكلام في نفسه مما لا يحتمل التبديل عقلا)، كالآيات الدالة على صفات الصانع تعالى، و منه الأخبار المحضة الصادرة من الشارع.

و اما لغيره ان انقطع احتمال النسخ بمض زمان الوحى، فعلى هذا كل من الظاهر و النص و المفسر محكم بعد الرسول عليه السلام. مرآة الأصول على مرقاة الوصول مع حاشية الأزميري (٢٠٣/١).

<sup>(</sup>١) و اما ههنا فهما مترادفان. كذا في كشف الأسرار على البزدوي (١/١٥).

و انما يظهر التفاوت في موجب هذه الأسامي عند التعارض. فأما الكل فيوجب ما انتظمه يقينا.

قوله: (و إنما يظهر التفاوت إلى آخره) أى التفاوت الذى ذكرنا بين هذه الأسامى الما يظهر أثره (عند التعارض) (١١) حتى يصير الأدنى متروكا بالأعلى و يترجح الأقوى على الأضعف.

فإن النص يترجح على الظاهر، و المفسر عليهما، و المحكم على الكل. (فاما (۲) الكل (۳)) أى كل واحد من هذه الأربعة (فيوجب (٤) ثبوت ما انتظمه يقينا) (٥) حتى يصح اثبات الحدود و العقوبات بالظاهر كما يصح بالنص و المفسر

<sup>(</sup>۱) قال عبد العزيز البخارى فى كتاب التحقيق: تسمية تقابل هذه الأقسام تعارضا تسامح فى العبارة، لأن شرط حقيقة التعارض تساوى الحجتين المتقابلتين فى القوة، ولم يوجد لما ذكر فى المنتخب وغيره من أن النص أقوى من الظاهر، والمنسر أقوى من النص، والمحكم أقوى من الكل ... لكن تصور بصورة التعارض من حيث النفى والاثبات سمى به.

أنظر لوحة (١٥/أ). وقال الإزميرى: التساوى رتبة معتبر ههنا وعدم التساوى من حيث الدنو و العلو لا يضر. أنظر: حاشية الإزميرى (٢٠٤/١)، شرح ابن ملك (ص ٣٥٧)، حاشية الرهاوى (ص ٣٥٧).

<sup>(</sup>Y) في جميع النسخ: اما (بسقوط الفاء).

<sup>(</sup>٣) قال صاحب التبيين: حرف التعريف فيه، أي في "الكل" المعهد (٢٠٣/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في جميع النسخ: يوجب (بسقوط الفاء).

<sup>(</sup>٥) قال العلامة عبد العزيز البخارى في التحقيق و في كشف الأسرار:

هذا فى المفسر و المحكم بلا خلاف، فاما الظاهر و النص على التفسير الذى ذكر فهو مذهب العراقيين من مشاتخنا كأبى الحسن الكرخى و أبى بكر الجصاص، و إليه ذهب القاضى الإمام أبو زيد و عامة المتأخرين.

و قال بعض مشائخنا منهم الشيخ أبو منصور الماتريدى و من تابعه حكم الظاهر وجوب العمل بما وضع له اللفظ ظاهرا لا قطعا، و وجوب اعتقاد حقيقة ما أراد الله تعالى منه و كذلك حكم النص.

و به قال أصحاب الحديث و أكثر أصحاب الشافعي، و بعض المعتزلة.

و المحكم. و التساوى(١) في هذا الوصف لا يمنع التفاوت في وصف(٢) آخر.

مثال تعارض الظاهر مع النص قوله تعالى: "و الوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين (۲) «(۱) مع قوله تعالى: "و حمله و فصاله ثلاثون شهرا «(۱) فقال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: إن الآية الأولى نص فى أن مدة الرضاع (۲) مقدر بحولين، و الآية الثانية ظاهرة فى أن مدة الرضاع (۷) ثلاثون شهرا، لأنها سيقت لبيان منة الوالدة على الولد/بدلالة سياق الآية (۱۵/ب) و هو قوله تعالى: "و وصينا الإنسان بوالديه إحسانا حملته أمه كرها و وضعته كرها «(۱) فتكون الأولى

و حجة الأولين: انه لا عبرة للاحتمال إذا لم يدل عليه قرينة، لأنه الناشىء عن إرادة المتكلم \_ و هي أمر باطن \_ لا يوقف عليه، و الأحكام لا يتعلق بالمعانى الباطنة لخروجها عن الوسع، كرخص المسافر لا تتعلق بحقيقة المشقة، و النسب بالاعلاق، و التكليف باعتدال العقل لكونها أمورا باطنة، بل بالسفر الذى هو سبب المشقة، و الفراش الذى هو دليل الإعلاق، و الاحتلام الذى هو دليل اعتدال العقل. اه

التحقيق لوحة (١٥/٠)، كشف الأسرار (١٨/١).

- ۱<sup>۱</sup> في ب: فالتساوي.
- <sup>(۲)</sup> في جه: وصفه.
- (۳) (کاملین) ساقطة من جه، د.
  - " سورة البقرة (٢٣٣).
  - (٥) سورة الأحقاف (١٥).
- <sup>)</sup> بفتح الراء. أنظر: مختار الصحاح (ص ٢٤٥).
- (مقدر بحولين، و الآية الثانية ظاهرة في أن مدة الرضاع) ساقطة من جد.
- (١٥) سورة الأحقاف (١٥).

و حجتهم فى ذلك: ان ما دخل تحت الاحتمال و إن كان بعيدا لا يوجب العلم، بل يوجب العمل، كخبر الواحد، و القياس، و كل عام يحتمل الخصوص، و كل حقيقة يحتمل المجاز، فلا يثبت القطع مع الاحتمال بخلاف المحكم و المفسر لانقطاع الاحتمال عن المحكم بالكلية، و عن المفسر بعد وفاة النبى عليه السلام.

راجحة على الثانية. (١)

و قال أبو حنيفة رضى الله عنه: (٢) النص المقيد "بحولين" (٣) محمول على استحقاق الأجرة. فإنهما أجمعوا (على) (٤) أن الرجل إذا طلق امرأته و طلبت المرأة أجرة الرضاع بعد حولين و أبى الزوج الإعطاء فانه لا يجبر على ذلك، و لو وقع ذلك في حولين فانه يجبر على الإعطاء، الا انهما اعتبرا الحولين في حق جميع الأحكام. (٥)

و مثال تعارض النص مع المفسر قوله عليه السلام: "المستحاضة تتوضأ لك صلاة". (٢) فان صلاة" مع قوله عليه السلام: "المستحاضة تتوضأ لوحقت كل صلاة". (٢) فان

- (۱) في د: الثاني \_ بسقوط تاء التأنيث في آخرها \_.
  - <sup>(۲)</sup> في ب: رحمه الله.
- (۲۳) النص المقيد هو قوله تعالى: "و الوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين". سورة البقرة (۲۳۳).
  - (<sup>1)</sup> ساقطة من الأصل و من ب.
- (۱) أنظر: أحكام القرآن لأبى بكر الجصاص، مصورة عن الطبعة الأولى (٤٠٩/١).
- (۱) رواه أبو داود عن عائشة رضى الله عنها. لفظه: "جاءت فاطمة بنت أبى حبيش إلى النبى صلى الله عليه و سلم، فذكر خبرها و قال: ثم اغتسلى، ثم توضئى لكل صلاة و صلى". أنظر: كتاب الطهارة ( ١ / ٧١).
- و رواه الترمذى عن عدى بن ثابت عن أبيه عن جده بلفظ" المستحاضة تدع الصلاة أيام اقرائها التى كانت تحيض فيها ثم تغتسل و تتوضأ عند كل صلاة و تصوم و تصلى". أنظر: أبواب الطهارة، باب ما جاء ان المستحاضة تتوضأ لكل صلاة (١٩٩/١)، نصب الراية (٢٠٢/١).
- (۷) قال الزيلعى فى نصب الراية: غريب جدا. أنظر (۲۰٤/۱) \_ و قال العينى فى البناية: قال بعضهم: هذا غريب. يعنى بلفظ "لوقت كل صلاة". قلت: ليس كذلك. بل روى هذا الحديث بهذه اللفظة فى بعض ألفاظ حديث فاطمة بنت أبى حبيش: "و توضئى لوقت كل صلاة" اهد. أنظر: (۲/۷۲۱)، المغنى لابن قدامة (۲/۵۰۱)، المبسوط (۲/۸۱)، جامع مسانيد الإمام أبى حنيفة قدامة (۲۸۸۱)، شرح فتح القدير (۲۷۹۱).

## و لهذه الأسامي أضداد تقابلها

الأول يحتمل التأويل، لأن (١) اللام تستعار (١) للوقت. يقال: أتيتك لصلاة الظهر، أى لوقتها، فحملنا النص على المفسر، و على هذا قس البواقى (٣) و مثاله فيمن تزوج امرأة إلى شهر، فانه يكون ذلك متعقلا نكاحا، أن قوله أزوجك، نص اللنكاح، و لكن احتمال المتعة فيه قائم، و قوله: إلى شهر مفسر في المتعة (١) ليس فيه احتمال النكاح، إذ النكاح لا يحتمل التوقيت بحال. فإذا اجتمعا في الكلام رجحنا المفسر و حملنا النص على ذلك المفسر، فكان متعة لا نكاحا. (٥)

قوله: (و لهذه الأسامى أضداد تقابلها) المقابلة جنس (٦) تحته أنواع أربعة:

<sup>(</sup>۱۱) ب: استبدل (لأن) بـ(إذ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ب: تستعمل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ب، ج، د: الباقي.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل: المدة.

<sup>(°)</sup> و ذكر الإتقانى نظير التعارض بين المفسر و المحكم حيث قال: قوله تعالى: "أقيموا الصلاة". سورة الأنعام (٧٢). هذا ظاهر بالنظر إلى فهم العارف باللسان من غير تأمل، نص من حيث ان الغرض من سوق الكلام إيجاب الصلاة، مفسر من حيث أن الصلاة كانت مجملة فسرها النبى صلى الله عليه و سلم بقوله و فعله.

ثم هي كان يحتمل أن لا يتكرر وجوبها لما ان الأمر لا يقتضى التكرار. و قوله تعالى: "إن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا" سورة النساء (٣)، أى فرضا مؤقتا يقتضى التكرار، و هذه الآية محكمة في التوقيت، ترجمت على تلك، ثم وجه رجحان البعض على البعض زيادة وصف وجد في الراجح دون المرجوح، و هو ظاهر. التبيين (٢/١/١).

الجنس هو كلى مقول على كثيرين مختلفين بالحقيقة فى جواب ما هو من حيث هو كذلك. (فالكلى) جنس، و قوله (مختلفين بالحقيقة) يخرج النوع و الخاصة و الفصل القريب. قوله (فى جواب ما هو) يخرج الفصل البعيد، و العرض العام. و هو قريب ان كان الجواب عن الماهية، و عن بعض ما يشاركها فى ذلك الجنس، و هو الجواب عنها، و عن كل ما يشاركها فيه، كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان.

و بعيد ان كان الجواب عنها و عن بعض ما يشاركها فيه غير الجواب عنه و عن البعض الآخر، كالجسم النامى بالنسبة إلى الإنسان. التعريفات (ص ٧٨).

المتناقضان، (۱) و المتضادان، (۲) و المتضايفان، (۳) و الملكة و العدم. (٤) فالضدان صفتان و جوديتان يتعاقبان على موضع (۱) (واحد) (۱) و يستحيل اجتماعهما. (۷) و ذكر الشيخ الإمام علم الهدى أبو منصور الماتريدى (۸)

له من المصنفات: مأخذ الشرائع فى الأصول، و فى الكلام: كتاب التوحيد، و كتاب المقالات، و كتاب بيان أوهام المعتزلة، و كتاب السرد على القرامة. و فى التفسير: كتاب تأويلات القرآن، و هو كتاب لا يدانيه شىء من تصانيف من سبقه فى ذلك الفن. توفى بسمرقند سنة ٣٣٣ه. أنظر: الجواهر المضية

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: المتناقصان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: المتضان.

<sup>(</sup>۳) كالأبوة و البنوة، قد يجتمعان في موضع واحد، كزيد مثلا، لكن الأمن جهة واحدة، بل من جهتين، فإن أبوته بالقياس إلى أبيه. التعريفات (ص ١٩٨٨).

<sup>(1)</sup> أمران أحدهما وجودى، و الآخر عدمى، ذلك الوجودى لا مطلقا، بل من موضوع قابل له كالبصر و العمى، و العلم و الجهل، فان العمى عدم البصر عما من شأنه البصر، و الجهل عدم العلم عما من شأنه العلم. المصدر نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> فی ب، د: موضوع.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۳۷) أنظر التعريفات (ص ۱۳۷). و لا فرق بين الضدين و النقيضين: أن النقيضين لا يجتمعان و لكن لا يجتمعان و لكن يرتفعان كالعدم و الوجود، و الضدين لا يحتمعان و لكن يرتفعان كالسواد و البياض. و قد يطلق على كل واحد من هذه المتقابلات اسم الضد في اصطلاح الفقهاء، كأنهم ازدادوا بالضد ما يقابل الشيء، و لا يجتمع معه في محل واحد لجهة واحدة.

التحقيق، لوحة (١٦/أ).

<sup>(^)</sup> هو محمد بن محمد بن محود، كنيته: أبو منصور الماتريدى، نسبة إلى ماتريد، بفتح الميم و ضم التاء المثناة و كسر الراء و سكون الباء التحتية فى آخره دال مهملة، محلة بسمرقند. كان رحمه الله من أئمة المتكلمين، و عرف بإمام الهدى، و كان له رأى وسط بين المعتزلة و الأشعرية فى القول بحسن الأفعال و قبحها.

(رحمد الله) (١) قول الناس في ماهية الضد (فقال) (٢) قال قوم: هو () (٣) نهاية الخلاف. و قال قوم: الضد ما يناقض ضده، و الحق ما ذكرناه بدأ.

ثم ذكــر الأضــداد في هذا القــسم/و لم يذكــر في القــسم(٤) الأول لما (٥) (٢٥/أ) ان الخاص ضد العام، وكذا المأول (١) ضد المشترك، وليس النص بضد الظاهر (٧) و كذا المحكم مع المفسر، لأن في الكل معنى الظهور. و الظهور لا يضاد الظهور. فاستدعى ذكر الأضداد بأنفسها في قسم آخر، لأن بضدها تتبين الأشياء، وكذلك (٨) المجاز ضد الحقيقة و الكناية ضد الصريح، الا أن التنافر و الاختلاف على وجهين: (١)

أحدهما: ان لا يكون بينهما غاية العناد و البعاد، (١٠٠ كالخاص مع العام. فان الخاص داخل في العام لكن التباين بينهما ثابت من حيث ان الخاص لا يتناول الا الواحد بذاته و معناه. و العام ما يتناول جميع المسميات.

و كذا (١١١) المشترك مع المأول، فإن المشترك ما يتناول معنى واحدا

<sup>(</sup>٢/ ١٣٠)، الفوائد البهية (ص ١٩٥)، الفتح المبين (١/١٨٢).

ساقطة من الأصلم.

ساقطة من الأصل و من ب.

<sup>(</sup>في) مزيدة من ب.

<sup>(</sup>القسم) ساقطة من ب.

في جه: ما \_ بسقوط اللام في أولها \_.

د: الملوك.

ج، د: للظاهر.

ب: و كذا.

ب، ج: نوعين.

في الأصل: غاية العتاد و العناد.

<sup>(</sup>۱۱۱) في ب، جه: كذلك.

فضد الظاهر الخفى، و هو ما خفى المراد منه بعارض غير الصيغة لا ينال إلا بالطلب، كأية السرقة، فانها خفية في الطرار و النباش لاختصاصهما باسم أخر يعرفان به.

و حكمه: النظر فيه ليعلم ان اختفاءه لمزية أو نقصان فيظهر المراد.

من المعانى المختلفة أو اسما من الأسماء. (١) و المأول و هو (٢) ما ترجح بعض وجوه المشترك بغال الرأى، فترى بينهما اتحادا من وجه و اختلافا من وجه آخر.

و الثانى: أن يكون الإختلاف بينهما من جميع الوجوه، كالظاهر مع الخفى، و النص مع المشكل و المفسر مع المجمل، و المحكم مع المتشابه. (٣)

قوله (بعارض غير الضيغة) انما ذكر هذا تحقيقا للمقابلة. فإن الظاهر ظهوره من حيث الصيغة فحسب، فضده الخفاء الوارد من غير الصيغة إذ لك كان الخفاء والغموض أكثر و أزيد من الظهور

<sup>(</sup>۱) كذا فى جميع النسخ، و هو خلاف ما سبق من تعريف المشترك حيث قال: و أما المشترك فما يشترك جمعا من الأسامى أو المعانى من غير انتظام بل على احتمال ان يكون كل واحد هو المراد به على الانفراد. انظر، ص ٥١ من قسم التحقيق.

<sup>(</sup>نان المشترك ما يتناول معنى واحدا من المعانى المختلفة أو اسما من الأسماء و المأول، و هو) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۳) قال عبد العزيز البخارى: هذا القسم داخل فى القسم الثانى، لأن بيان المتكلم قد يكون ظاهر المراد للسامع و قد لا يكون، فكان هذا تقسيما للنظم باعتبار ظهور المراد للسامع و خفائثه عليه. فما يتعلق بالظهور أربعة أوجه، و ما يتعلق بالخفاء أربعة أوجه.

فعلى هذا كان الأولى أن يقال: و القسم الثانى فى وجوه البيان بذلك النظم، و هى ثمانية، و الا لزم أن يكون القسم المقابل قسما آخر خارجا عن هذا القسم، و حينئذ يلزم أن يكون أقسام النظم و المعنى خمسة، و قد ذكرها أربعة. اهالتحقيق، لوحة (١٩٦/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> (إذ لو كان الخفاء الوارد من حيث الصيغة) ساقطة من د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

في الظاهر. (١)

فان قيل: قد ذكر شمس الأئمة السرخسى (٢) رحمه الله أن الخفى اسم لما اشتبه معناه و خفى (٦) المراد منه بعارض فى الصيغة. (٤) و كان الحق هذا، إذ هو ضد الظاهر، و هو ما ظهر المراد منه بنفس الصيغة (فوجب (٥) أن يكون الخفى ما خفى المراد منه بنفس الصيغة) (٢) تحقيقا/للمقابلة ( ٢٥/ب) و المضادة. فان التضاد الها يكون عند اتحاد الجهة. أما عند اختلافها (٧) فلا. (٨)

كان رحمه الله إماما من أئمة الحنفية، حجة ثبتا، متكلماً، محدثا أصوليا، عده ابن كمال باشا من المجتهدين في المسائل.

ألف فى الفقه و الأصول، فقد أملى ـ و هو سجين فى الجب ـ كتاب المبسوط فى الفقه، و له شرح مختصر الطحاوى، و شرح كتب محمد، و له كتاب فى الأصول يسمى أصول السرخسى. توفى رحمه الله سنة ٤٨٧هـ.

أنظر: الجواهر المضيئة (٢٠٨/٢)، الفوائد البهية (ص ١٥٨)، الفتح المبين (٢٦٤/١).

- (r) في الأصل: يخفي.
- أنظر: أصول السرخسي (١٦٧/١).
- (a) ب: وجب ـ بسقوط الفاء في أولها ـ.
  - (٦) ساقطة من الأصل.
  - <sup>۷)</sup> ب، ج: اختلافهما.

<sup>(</sup>١) في الأصل: استبدل (من الظهور في الظاهر) بـ (من ظهور الظاهر).

۷ هو محمد بن أحمد بن أبى سهل، المعروف بشمس الأثمة السرخسى، الفقيه الحنفى الأصولى. و كنيته: أبو بكر، و السرخسى نسبة إلى سرخس بلاة قديمة من بلاد خراسان.

<sup>&</sup>lt;sup>۸)</sup> أجيب عند في التحقيق بأن اتحاد المحل و الجهة و نحوهما انما هو شرط لتحقق استحالة الاحتماع، لالتحقق المضادة، فان السواد في محل يضاد البياض في محل آخر نظرا إلى استحالة اجتماعهما في أحد المحلين، و كذا الأبوة تخالف البنوة نظرا إلى استحالة اجتماعهما في شخص واحد بجهة واحدة. و كذا الكلام الذي ظهر معناه من كل وجه يضاد الكلام الذي خفي معناه من كل وجه، و إن كان الخفاء و الظهور في محلين كالمفسر مع المجمل، و المحكم مع المتشابه، و

قلنا: المصنف رضى الله عنه (١) اتبع التقويم (٢) و أصول الفقه لفخر الإسلام على البزدوى (٣) و كان المذكور في هدين الكتابين أصح، (٤) إذ الظهور في الظاهر

لم يمنع من التضاد اختلاف المحل فكذا اختلاف الجهة. لوحة (١٦/أ ـ ب).

(۳) هو على بن محمد بن الحسين، الفقيه الحنفى، الأصولى. يكنى بأبى الحسن، و يكنى أيضا بأبى العسر، لعسر تآليفه، و يلقب بفخر الإسلام.

و بزده ـ بفتح الباء ثم زاى ساكنة، و فتح الدال المهملة ـ و هى قلعة حصينة على بعد ستة فراسخ من نسف.

و قد ألف رحمه الله كنز الوصول إلى معرفة الأصول، و شرح الجامع الصغير و الكبير. و له تفسير للقرآن يبلغ عدد أجزائه مائة و عشرين.

و قد كان لأصوله أهمية عظيمة، دعت العلماء إلى الاعتناء بشرحه أهم شروحها: شرح عبد العزيز البخارى المسمى بكشف الأسرار.

تِوفَى رحمه الله سنة ٤٨٧هـ.

أنظر: معجم البلدان (٢/٥٤)، الفوائد البهية (ص ١٧٤)، الفتح المبين (٦٢/١).

(۱) عرف فخر الإسلام البزدوى الخفى بأنه اسم لكل ما اشتبه معناه و خفى مراده بعارض غير الصيغة.

و عرفه شمس الأثمة السرخسى بأنه اسم لما اشتبه معناه و خفى المراد منه بعارض فى الصيغة يمنع نيل المراد بها الا بالطلب.

و قال شارح أصول البزدوى: ذكر شمس الأئمة: "بعارض فى الصيغة" مكان قول المصنف "بعارض غير الصيغة" و هو قول المصنف "بعارض غير الصيغة" و عنى به أن الخفاء فى الصيغة ـ و هو السارق مثلا ـ بالعارض (...) لا أن يكون أصله خفيا، فيكون موافقا لما ذكره الشيخ ـ أى البزدوى ـ رحمهما الله.

و قيل: المراد من الصيغة في كلام المصنف نظم الآية، و المراد منها في كلام شمس الأثمة صيغة الطرار النباش مثلا، و لا اختلاف إذا بين كلاميهما. اه. أصول البزدوي مع كشف الأسرار (١/١٥، ٥٢)، أصول السرخسي (١/١٧).

<sup>(</sup>رضى الله عنه) ساقطة من د. و في ب: رحمه الله.

<sup>(</sup>۲) أنظر: التقويم، لوحة (۲۱/ب)، فقال فيه: اسم لما خفى معناه بعارض دليل غير اللفظ في نفسه، فبعد عن الوهم بذلك العارض حتى لم يوجد الا بطلب.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_ه١٥

لما كان من نفس الكلمة لغة فالخفاء الذي هو (۱) ضده (۲) ينبغى أن يكون من غير اللفظ ليكون (۳) الخفاء على قدر الظهور، و الا يزيد الخفاء على الظهور أو الظهور على الخفاء على الظهور أو الظهور على الخفاء، و انه ممتنع في باب المضادة و لأن اللفظ الواحد قد يكون ظاهرا باعتبار معنى و خفيا باعتبار معنى آخر، كآية السرقة (٤) ظاهرة فيمن أخذ مال الغير على سبيل الخفية و الاستسرار على وجه يسارق عين الحافظ، خفية في حق النباش و الطرار. (٥)

و كذلك اسم الزانى ظاهر فيمن أتى أجنبية فى الموضع المعتاد و خفى فى حق من عمل عمل قوم لوط. و إذا كان كذلك فلو كان الظهور و الخفاء بحسب الذات لاجتمع الظهور و الخفاء فى محل واحد فى وقت واحد و انه ممتنع بمرة. (١٦) فلا جرم يكون الخفاء فى غير الصيغة حتى يستقيم. ألا ترى أن الانجلاء فى النص لما كان من غيره، بأن سيق الكلام لأجله، كان الاستتار فى ضده، و هو المشكل من نفس الكلمة بأن دخل فى أشكاله و أمثاله. و لما كان الانكشاف فى المفسر من غير النص بأن ورد نص آخر فكشف المراد حتى (١٦) لم يبق الخفاء و الاستتار، (٨) كان الخفاء و الاستتار، (٨) كان

<sup>(</sup>۱) (هو) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۲) في ب، ج: استبدل (فالخفاء الذي هو ضده) بـ (فالذي هو ضده و هو الخفاء).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ب: لكون.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> و هى قوله تعالى: "و السارق و السارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله و الله عزيز حكيم". المائدة (٣٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵)</sup> أنظر معنى النباش، و معنى الطرار في ص ۸۷ و ۹۱ من هذا الكتاب.

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> في ب: مرة ـ بسقوط الباء في أولها ـ.

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> (حتى) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> في جه: الاستار.

<sup>(</sup>۱) في ج: الاستار.

"و (١) أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة "(٢) "و حرم الربا" (٣) حتى احتيج في فسر (٤) المجمل إلى المجمل.

و لما كان الانبرام فى نفس المحكم حتى كان مأمون (٥) النسخ كان ضده و هو المتشابه (٦) ما يوئس الوقوف عليها / فى الدنيا حيث خالف موجب (١/٥٣) النص موجب العقل قطعا، فتشابه المراد بحكم المعارضة.

و أما قوله "التضاد انما يكون عند اتحاد الجهة لا عند اختلافها".

قلنا: الظاهر و الخفى من الأسماء الاضافية كالأب و الابن و القليل و الكثير، و ما هذا شأنه يستحيل فيه اتحاد الجهة، بل الاختلاف فيها لازم، إذ (٧) يستحيل أن يكون الشخص أبا بالجهة التي كان بها إبنا أو ابنا بالجهة التي كان بها أبا.

قوله: (فإنها خفية في حق الطرار و النباش لاختصاصهما باسم آخر يعرفان به) يعنى أن اختصاصهما باسم آخر يدل على تغير في فعلهما أما من حيث الزيادة أو من حيث النقصان بالنسبة إلى فعل السارق. (١٠) و هذا لأن تغاير الأسامي يدل على تغاير المسميات، لأن الأسماء وضعت دليلا على المسميات.

<sup>(</sup>۱۱) (الواو) ساقطة من جميع النسخ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة البقرة (٤٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة البقرة ( ٢٧٥).

<sup>· (</sup>۱) الفسر: البيان، و بابه ضرب، و التفسير مثله. مختار الصحاح (ص ٥٠٣).

<sup>(</sup>a) c: مأمور.

<sup>(</sup>٦) أنظر معنى المتشابه (ص ١٠٦) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>ستحيل فيه اتحاد الجهة، بل الاختلاف فيها لازم، إذ) ساقطة من ج، د.

<sup>(</sup>بل الاختلاف فيها لازم، إذ يستحيل) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) كذا في أصول السرخسي (١٦٧/١)، أصول البزدوي (٢/١٥)، المغنى في أصول النقد (ص ١٢٨).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و الأصل، ان كل اسم له مسمى على حدة، و كل مسمى له اسم على حدة فاختفيا بواسطة تغير الاسم فيدرك بنفس الطلب<sup>(۱)</sup> انه داخل تحت آية السرقة<sup>(۱)</sup> أم لا. فأن كأن الاختصاص باسم آخر لزيادة كما في الطرار يدخل، و أن كأن لنقصان كما في النباش لا يدخل.

بيانه: أن السرقة أخذ المال على وجه المسارقة عن عين الحافظ الذى قصد حفظه، (٣) لكنه انقطع حفظه بعارض نوم أو غفلة، و النباش هو الآخذ (١) الذى يسارق عين من لعله يهجم عليه و هو لذلك (١) غير حافظ و لا قاصد (١) و هذه آية (٧) ظاهرة على قصور في (٨) فعله، و كذلك معنى هذا الاسم يدل على خطر

اية صفره على قصور فى تعلمه و تدنيع معنى هذا المسم يدن على عطر المأخوذ ، (٩٠) لأنه مشتق من السرقة و هى القطعة من الحرير. (١٠) قال النبى صلى الله عليه و سلم (١١) لعائشة (١٢) رضى الله عنها:

<sup>(</sup>۱۱) قال ابن أمير الحاج في التقرير و التحبير على التحرير: معنى الطلب هو النظر أو لا في معاني اللفظ و ضبطها. اهـ. (١٥٩/١).

و قال التفتازانى: هو الفكر القليل لنيل المراد و الاطلاع على أن خفاء لمزية أو نقصان. اهد التلويح على التوضيح (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة (۳۸).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> أنظر: التعريفات (ص ۱۱۸)، أنيس الفقهاء (ص ۱۷٦)، لسان العرب (۳/ ۱۹۹۸).

في د: الأخذ.

<sup>(</sup>ه) في د: كذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أنظر: كشف الأسرار على المنار للنسفى، مع شرح نور الأنوار على المنار (۱/ ۲۱۵)، هذا و ليس هذا معنى النباش، بل هو معنى الطرار.

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> فی هامش ب: أی علامة.

<sup>&</sup>lt;sup>۸)</sup> (فی) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> بكونه محرزا محفوظًا. كذا في أصول السرخسي (١٦٨/١).

۱۰۰ أنظر: لسان العرب (۱۹۹۸/۳).

<sup>(</sup>۱۱) الأصل، ج، د: عليه السلام.

١١٠ أم المؤمنين، الصديقة بنت الصديق، عائشة بنت أبى بكر، المكنى بأم عبد

٨٨\_\_\_\_\_\_\_٨٨

"أريت صورتك فى (١) سرقة من الحرير". (٢) و هذا الذى دل عليه اسم النباش ينبئ عن ضده من الهوان، (٣) لأنه مشتق من النبش، و هو بحث التراب، (٤) و التعدية بمثله باطل خصوصا فيما يندرئ بالشبهات. (٥) (٣٥/ب)

يحققه (۱) أن السرقة أخذ مال مملوك متقوم محرز على سبيل الخفية و قد اختل الكل في النباش. أما الأول فلان التمول عبارة عن الادخار لوقت الحاجة، و هذا غير موجود في الكفن، فانه مع الميت يوضع في القبر للبلي و الفناء، و إليه أشار الصديق رضى الله عنه حيث قال: "اغسلوا ثوبي هذين و كفنوني فيهما فانهما للمهل (۷) و الصديد، و الحي من الميت أحوج إلى

الله، ولدت قبل البعثة بأربع سنين أو خمس سنين، و توفيت سنة ٥٧هـ. و قيل سنة ٥٨، و دفنت بالبقيع.

أنظر: الإصابة (٩/٤ه٣)، أسد الغابة (٥٠١/٥)، شدرات الذهب (٦٠١/١).

<sup>(</sup>۱۱) ب: استبدل (فی) بـ(علی).

<sup>(</sup>۲) رواه البخارى فى الصحيح بلفظ "عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: أريتك فى المنام مرتين إذا رجل يحملك فى سرقة من حرير...".

<sup>(</sup>۱) و ترك الأحراز. كذا في أصول السرخسي (۱۹۷/۱)، كشف الأسرار على المنار (۲۱۹/۱).

<sup>(1)</sup> قال صاحب اللسان: النبش: هو استخراج الشيء بعد الدفن. (٦/ ٤٣٢٤.

<sup>(</sup>۰) إشارة إلى حديث رسول الله صلى الله عليه و سلم: "ادرءوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم". رواه الترمذي عن عائشة رضى الله عنها في كتاب الحدود، باب ما جاء في درء الحدود (١٨٣/١)، و رواه البيهقي في كتاب الحدود باب ان وجدتم مخرجا فخلوا سبيله (٤/٤/٤)، و عند الدارقطني في كتاب الحدود (٢/٤/٢)، نصب الرابة لأحاديث الهداية (٣/٩/٣).

<sup>(</sup>۱) مكانها بياض في جـ.

<sup>(&</sup>lt;sup>v)</sup> المهل هو القيح و الصديد، و هو أيضا دردى الزيت. أنظر: مختار الصحاح (ص ٦٣٨).

اجدید .

و كذا صفة المملوكية قد اختلت لأنه ليس بمملوك للميت، لأن الموت ينافى المالكية لأنه عبارة عن القدرة، و تلك (٢) باعتبار صفة الحياة تكون وقد انعدمت، (٣) و ليس بمملوك للوارث لحاجة الميت، فإذا لم يكن ملكا لأحد لا يكون علوكا، لأن المملوك بدون المالك لا يكون.

و آما الحرز فلان الكفن غير محرز بالحافظ، لأن الميت لا يحرز نفسه فكيف يحرز غيره. و المكان حفرة في الصحراء فلا<sup>(٤)</sup> يكون حرزا. ألا ترى أنه لا يجعل حرزا لثوب آخر من جنس الكفن. و هذا لأنهم يدفنون الميت في ملأ من الناس و من دفن مالا على قصد الإحراز فانه يخفيه عن الناس، و لو فعله في ملأ منهم

(۱) رواه أحمد عن عائشة رضى الله عنها بلفظ: "لما ثقل أبو بكر قال: أى يوم هذا، قلنا: يوم الاثنين، قال: فأى يوم قبض رسول الله صلى الله عليه و سلم؟ قال: قلنا: قبض يوم الإثنين، قال: فانى أرجو ما بينى و بين الليل. قالت: وكان عليه ثوب فيه ردع من مشق فقال: إذا أنا مت فاغسلوا ثوبى هذا و ضموا اليه ثوبين جديدين فكفنونى فى ثلاثة أثواب. فقلنا: أفلا نجعلها حددا كلها؟ قال: فقال: لا، انما هو للمهلة، قالت: فمات ليلة الثلاثاء.

أنظر مسند أحمد بن حنبل (٦/ ٤٥).

و روى البخارى نحوه فى صحيحه فى باب فى الجنائز باب موت يوم الإثنين (١٢٧/٢).

و رواه أيضا عبد الرزاق في مصنفه بلفظ: "عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال أبو بكر لثوبيه اللذين كان يمرض فيهما اغسلوهما و كفنوني فيهما، فقالت: ألا نشتري لك جديدا؟ قال: لا، إن الحي أحوج إلى الجديد من الميت. أنظر: نصب الراية لأحاديث الهداية (٢٦٢/٢).

(r) (و تلك) ساقطة من ج.

(۳) و الملك فى اصطلاح الفقهاء: اتصال شرعى بين الإنسان و بين شىء يكون مطلقا التصرفه فيه و حاجزا عن تصرف غيره فيه، فالشىء يكون مملوكا و لا يكون مرقوقا إلا و يكون مملوكا. التعريفات (ص ٢٢٩).

<sup>(1)</sup> في ب: و لا.

ينسب إلى الجنون، الا أن أبا يوسف رحمه الله يقول: (١) كونه مخصوصا باسم خاص لا يناقى كونه مراد بالنص كالطرار، و أيد هذا قوله عليه السلام: "سارق أمواتنا كسارق أحيائنا" (٢) فقد أثبت المماثلة و المشابهة بينهما بحرف التشبيه و هو يقتضى العموم في المحل القابل له كقول (٣) على (٤) رضى الله عنه: "إنما بذلوا الجزية لتكون (٥) دماؤهم كدمائنا و أموالهم كأموالنا" (١) و لأنه لما ثبت كونه سارقا

أنظر: شــرح ابن ملك (١/٣٦٣، ٣٦٣)، نور الأنوار على المنار (١/٥٢١، ٢١٥). ٢١٦).

و قد اعترض يحيى الرهاوى على هذا الحمل قائل: و لقائل أن يقول: الحمل و الترجيح الما هو بعد المعادلة و التساوى، و الموقوف لا يساوى المرفوع، فكيف يرجح الموقوف عليه. اللهم الا أن يقول: هذا نما لا يهتدى إليه الرأى فيحمل على السماع، فيكون حكمه حكم المرفوع. حاشية الرهاوى (ص ٣٦٣).

(۲) رواه البيهقى فى كتاب المعرفة عن عائشة رضى الله عنها موقوفا. و روى البيهقى أيضا فى سننه عن عامر الشعبى أنه قال: يقطع فى أمواتنا كما يقطع فى أحيائنا.

و روى أيضا عن عمران التجيبى أنه قال: كتب ابن شرحبيل إلى عمر بن عبد العزيز يسأله عن نباشى القبور، فكتب إليه عمر: لعمرى لبحسب سارق الأموات أن يعاقب بما يعاقب سارق الأحياء.

أنظر: نصب الراية (٣٦٦/٣)، سنن البيهقى (٨/ ٢٦٩).

(r) في الأصل، ج، د: لقول.

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن ملك و ملاجيون رحمهما الله أن أبا يوسف و الشافعى رحمهما الله قالا: يقطع النباش على كل حال لقوله عليه السلام: "من نبش قطعناه" قيل: هو محمول على السياسة لما روى عنه عليه السلام: "لأقطع على المختفى" وهو النباش بلغة أهل المدينة.

<sup>(</sup>۱) هو أمير المؤمنين على بن أبى طالب، أبو الحسن الهاشمى، ولد قبل البعثة بعشر سنين، استشهد فى ۱۷ رمضان عام ٤٠ه. أنظر: الإصابة (٧/٢)، أسد الغابة (١٦/٤)، شذرات الذهب (٤٩/١)، المعارف (ص ٨٨).

<sup>(</sup>o) في الأصل: ليكون.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ذکره فی نصب الرایة. أنظر (۳۹۹/٤).

بهذا الحديث وجب القطع بالنص.

قلنا: كاف<sup>(۱)</sup> التشبيه لا عموم له، كيف و المحل غير قابل له لما ذكرنا من المعانى فيكون الاستواء بينهما فى الاسم، و إطلاق اسم السارق عليه/بطريق المجاز بدليل أنه ينفى عنه فيقال: نبش و ما سرق، و قبول (36/أ) الانتفاء بالنفى علامة كونه مجازا، و لا يمكن اثبات الاسم قياسا إذ من شرط صحة القياس أن يكون المعدى شرعيا.

و أما الطرار فقد اختص به لفضل في جنايته و حذق في فعله، لأن الطر اسم لقطع الشيء عن اليقضان بضرب غفلة اعترته، (٢) و هذا مسارقة في غاية الكمال و تعدية الحديد (٣) بمثله في غاية الصحة و السداد، لأنه اثبات حكم النص بالطريق الأولى بمنزلة حرمة الشتم و الضرب بالنص المحرم للتأفيف. (٤) و هذا معنى قوله (و حكمه: النظر فيه ليعلم أن اختفاء لمزية) كما في الطرار (٥) (أو نقصان) كما في النباش (فيظهر (٢) المراد) حتى ألحق الطرار بالسارق في وجوب القطع، و لم يلحق النباش به. (٧) و نظيره (٨) من الحسيات الذي اختفى عن طالبه من غير تغير (١)

<sup>(</sup>۱) في جه: استبدل (كاف) به (كلام).

<sup>(</sup>٢/ ٣٨٧)، أساس البلاغة (١/ ٣٨٧). أساس البلاغة (١/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>۳) ب: و تعدية في الحدود.

<sup>(</sup>a) و هو قوله تعالى: "و قضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه و بالوالدين إحسانا اما يبلغن عندك البر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف و لا تنهرهما و قل لهما قولا كريما". الاسراء (٢٣).

<sup>(°) (</sup>كما في الطرار) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٦) في ب: فظهر، و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۷) أنظر هذه المسألة في: كشف الأسرار على المنار (۲۱٤/۱) و ما بعدها و معه نور الأنوار على المنار للشيخ أحمد المعروف بملاجيون (۲۱٤/۱) و ما بعدها، التوضيح مع التويح (۲٤۲/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب: و نظره.

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> ج، د: تغيير.

فضد النص: المشكل: و هو ما لا ينال المراد منه الا بالتأمل بعد الطلب لدخوله في أشكاله. و حكمه: التأمل بعد الطلب.

زى و اختلاط بين أشكاله فيعثر عليه بالطلب فحسب. (١)

و أما المشكل<sup>(۲)</sup> فيهو مأخوذ من قولهم: أشكل أى دخل فى أشكاله<sup>(۳)</sup> كأشتى، (<sup>1)</sup> أى دخل فى الشتاء، وهو قريب من المجمل، ولهذا خفى على (<sup>0)</sup> بعض العلماء، (<sup>۲)</sup> حتى قالوا: المشكل و المجمل سواء. و لكن بينهما فرق (<sup>۲)</sup> كما

<sup>(</sup>۱) قال البزدرى: الخفى مأخوذ من قولهم: اختفى فلان، أى استتر فى مصره بحيلة عارضة من غير تبديل فى نفسه. فصار لا يدرك الا بالطلب. اهر (٥٢/١)، و أصول السرخسى (١٦٧/١)، و كشف الأسرار على المنار (٢١٤/١)، شرح ابن ملك (ص ٣٦٠).

أنظر ما ورد فى تعريف المشكل و حكمه: أصول البزدوى (٢/١٥) و ما بعدها أصول السرخسى (١٦٨/١)، كشف الأسرار على المنار (٢١٦/١)، نور الأنوار (٢١٦/١)، شرح ابن ملك على المنار (٣٦٣)، ميزان الأصول (ص ٣٥٣)، التوضيح مع التلويح (٢/٠٤١)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (٢/٨/١)، التحرير مع التيسير (١٩٨/١)، فتع الغفار (م ١/١٥١)، منافع الدقائق (ص ٧٥).

<sup>&</sup>quot; أنظر: أساس البلاغة (١/ ٣٣٥)، لسان العرب (١٤/ ٢٣١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> فی ب: و اشتی.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی ج، د: عن.

<sup>(</sup>۱) قال القاضى الإمام: هو الذى أشكل على السامع طريق الوصول إلى المعانى لدقة المعنى فى نفسه لا بعارض، فكان خفاؤه فوق الذى كان بعارض حتى كاد المشكل يلحق بالمجمل. و كثير من العلماء لا يهتدون إلى الفرق بينهما. أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (٥٣/١).

<sup>(</sup>۷) نقل الشارح منقوله (و أما المشكل) إلى قوله (و أما المشكل) إلى قوله (و لكن بينهما فرق) بالتصرف من أصول السرخسي. أنظر (١٦٨/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

أشار إليه فى المتن. (١) و نظيره قوله تعالى: "و إن كنتم جنبا فاطهروا" (٢) فهذه الآية مشكلة فى حق داخل الفم و الأنف. فانهما دخلا فى الأشكال. لأن ظاهر البشرة يجب إيصال الماء إليه، و باطن البشرة لا يجب إيصال الماء إليه، (٦) و لهما شبه بالظاهر و الباطن حقيقة و حكما، لأنه إذا فتح فاه كان ظاهرا، و إذا ضم شفتيه كان باطنا، و إذا ابتلع الصائم البزاق لا يفسد صومه، و إذا أدخل الصائم فى فى فى مدشيئا (١) و لم يبتلعه لا يفسد صومه، فالحقا بالظاهر فى الجنابة، و بالباطن/فى الوضوء (١٥٤/ب) عملا بالشبهين.

أو نقول: ان قوله تعالى: "فاطهروا" (٥) يقتضى غسل جميع البدن لأن معناه: "فاطهروا أبدانكم". و البدن اسم للظاهر (٢) و الباطن. الا إن ما يتعذر ايصال الماء إليه سقط بالعذر كما يسقط عن الظاهر إذا كان به جراحة. و باطن الفم و الأنف يمكن غسله، فانهما يغسلان عبادة و عادة، نفلا في الوضوء، فرضا في النجاسة الحقيقية فيجب غسلهما. (٧)

و لا يقال: أن إدخال الماء في العين (٨) ممكن، و لا يجب غسلهما.

لأنا نقول: كما أن المتعذر منفى بقوله تعالى: "لا يكلف الله نفسا إلا وسعها" (١٠) فكذلك المتعسر منفى بقوله تعالى: "و ما جعل عليكم في الدين من

<sup>(</sup>۱) و قد عرف شمس الأثمة السرخسى المشكل بأنه اسم لما يشتبه المراد منه بدخوله في أشكاله على وجه لا يعرف المراد إلا بدليل يتميز به من بين سائر الأشكال. أنظر: أصول السرخسى (١٦٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المائدة (٦).

<sup>(</sup>٣) (و باطن البشرة لا يجب ايصال الماء إليه) ساقطة من جه، د.

<sup>&#</sup>x27;' في ب: يشئا في فمه. و (شيئا) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>ه) سبورة المائدة (٦).

<sup>(</sup>٦) في ب: الظاهر \_ بسقوط اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>۱) أنظر: الاختيار (۸/۱)، الهداية مع شرح فتح القدير (۸/۱، ٥٩).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> ج: العينين.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> سورة البقرة (۲۸٦).

حرج". (۱) و فيه من الحرج ما لا يخفى (۲) لأنه شحم لا يقبل الماء. و لذلك (۳) كف بصر من تكلف ذلك كابن عمر (1) و ابن عباس (۱) رضى الله عنهما. (۲)

و كذلك قوله تعالى: "نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم" (۱۷ مشكل فى حق اتيان المرأة فى الموضع المكروه. لأنه كلمة "أنى" يجىء بمعنى: كيف، قال الله تعالى: "أنى يكون له ولد"، (۱۸) و قال تعالى: "أنى يحيى هذه الله بعد موتها" (۱۱) أى كيف، و يجىء بمعنى "أين" قال الله تعالى: "أنى لك هذا" (۱۱) أى من أين لك هذا، (۱۱) و هذا يوجب الحل فى الدبر لأنه اطلاق فى المواضع أجمع. و الأول

<sup>(</sup>۱) سورة الحج (VA).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> في الأصل: خفي.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> ب: استبدل (لذلك) بـ(قد).

<sup>(1)</sup> هو الصحابى الجليل عبد الله بن عمر بن الخطاب، كنيته: أبو عبد الرحمن العدوى، ولد في السنة الثالثة من البعثة النبوية و توفى سنة ٧٧هـ.

أنظر: الإصابة (٣٤٧/٢)، أسد الغابة (٢٢٧/٣)، شذرات الذهب (٨١/١).

<sup>(°)</sup> هو الصحابى الجليل عبد الله بن عباس بن عبد المطلب، أبو العباس القرشى الهاشمى، ابن عمّ الرسول صلى الله عليه و سلم، ولد قبل الهجرة بشلاث سنين، و توفى سنة ٦٨هـ بالطائف.

أنظر: الإصابة (٢/ ٣٣٠)، البداية و النهاية (٨/ ٢٩٥)، أسد الغابة (١٩٢/٣)، شذرات الذهب (٧٥/١).

<sup>(</sup>۱) قال ابن العربى: الحكم فى العين واحد أشرا و نظرا و لغة، و لكن سقط غسلها للتأذى بذلك و الحرج به، و لذلك كان عبد الله بن عمر لما عنى يغسل عينيه إذ كان لا يتأذى بذلك. اه.

أحكام القرآن، تحقيق: على محمد البخارى (٦٣/٢٥)، تفسير القرطبى (٨٤/٦). ٨٤/٦)

۷) سورة البقرة (۲۲۳).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> سورة الأنعام (۱۰۱).

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة (٢٥٩).

<sup>(</sup>۱۰) سورة آل عمران (۳۷).

<sup>(</sup>۱۱) ذكر ابن جرير رحمه الله الخلاف في معنى "أنى شئتم" و قال: اختلف أهل التأويل في معنى قوله: "أنى شئتم" فقال بعضهم: معنى "أنى شئتم" من حيث شئتم، و أى وجه أحببتم، و قال آخرون: معنى قوله: "أنى شئتم"، متى

لا يفيد الحل فى الدبر، لأن هذا اطلاق فى تخيير الأوصاف<sup>(۱)</sup> و الكيفية، أى قياما و قعودا و على الجنب و مقابلة و مدابرة، يريها السماء تارة و يريها الآرض أخرى بعد أن يكون المأتى واحدا و هو مضع الولادة. فأشكل علينا أمر الدبر. أهو مثل القبل فى الحل أم مثل دبر الرجل فى الحرمة؟ فطلبناه و تأملنا فيه فوجدناه (۱) غير داخل فى الحل. لأن الله تعالى سماهن حرثا حيث قال: "نساؤكم حرث لكم" أى مزرع للأولاد، (۳) و تسمى موضع الفعل بالفعل كالبيت/سمى به لأنه موضع يبات فيه. و قال الشاعر امرأته بأكل الجراد:

إذا أكل الجراد حروث قوم/ فحرثى همه أكل الجراد (٤) (٥٥/أ)

و هذا مجاز شبهن بالمحارث تشبيها لما يلقى فى أرحامهن ماء النطف<sup>(۵)</sup> التى منها الولد بالبذور. و وجد الحرث مع ذكر جماعة النساء لأنه فى الأصل مصدر.

و قوله تعالى: "فأتوا حرثكم" (١٦) أى موضع حرثكم و هو الفرج لأنه موضع نبات الولد دون الدبر. لأن الوطء فى ذلك غير منبت، إذ هو موضع الفرث (١٠) و الله تعالى حرم القربان فى حالة الحيض لأذى عارضى تجاوز (٨) ذلك الموضع، فلأن

شئتم. و قال آخرون: بل معنى ذلك: آين شئتم، و حيث شئتم، و قال آخرون: معنى ذلك: انتوا حرثكم كيف شئتم، إن شئتم فاعتزلوا، و إن شئتم فلا تعزلوا. أنظر: تفسير الطبرى (٣٩٢/٢).

<sup>(</sup>١) ب، ج، د: لأن هذا اطلاق و تخيير في الأوصاف.

نی الأصل: فطلبنا و تأملنا فوجدنا. و فی ب: فطلبنا و تأملناه فوجدنا. و فی د: فطلبناه و تأملنا فوجدناه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نسب في اللسان إلى المبرد (۲/۸۲).

<sup>(°)</sup> في ب، د: استبدلت (ماء النطف) بـ(النطف). و في ج: بـ(من النطف).

<sup>&</sup>lt;sup>٢)</sup> سورة البقرة (٢٢٣).

<sup>(</sup>۷) الفرث: قال الجوهري في معناه: السرجين ما دام في الكرش. أنظر: الصحاح (۲۸۹/۱)، لسان العرب (۳۳۹۹/۵).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> فی ب: مجاوز.

يحرم فى هذا الموضع و هو موضع الأذى بطريق الأصالة أولى و أحرى. و أيد هذا ما روى عن ابن عباس رضى الله عنهما حين سأله رجل عن قوله تعالى: "فأتوهن من حيث أمركم الله" (١) فقال: أمرت أن تأتى من حيث جاء الدم. (٢) فقال الرجل: (٣) كيف بالآية التى بعدها "نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم" فقال: ويحك هل فى الدبر من حرث؟ (٤) كيف و قد روى عن النبى عليه السلام: "من أتى امرأته فى حالة الحيض أو فى غير مأتيها أو صدق كاهنا أو عرافا فقد كفر بما أنز الله (٥) على محمد. (١)

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة (۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) روى الطبرى فى تفسيره عن سعيد بن جبير أنه قال: بينا أنا و مجاهد جالسان عند ابن عباس أتاه رجل فوقف على رأسه فقال: يا أبا العباس ـ أو يا أبا الفضل ـ ألا تشفينى عن آية المحضى، قال: بلى فقرأ: (و يسألونك عن المحيض) حتى بلغ آخر الآية، فقال ابن عباس: من حيث جاء الدم، ثم أمرت أن تأتى. أنظر (٣٨٧/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲۱</sup> فی ب: رجل.

<sup>&</sup>quot; هذا القول أشبه بكلام الإمام مالك رضى الله عنه حينما أخبره ابن وهب و على بن زياد أن ناسا بمصر يتحدثون عنه إذ يجيز إتيان المرأة من بدرها، فنفر من ذلك، فبادر إلى تكذيب الناقل فقال: كذبوا على "كذبوا على"، كذبوا على"، كذبوا على"، كذبوا على"، ثم قال: ألستم قوما عربا؟ ألم يقل الله تعالى: "نساؤكم حرث لكم" و هل يكون الحرث إلا في موضع المنبت. أنظر المرجع السابق (٩٥/٣).

<sup>(</sup>۱۵) (الله) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي عن أبي هريرة رضى الله عنه بلفظ: من أتى حائضا أو امرأة في دبرها أو كانا فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه و سلم. أنظر: أبواب الطهارة، باب ما جاء في كراهية إتيان الحائض (٢١٧/١).

و روى أحمد مثله في المسند. أنظر (٤٠٨/٢).

و الدارمى أيضا روى مثله الا أنه زاد قوله: (فصدقه) بعد قوله: (أو كاهنا). أنظر: كتاب الصلاة، و الطهارة، باب من أتى امرأته فى دبرها (٢٥٩/١)، و روى فى الجامع الصغير نحوه. أنظر: فيض القدير للمناوى (٢٣/٦).

و روى أحمد عن أبي هريرة و الحسن رضى الله عنهما: من أتى كاهنا أو عرافا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل إلى محمد صلى الله عليه و سلم. أنظر (٤٢٩/٢).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و تأويله: إذا استحل، لأن صاحب الكبيرة لا يكفر ما لم يستحل. (١)

و كذلك قوله تعالى: "قوارير من فضة" (٢) مشكل، لأن القارورة من الزجاج تكون لا من الفضة، و ما من (٣) الفضة لا يكون قارورة، فأشكاله الفضة و الزجاج. (٤) فتأملنا فعلمنا أن تلك الأوانى لا تكون من الزجاج و لا من الفضة (٥) بل لتلك الأوانى صفاء الزجاج و بياض الفضة، و هما الصفتان

<sup>(</sup>۱) إن أهل السنة متفقرن كلهم على أن مرتكب الكبيرة لا يكفر كفرا ينقل عن الملة بالكلية كما قالت الخوارج، و متفقون أيضا على أنه لا يخلد في النار كما قالت المعتزلة. أنظر: شرح العقيدة الطحاوية (ص ٣٠٠)، شرح عقائد النسفى للتفتازاني (ص ٥٠)، كتاب التوحيد لأبي منصور الماتريدي، بتحقيق الدكتور فتح الله خليف (ص ٣٢٩)، مقالات الإسلاميين للأشعري (٢/ ٧٦١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الإنسان (الدهر ) (۱۹).

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> في د: و اما.

<sup>(1)</sup> هكذا فى جميع النسخ، لعل المراد منه: فأشكل أمر القارورة علينا أهى من الفضة أم من الزجاج؟

ذهب ابن عباس و الحسن البصرى رضى الله عنهما و كثير من المفسرين إلى أن القوارير من الفضة. قال ابن عباس رضى الله عنه: "لو ضربت فضة الدنيا حتى جعلتها مثل جناح الذباب لم ير الماء من ورائها، و قوارير الجنة من فضة في صفاء القارورة". أنظر: زاد المسير (٨/٣٦٤)، و قال الحسن رضى الله عنه: "بياض الفضة في صفاء القوارير". أنظر: تفسير الطبرى (٢٩/ ٢٩٤)، و قال الشعبى رضى الله عنه: "صفاؤها صفاء القوارير و هي من الفضة". أنظر: الدر المنثور (٨/ ٣٧٥)، و به قال قتادة، و أبو صالح، و النيسابورى. أنظر: تفسير الطبرى (٢٩/ ٢٩٤)، غرائب القرآن في رغائب الفرقان (٢٩/ ٢٤٤).

# و ضد المفسر: المجمل. و هو ما ازدحمت فيه المعاني

الحميدتان (١) لهما و انتفت عنهما الصفات الذميمة (٢) التي لهما. و هذه استعارة بديعة. (٣)

و كذلك قوله تعالى: "فصب عليهم ربك سوط عذاب" (٤) عرفنا بعد الطلب و التأمل أنه استعير "الصب" للدوام و"السوط" للإيلام. أى عذابه دائم مؤلم. (٥)

و نظيره من الحسيات، الرجل إذا اختفى عن طالبه و دخل/بين أشكاله (٥٥/ب) فيدرك بطلب ومضعه ثم بالتأمل (٢) في أشكاله ليوقف عليه.

و أما المجمل مأخوذ من قوله: أجمل الأمر على أي أبهم، (٧) و هو ما لا يوقف

<sup>(</sup>١) في الأصل: صفتان حميدتان \_ بسقوط الألف و اللام في أولهما \_.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> في الأصل: استبدلت (الذميمة) بـ(الذهنية).

<sup>(</sup>۳) إلى هذا ذهب الفراء و ابن قتيبة رضى الله عنهما حيث قالا: "هذا على التشبيه، المعنى: كأنها من فضة، أى لها بياض كبياض الفضة و صفاء كصفاء القوارير". أنظر: زاد المسير (٢٩/٣٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الفجر (١٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> و ذهب إليه النيسابور حيث قال: "كناية عن التعذيب المتواتر". أنظر: غرائب القرآن (٩٢/٣٠)، و هناك من أخذ قوله تعالى مأخذ الحقيقة كابن قتيبة و الزجاج. أنظر: زاد المسير (١١٨/٩).

<sup>(</sup>۱) معنى التأمل: هو التكلف و الإجتهاد في الفكر ليتميز المعنى عن أشكاله، إذ الخفاء في المشكل أكثر.

التلويح على التوضيخ (١/ ٢٤٢).

و قال صاحب التقرير و التحبير في معناه: هو استخراج المراد من معانى اللفظ بعد النظر فيها و ضبطها. (١/١٥٩).

<sup>(</sup>۷) اختلف الأصوليون في اشتقاق كلمة "المجمل". منهم من قال: انه مشتق من أجمل بمعنى أبهم، كالشارح، و صاحب فتح الغفار (١١٦/١)، و صاحب مرآة الأصول (١/١٩٥)، و منهم من قال: من أجمل بمعنى جمع أجمل الحساب: إذا جمعه كالآمدى في الإحكام (٩/٣)، و ابن النجار في شرح الكوكب المنير جمعه كالآمدى في شرح تنقيح الفصول: انه مشتق من الجمل (بفتح

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ا

و اشتبه المراد اشتباها. لا يدرك إلا ببيان من جهة المجمل كأية الربا.

و حكمه: التوقف فيه على اعتقاد حقيقة المراد به إلى أن يأتيه البيان.

عليه بنفس العبارة. بل بالرجوع إلى الاستفسار (١) ثم الطلب في ذلك التفسير ثم التأمل و التفسير. (٢) كرجل اغترب عن وطنه بوجه انقطع أثره و لا

الجيم و اسكان الميم) و هو الاختلاط (ص ٢٧٤)، و تبعه الأسنوى فى نهاية السول (٦١/١) (مطبوع مع تعليقات الشيخ محمد بخيت) و نقله ابن النجار عن ابن قاضى الجبل، و قال: سمى ما يذكر فى هذا الباب مجملا لاختلاط المراد بغيره. شرح الكوكب المنير (٣/٣٤)، و قيل: هو المحصل من أجمل الشىء إذا حصله. حكاه الآمدى فى الإحكام (٩/٣)، و ابن النجار فى شرح الكوكب المنير (٤١٣/٣).

و انظر معانى المشتقات و أصولها فى: الصحاح (١٦٦٢/٤)، لسان العرب (١/٦٦٢)، المصباح المنير (١/٢٤١)، معجم مقاييس اللغة (١/٤٨١).

(١) الاستفسار: هو طلب البيان من المجمل. التلويح (٢٤٢/١).

(۲) عرف الشارح المجمل فى تصنيفه "المنار" بنفس التعريف، و تعقبه ابن ملك فى شرحه حيث قال: و لقائل أن يقول: كلام المصنف لا يخلو عن اشتباه، لأن المراد من الطلب و التأمل ان كان هو الطلب و التأمل فى اللفظ لإزالة الخفاء فالها أحتيج إليهما إذا لم يكن البيان شافيا كما فى الربا، و أما فيما هو شاف فلا، كما فى الصلاة و لم يتعرض له. و إن أريد به طلب المعنى المؤثر، و بالتأمل: التأمل فى صلاحيته للتعدية فغير صحيح أيضا، لأنهما بهذا المعنى لا يختصان بالمجمل، بل يكونان فى النص و المفسر أيضا. أنظر: شرح ابن ملك (ص ٣٦٥).

أجاب عنه عرمى زاده حيث قال: إن المراد هو الشق الأول، و لا يرد عليه ما ذكره، لأن قول المصنف: ثم الطلب ثم التأمل مخصوص بما لم يكن البيان فيه شافيا، لكنه اعتمد على فهم الناظرين في كلامه لظهور انه لا معنى للطلب و التأمل بعد أن بين المجمل بيانا شافيا. و عبارة المصنف رحمه الله هي عين عبارة فخر الإسلام، و قد فسرها صاحب الكشف بما قررناه. أنظر: حاشية عزمى زاده (ص ٣٦٦)، كشف الأسرار (٥٤/١). و انظر تعريفات الأصوليين

١٠٠

يعلم له موضع، فيستفسر موضعه أولا، ثم يطلب فى ذلك الموضع ثم يتأمل فى زيه فيه و فى أحناسه ليوقف عليه، كآية الربا، (١) فانها مجملة لاشتباه المراد، و لا يدرك ذلك بالتأمل فى معانى الكلام. فأن الربا عبارة عن الزيادة فى أصل الوضع. يقال: أربى فلان على فلان، أى زاد عليه (٢) و سمى (٣) المكان المرتفع ربوة لزيادة فيه على سائر الأمكنة، (٤) و قد علمنا أنه ليس المراد ذلك، فإن البيع ما شرع إلا للاسترباح و الاستفضال، و لكن المراد فضل خال عن العوض شروط فى العقد.

و معلوم أن بالتأمل فى الصيغة لا يعرف هذا، بل بدليل آخر فكان مجملا في المراد، فيدرك بالاستفسار من الشارع ثم بالطلب فى التفسير ثم بالتأمل فى التفسير. (٥)

للمجمل: أصول البزدوی مع کشف الأسرار (1/307)، أصول السرخسی (1/307)، التوصيح (1/107)، مرآة الأصول (1/307)، التحرير مع التيسير (1/307)، فيتح الغيفار (1/307)، المنار مع شرح ابن ملك (1/307)، نهاية السول (مطبوع مع تعليقات الشيخ محمد بخيت) (1/17)، 1/17)، شرح تنقيح الفصول (1/17)، شرح كوكب المنير، بتحقيق محمد الزحيلی و نزيه حماد (1/17)، المعتمد (1/17)، إرشاد الفحول (1/17)، الفعول (1/17)، الفعول (1/17)،

<sup>(</sup>۱) هي قوله تعالى: "الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس، ذلك بأنهم قالوا إغا البيع مثل الربا، و أحل الله البيع و حرم الربا فمن جاء موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف و أمره إلى الله و من عاد فأولئك أصحاب النارهم فيها خالدون". البقرة (۲۷۵).

<sup>(</sup>٢) أنظر: لسان العرب (٣/ ١٥٧٢)، أساس البلاغة (ص ٢١٩)، ترتيب القاموس المحيط (٢٩٧/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في ج، د: يسمي.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أنظر: لسان العرب (١٥٧٣/٣)، ترتيب القاموس المحيط (٢٩٨/٢). أساس البلاغة (ص ٢١٩).

<sup>°) (</sup>ثم بالتأمل في التفسير) ساقطة من ج.

و التفسير حديث الربا في الأشياء الستة،/و هو ما روى عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: الذهب بالذهب مثلا(١) عثل يدا(٢) بيد و الفضل ربا. و كذلك ذكر في الحديث: الفضة و الحنطة و الشعير و التمر و الملح ... (٣) و هذا حديث مشهور تلقته العلماء بالقبول، ثم لم يأت هذا الحديث بالعبارة على افراد الربا، فصار النص عنزلة المشكل بعد هذا البيان. (<sup>1)</sup>

وحكم المشكل: الطلب ثم التأمل ليتميز عن أشكاله، فيطلب المراد في حديث الربا أنه لأى معنى حرم الربا؟ فإذا وجد المعنى يتأمل فيه أنه هل هو صالح لربط الحكم به لتعدى حكم (٥) المنصوص من المنصوص إلى غيره؟ و ذلك المعنى انما هو القدر و الجنس عندنا ، (٦٠) لأنه أوجب المماثلة شرطا في البيع و هو المقصود لسوقه، لأن الباء حرف الصاق فدل على اضمار فعل، أي بيعوا بهذا الشرط، لأن البيع مباح، و الأمر للإيجاب، و لا بد من صرف الأمر إلى الحالة.

في جه: مثل.

في جه: يد.

رواه مسلم عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه.

أنظر: صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب الصرف و بيع الذهب بالورق نقدا .(1111/T)

إن البيان اللاحق بالمجمل قد يكون بيانا شافيا و يصير المجمل به مفسرا كبيان الصلاة و الزكاة، و قد يكون غير شاف و يصير المجمل به مأولا، كبيان الربا بالحديث الوارد في الأشياء الستة. و هذا النوع من البيان قد يحتاج فيه إلى الطلب و التأمل، لأن المجمل بمثل هذا البيان يخرج عن حيز الإجمال إلى حيز الاشكال، بخلاف الأول.

أنظر: كشف الأسرار (١/٥٤، ٥٥)، شرح ابن ملك (ص ٣٦٥، ٣٦٦).

في ب: الحكم \_ بزيادة الألف و اللام في أولها \_.

أنظر: الاختيار لتعليل المختار (٢/ ٣٠)، تبيين الحقائق (٤/ ٨٥).

و يدل عليه قوله عليه السلام: "لا تبيعوا البر بالبر إلا سوا عبسوا على النهى عن الشيء أمر بضده (٢) و إيجاب المماثلة في هذه الأمور يقتضى أن يكون أمثالا متساوية، ولن تكون كذلك إلا بالقدر و الجنس، لأن كل موجود من الحوادث موجود بصورته و معناه. و إنما تقوم المماثلة بهما (...). (٣) و المعيار يسوى (١) الصورة لأنه عبارة عن امتلاء المعيار و الجنسية تسوى (١) المعنى، لأنها

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى عن أبى بكرة بلفظ "لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا سواء بسواء، و الفضة بالفضة و الفضة بالذهب كيف شئتم". كتاب البيوع، باب بيع الذهب بالذهب (٩٧/٣).

رواه مسلم نحوه عن أبى سعيد الخدرى فى كتاب المساقاة، باب الربا (٣/ ١٠٤).

<sup>(</sup>۲) أختلف العلماء في هذه المسألة. و من قال بأن الأمر بالشيء نهي عن ضده مطلقا لا يقول بأن النهي عن الشيء أمر بجميع أضداده، إذا كان له أضداد كثيرة لاستحالة الجمع بين الأضداد اتيانا لا تركا.

و عند بعضهم: لا حكم للأمر و النهى في الضد، لأنه مسكوت عنه.

و عند بعضهم: الأمر بالشىء يوجب النهى عن ضده سواء كان له ضد واحد أو أضداد.

أنظر: المغنى (ص ٦٨)، تخريج الفروع على الأصول للزنجاني، بتحقيق الدكتور محمد أديب صالح (ص ٥١)، التبصرة (ص ٨٩)، شرح الاسنوى على المنهاج (٧/٥٥)، المنخول للغزالي، بتحقيق الدكتور محمد حسن هيتو (ص ١١٤)، المسودة (ص ٨١، ٨١)، العدة (٣/٢٨)، أصول السرخسى (٩٦/١)، جمع الجوامع (١/٨٨)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١/٥٥)، فتح الغفار على المنار (٢/٨٠)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (٢/٥٥)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٨٥)، شرح كوكب المنير (٣٤/٥).

<sup>(</sup>القدر و الجنس) زيادة من ج. (القدر و الجنس)

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> فی د: سوی.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی د: سوی.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_

عبارة عن المشاكلة فى المعانى. فصارت المماثلة ثابتة بهذين الوصفين، و هو القدر و الجنس و صار سائر الأعيان فضلا عن دين المتماثلين بمنزلة شرط الخصر، في فسد به البيع (١) فتبين (٢) أن قولهم: علة الربا القدر و الجنس، معناه: علة وجوب المساواة التى يلزم عند فوتها الربا: القدر مع الجنس. (٣)

و عند الشافعى: العلة الطعم فى المطعومات و الشمنية فى الأثمان<sup>(1)</sup> و الجنسية شرط، لأنه نص على شرطين: التقابض و المماثلة. و كل ذلك يشعر بالعزة و الخطر، لأنه متى تقيد طريق اصابته بشرط زائد لا يهون فى أعين المتملكين، فيعظم خطره كالعقد الوارد على الابضاع تقيد بزيادة شرط تعظيما للأبضاع. (٥) فيعلل بعلة تناسب اظهار العز و الخطر، و هو الطعم لبقاء الإنسان به

<sup>(</sup>۱۱) ان فى قول الشارح (بمنزلة شرط الخمر، فيفسد به البيع) غموضا، و لم أعثر على ما يزيل هذا الغموض فيما بحثت. لعل مراد الشارح: أن سائر الأعيان كهذه الستة الواردة فى الحديث من حيث تحريم الربا فيها لوجود هذه العلة وهى اجتماع القدر و الجنس.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی د: استبدلت (بین) بـ(تباین).

<sup>(</sup>٣) كذا في الوافي. أنظر لوحة (١٦/ب).

<sup>(</sup>۱/ ۲۷۷)، المذهب (۲/۷۱)، روضة الطالبين (۳۷۷/۳، المذهب (۲۷۷/۱)، روضة الطالبين (۳۷۷/۳، ۳۷۸).

<sup>(°)</sup> عبارة ـ لزيلعى على كنز الدقائق أوضع إفادة و أتم فائدة حيث يقول: و الجنس شرط عنده لحديث معمر بن عبد الله قال: كنت أسمع النبى صلى الله عليه و سلم يقول: "الطعام بالطعام مثلا بمثل، و كان طعامنا يومئذ الشعير." (رواه مسلم و أحمد) وجد الاستدلال به: إن الطعام مشتق من الطعم، فذكره يدل على أنه علة، إذ ترتب الحكم على الاسم المشتق دليل على أن مأخذ الاشتقاق على أنه كما في قوله تعالى: "و السارق و السارقة فاقطعوا أيديهما". سورة المائدة (٣٨).

ر كما فى قوله تعالى: "و الزانية و الزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة". سورة النور (٢).

فعلة القطع و الجلد السرقة و الزنا. و لأن قوله عليه الصلاة و السلام فيما

١٠٤------شرح للنتخد

و الثمنية لبقاء الأموال التى هى مناط المصالح بها (١) و لا أثر للجنسية فى ذلك فجعلناه شرطا. (٢)

و كذلك الصلاة و الزكاة مجملان، لأن الصيغة في أصل الوضع للدعاء (٣) و النماء، (٤) كما قال الشاعر:

..... و صلى على دنها و ارتسم (٥)

و يقال: "زكى الزرع" إذا نمى. و قد زيد عليه فى الشرع أوصاف فيستفسر أولا ثم يطلب ثانيا ثم يتأمل ثالثا ليتبين الوصف عن الماهية من الذى هو داخل

رواه البخارى و مسلم: "لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مشلا بمثل" يدل على تضييق تحصيله، لأن الابتداء بالنهى مشعر بأن حرمة البيع أصل فيه، و الجواز معارض و هو التقابض، و المساواة مخلص، إذ لو اقتصر على قوله: "لا تبيعوا" لما جاز بيعه، و تعليق جوازه بشرطين يدل على عزته و خطره كملك البضع ضيق تحصيله باشتراط الشهود و المهر لعزته و خطره. اه. تبيين الحقائق (١٣٨/١).

<sup>(</sup>۱۱) (بها) ساقطة من د.

أى لا أثر للجنسية فى زيادة العزة و الخطر لوجودهما فى خطير و حقير لكن الحكم لا يثبت إلا عند اتحاد الجنس، فجعلوه شرطا، و الحكم يدور مع الشرط كالرجم مع الاحصان.

انظر: تبيين الحقائق (٨٦/٣)، البحر الرائق (١٣٨/١).

الله الصلاة لغة: هو الدعاء. أنظر لسان العرب (٢٤٩٠/٤)، معجم مقايين اللغة (٣٠٠/٣)، المصباح المنير (١/ ٣٧١).

<sup>(</sup>۱) أنظر: الصحاح (۱/۲۳۹۸)، لسان العرب (۱/۱۸٤۹)، المصباح المنير (۱/ ۲۷۲). ۲۷۲).

<sup>(</sup>۱) هذا طرف من شعر أعشى، و تمامه كما فى اللسان: و صهباء طاف يهوديها و أبرزها و عليها ختم و قابلها الربح فى دنها و صلى على دنها و ارتسم أنظ (٢٤٠/٤).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه .

فيها، و هل يتعدى إلى صلاة الجنازة ما إذا حلف: لا يصلى، أم لا؟ (١)

و هذا لأن التفسير عرف بفعل النبى صلى الله عليه و سلم، و هو صلى الله عليه و سلم ملى و راعى الفرائض و الواجبات و السنن، فلا بد من التأمل ليتميز البعض من البعض. و لهذا ترى الناس أوائلهم و أواخرهم اختلفوا حتى جعل البعض البعض فريضة، و البعض ذلك البعض واجبا إلى غير ذلك من الاختلافات.

و كذلك فى الزكاة، ورد البيان بقوله عليه السلام: "ليس عليك فى الذهب شىء حتى يبلغ غشرين مثقالا"، و قوله: "ليس فى الفضة شىء". الحديث. (٢) ثم يطلب المعنى الذى وجبت الزكاة لأجله أهو ملك نصاب كامل فارغ عن الدين أم

<sup>(</sup>۱) يبدر أن الشارح لا يفرق بين الربا و بين الصلاة و الزكاة من حيث الإجمال. بل يرى أن كلها تحتاج إلى الطلب و التأمل بعد الاستفسار و هذا خلاف ما عليه صاحب كشف الأسرار من أن البيان قد يكون شافيا و يصير المجمل به مفسرا كبيان الصلاة و الزكاة. و إلى ذلك أشار القاضى الإمام أبو زيد فى التقويم على ما نقله عنه صاحب الكشف \_ بقوله: ثم بعد البيان يلزمه ما يلزم بالمفسر أو الظاهر على حسب اقتران البيان به. أنظر: كشف الأسرار (١/٤٤، ٥٥).

<sup>&</sup>quot; أخرجه أبو داود عن على رضى الله عنه \_ قال زهير: أحسبه عن النبى صلى الله عليه و سلم \_ بلفظ: "هاتوا ربع العشور، من كل أربعين درهما درهم، وليس عليكم شيء حتى تتم مائتى درهم، فإذا كانت مائتى درهم ففيها خمسة دراهم". كتاب الزكاة، باب في سائمة الزكاة (مع كتاب معالم السنن للخطابي) (٢٢٨/٢).

و أخرجه أيضا عن على رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه و سلم ببعض أول الحديث السابق قال: "فإذا كانت لك مائتا درهم و حال عليها الحول ففيها خمسة دراهم، و ليس عليك شىء \_ يعنى فى الذهب \_ حتى يكون لك عشرون دينار، فإذا كان لك عشرون دينارا و حال عليها ففيها نصف دينار، فما زاد فبحساب ذلك". قال: فلا أدرى أعلى يقول: "فبحساب ذلك" أو رفعه إلى النبى صلى الله عليه وسلم؟ المصدر نفسه (٢/ ٢٣٠).

٠٠١\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

مشغول به، و في زكاة السوائم هل يشترط الاسامة (١١) أم لا؟

و كذلك في العشر ورد البيان بقوله عليه السلام: "ما سقت السماء ففيه العشر" الحديث. (٢) ثم يطلب المعنى الذي يجب به العشر أيتعلق بمجرد الخارج أم بوصف آخر معه؟ فان عندهما (٣) لا يجب العشر ما لم يبلغ نصابا، و لا يجب في كل خارج، بل يجب في البعض دون البعض. (٤)

و أما المتشابه مأخوذ من التشابه. (٥)(٢)

<sup>(</sup>۱) يقال: سامت الراعية تسوم سوما: إذا رعت حيث شاحت.

و يتعدى بالهمزة فيقال: "أسامها راعيها"، أو "و أنا أسمتها أسيمها". و منه قوله تعالى: "فيه تسيمون" النحل (۱۰).

و تكون الاسامة مصدرا من المتعدى.

قال ابن خلدون: و لم يستعمل اسم مفعول من الرباعي، بل جعل نسيا منسيا، و يقال: "أسامه" فهي "سائمة"، و الجمع "سوائم".

أنظر: تهذيب اللغة (١١١/١٣، ١١١)، الصحاح (١٩٥٥/٥ \_ ١٩٥٦)، المصباح المنير (٢١٨٥).

<sup>(</sup>۲) رواه البخارى عن سالم بن عبد الله عن أبيه رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه و سلم بلفظ "قيما سقت السماء و العيون، أو كان عشريا العشر، و ما سقى بالنضج نصف العشر".

كتاب الزكاة، باب العشر فيما يسقى من ما - السما - و بالما - الجارى (٢٠/٢). و أخرجه أبو داود نحوه في كتاب الزكاة، باب صدقة الزرع (٢٥٢٢).

<sup>(</sup>۳) أين عند أبي يوسف و محمد رحمها الله.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> قال أبو يوسف و محمد: لا يجب العشر إلا فيما له ثمرة باقية إذا بلغ خمسة أوسق. و ليس في الخضروات عندهما عشر.

أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (٢٤٢/٢).

<sup>(°)</sup> هذا و لا يقال "ماخوذ من التشابه" لأن التشابه ليس أصلا بنفسه، بل مأخوذ من غيره. هذا من حيث اللغة. أما من حيث الاصطلاح، أن أخذ المتشابه من التشابه اصطلاح بمعنى الالتباس، فلعله لا بأس به كما أشار إليه صاحب التقرير و التحبير (٩٩/١).

و قد سقط من قوله (فيستفسر موضعه) إلى قوله (و أما المتشابه) من جه.

<sup>&</sup>quot; نقل الشارح هذا القول من ميزان الأصول. أنظر (ص ٣٥٨).

فسم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_

و ضد الحكم المتشابه، و هو ما لا طريق لدركه أصلا حتى سقط طلبه. و حكمه: التوقف فيه أبدا على اعتقاد حقيقة المراد به.

و هو ما لا<sup>(۱)</sup> يوقف على المراد منه أصلاحتى سقط طلبه، <sup>(۲)</sup> وعبدنا بالوقوف فيه <sup>(۳)</sup> على اعتقاد الحقية <sup>(1)</sup> بخلاف المجمل، فان طريق دركه متوهم

- (۱) في ب، ج، د: استبدلت (لا) بـ(لم).
  - (٢) ذكر المفسرون للمتشابه عدة معان:

الأول: أنه المنسوخ. قاله ابن مسعود، و ابن عباس، و قتادة، السدى.

و الثانى: أنه ما لم يكن للعلماء إلى معرفته سبيل، كقيام الساعة روى عن جابر بن عبد الله.

و الثالث: أنه الحروف المقطعة، كقوله: "الم" و نحو ذلك، قاله ابن عباس.

و الرابع: انه ما اشتبهت معانيه، قاله مجاهد.

و الخامس: أنه ما تتكرر ألفاظه، قاله ابن زيد.

السادس: أنه ما احتمل من التأويل وجوها.

و السابع: أنه القصص و الأمثال، ذكره القاضى أبو يعلى.

أنظر: زاد المسير (١/ ٣٥٠ ـ ٣٥١)، تفسير الطبرى (٣/ ١٧٢)، تفسير

القرطبي (۹/٤)، و ما بعدها، فتح القدير (۹/٤).

و انظر: تعريفات الأصوليين للمتشابه: البرهان (٢/ ٤٢٢) (ف: ٣٢٣)، أصول السرخسي (١/ ٤٦٥)، الأحكام (٢٣٧/١)،

شرح العضد على المختصر (٢/ ٢١)، تيسير التحرير (١٦٠)، فتح الغفار (١٦٠)، شرح ابن ملك على المنار (ص٣٦٧)، نزهة الخاطر العاطر

(١/ ١٨٥)، جمع الجوامع (٢٦٨/١)، إرشاد الفحول (ص ٣١)، التمهيد،

لأبى الخطاب الكلوذانى، بتحقيق: د. مفيد محمد أبو عمشة (٢٧٦/٢)، المغنى المنخول (ص ١٧٠)، المغنى

(ص ۱۲۹)، كشف الأسرار على المنار (١/ ٢٢١)، نور الأنوار (١/ ٢٢١)، التوضيح مع التلويح (١/ ٢٤٠)، التحقيق لوحة (١٨/أ)، الوافي لوحة

(۱۷/ب، التبيين (۲۱۷/۱).

في الأصل: استبدلت فيه) برامنه) و في جه: استبدلت (فيه) براعليه).

(٤) فإن قيل: فعلى هذا لا وجه لعده من أقسام النظم من حيث يعرف به الحكم

بواسطة البيان من المجمل، و في المشكل طريق الدرك قائم، يدرك<sup>(١)</sup> بالتأمل بعد الطلب و في الخفي يدرك بالطلب نفسه.

و أصل المسالة قوله تعالى: "هو الذى أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب (و أخر متشابهات) (٢) إلى قوله: "و ما يعلم تأويله إلا الله". (٣)

فقال بعض العلماء من أهل الأصول والتفسير: الوقف على قوله تعالى: "و الراسخون في العلم". (٤) و هم يصرفون

الشرعى، إذ لا يعرف به حينئذ حكم أصلا.

أجيب عنه بجوابين:

الأول: إن هذا القسم الها ذكر استطرادا من ضرورة انجرار التقسيم إليه، فلا يلزم افادته الحكم

الثانى: إنا لا نسلم أن معرفة الحكم متوقفة على معرفة المعنى بل يثبت به معرفة ان لله تعالى صفة يعبر عنها باليد أو الوجه أو العين و إن لم تعرف حقيقة ما أريد منها و معرفة هذا المقدار و وجوب اعتقاده من أحكام الشرع.

هذا و قد أورد ملاخسرو اعتراضا على الجواب الثانى حيث قال: هذا على تقدير صحته لايتناول بعض أنواع المتشابه، فيتأمل.

أنظر: المرآة على المرقىاة (٤١٣/١)، شرح ابن ملك (ص ٣٦٧)، التحقيق لوحة (١٨/ب).

- (١) في الأصل: بذلك.
- (۲) ساقطة من الأصل و من ج.
  - <sup>(۳)</sup> سورة آل عمران (۷).
- · (ن) أختلف العلماء في الوقف في هذه الآية إلى مذهبين:

المذهب الأول: هو الوقف على قوله (الا الله). و يكون قوله: (و الراسخون) مبتدأ، و خبره جملة (يقولون).

و هو مذهب ابن عمر، و ابن عباس، و عائشة، و عروة بن الزبير، و عمر بن عبد العزيز، و الكسائى، و الأخفش، و الفراء، و ابن عبيد و غيرهم. و يصير المعنى: إن تأويل المتشابه لا يعلمه إلا الله. و أما الراسخون فى العلم فانهم يؤمنون بأن المحكم و المتشابه كل من عند الله. و قد أثنى الله عليهم لأنهم

فسم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

المتشابه (۱) من الآيات و الأخبار الواردة في صفات الله تعالى ما يؤدى ظاهرها إلى التشبيه إلى المحكم، و يؤولون تأويلا(۲) لا يناقض دلائل (۳) العقل و الآيات

يقولون: آمنا به ...

و هذا المذهب مسمى مذهب التفويض.

و المذهب الثانى هو الوقف على قوله: (و الراسخون في العلم).

و تكون جملة (يقولون آمنا ...) فى محل نصب حال مبن الراسخين أى يعلمون تأويله حال كونهم قائلين: إن الكل من عند الله. و هو مذهب مجاهد، و روى أيضا عن ابن عباس، و ذهب إليه الربيع و محمد بن جعفر بن الزبير، و القاسم بن محمد و غيرهم، و رجحه ابن فورك.

و على هذا يكون المعنى: لا يعلم تأويل المتشابه إلا الله و الراسخون في العلم. و هذا مسمى مذهب التأويل.

و انظر: تفسير القرطبى (١٦/٤ ـ ١٩)، تفسير الطبرى (١٨٢/٣ ـ ١٨٣)، أصول السرخسى (١٨٢/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٥٥١) ـ ٥٥/١). التوضيح على التنقيح (٢/٢١).

(۱) في الأصل: التشابه.

(۲) قال ابن تيمية رحمه الله:

إن لفظ التأويل يراد به ثلاث معان:

فالتأويل فى اصطلاح كثير من المتأخرين: صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح (...) فلا يكون معنى اللفظ الموافق لدلالة ظاهره تأويلا على اصطلاح هؤلاء (...).

و المعنى الثانى: إن التأويل هو تفسير الكلام سواء وافق ظاهره أو لم يوافقه ، و هذا هو التأويل فى اصطلاح جمهور المفسرين و غيرهم و هذا التأويل يعلمه الراسخون فى العلم، و هو مواقف لوقف من وقف من السلف على قوله: "و ما يعلم تأويله إلا الله و الراسخون فى العلم". آل عمران (٧٠) كما نقل ذلك عن ابن عباس، و مجاهد و جعفر بن الزبير، و محمد بن إسحاق، و ابن قتيبة و غيرهم. و المعنى الثالث: إن التأويل هو الحقيقة التى يؤول الكلام إليها \_ و إن وافقت ظاهره \_، فتأويل ما أخبر الله به فى الجنة من الأكل و الشرب و اللباس و النكاح و قيام الساعة و غير ذلك هو الحقائق الموجودة أنفسها، لا ما

١١٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

المحكمة دفعا للتناقض عن الأدلة مع الاعتقاد بأن الظاهر غير مراد. (١١)

ثم إن كان يحتمل تأويلا واحدا ملائما للتوحيد و دلائله قطعوا على كونه مراداً لله تعالى، و إن احتمل وجوها من التأويلات الصحيحة لم يقطعوا على واحد منها على طريق التعين<sup>(۲)</sup> بكونه مراداً لما فيه من الشهادة على الله تعالى من غير دليل يوجب تعيين<sup>(۳)</sup> ذلك، فاعتقدوا على الإبهام و قالوا: نعلم أن المراد بعض تلك<sup>(٤)</sup> الوجوه، لا الظاهر.

فـقـالوا فى قـوله تعـالى: "خلقت بيـدى"، (٥) "ولتـصنع على عـينى "(١) "و السـمـاواتمطويات بيـمـينه"، (٧) "يا حسرتا على مـا فـرطت/فى جنب الله "(٨)

يتصور من معانيها في الأذهان، و يعبر عنه باللسان، و هذا هو التأويل في لغة القرآن (...).

و هذا التأويل هو الذي لا يعلمه إلا الله.

و تأويل "الصفات" هو الحقيقة التي انفرد الله تعالى بعلمها. اه مجموع الفتاوي (٥/ ٣٥، ٣٥).

- (٣) في الأصل: دليل.
- (١) كذا في ميزان الأصول. أنظر (ص ٣٦١).
  - <sup>(۲)</sup> في الأصل: التعيين.
    - <sup>(۳)</sup> في ب: تعين.
      - <sup>(1)</sup> في ب: ذلك.
    - <sup>(ه)</sup> سورة ص (٧٥).
    - (۱۱) سورة طه (۳۹).
    - <sup>(۷)</sup> سورة الزمر (۲۷).
    - · <sup>(۸) س</sup>ورة الزمر (٥٦).

هذا وقد صرح شيخ الإسلام ابن تيمية بأن هذه الآية ليست من آيات الصفات، وبين أن هذا الموضوع كثيرا ما يغلط الناس فيه حيث قال: إذا تنازع النفاة و المثبتة في صفة و دلالة نص عليها: يريد المريد أن يجعل ذلك اللفظ حيث ورد دالا على الصفة و ظاهرا فيها.

ثم يقول النافى: و هناك لم تدل على الصفة فلا تدل هنا. و قد يقول بعض المثبتة: دلت هنا على الصفة فتكون دالة هناك، بل لما رأوا بعض النصوص تدل

# (٦٥/أ) "الله نور السماوات و الأرض". (١١

و قوله عليه السلام: "إن الله خلق آدم على صورته"، (۱) و قوله (۳) "إن الله ليضحك إلى أوليائه حتى تبدو نواجذه". (۱)

فاليديذكر: (٥) للقوة و القدرة، و السلطان و المملكة، و الحجة، و الغلبة و اليسسر، و الغنى، و الكف، و الجارحة. فيضاف إلى الله تعالى ملا يناقض التوحيد.

#### و اليمين تذكر: للجارحة، و القوة.

على الصفة جعلوا كل آية فيها ما يتوهمون انه يضافع إلى الله تعالى ـ إضافة صفة ـ من آبات الصفات كقوله تعالى: "فرطت في جنب الله".

و هذا يقع فيه طوائف من المثبتة و النفاة، و هذا من أكبر الغلط فان الدلالة في كل موضع بحسب سياقه، و ما يحف به من القرائن اللفظية و الحالية، و هذا موجود في أمر المخلوقين يراد بألفاظ الصفات منهم في مواضع كثيرة غير الصفات. اهد مجموع الفتاوي (١٤/٦)، ١٥٥).

(۱) سورة النور (۳۵).

(۲) هذا طرف من حدیث رواه مسلم عن ابن حاتم عن النبی صلی الله علیه و سلم قال: إذا قاتل أحدكم أخاه فلیجتنب الوجه، فإن الله خلق آدم علی صورته. أنظر: كتاب البر و الصلة و الآداب، باب النهی عن ضرب الوجه (٤/

و رواه أحمد عن أبى هريرة رضى الله عنه بلفظ: "إذا ضرب أحدكم فليجتنب الوجه، فإن الله خلق آدم على صورته". المسند. (٢٤٤/٢).

<sup>(٣)</sup> و قوله ساقطة من ب.

(1) لم أعثر عليه، و الذي يقرب من هذا الحديث هو ما رواه ابن ماجه عن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: إن الله ليضحك إلى ثلاثة: الصف في الصلاة، و الرجل يصلى في جوف الليل، و الرجل يقاتل (أراه قال) خلف الكتيبة.

أنظر: سنن ابن ماجد، باب (١٣)، ٣٩/١، الجامع الصغير مع فيض القدير (٣٩/٣).

(يذكر) ساقطة من د.

١١٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

والعين: للحفظ، والرؤية، والجارحة، في حمل على ما لا يناقض التوحيد. (٢)(١)

و الجنب يذكر: للجارحة، و الحوار، و الأمر، و الطاعة. يقال: هل تعلم ما فعلت في جنبي أي في (٣) أمرى و طاعتي. فحمل (٤) المذكور في الآية على الطاعة و الأمر، لأن التفريط لا يكون في الجارحة.

و النور يذكر و يراد به: المنور.

أما المروى فهو خارج على (٥) سبب مروى، و هو انه عليه السلام رأى رجلا يضرب آخر على وجهه، فنهاه عن الضرب على الوجه و قال: "إن الله تعالى خلق آدم على صورته" أى صورة المضروب. و كانت الهاء راجعة إلى المضروب، (٦) لا

<sup>(</sup>۱۱) د: استبدلت (فيحمل على ما لا يناقض التوحيد) بـ(فيضاف إلى الله تعالى ما لا يناقض التوحيد).

<sup>(</sup>۲) قال البزدوی رحمه الله: وجب تسلیم المتشابه علی اعتقاد الحقیة فیه، و كذلك اثبات الید و الوجه حق عندنا، معلوم بأصله، متشابه بوصفه و لن یجوز إبطال الأصل بالعجز عن درك الوصف، و انها ضلت المعتزلة من هذا الوجه، فإنهم ردو الأصول لجهلهم بالصفات فصاروا معطلة. اه و قال علاء الدین البخاری فی شرحه: بقوله (عندنا) اخترز عن قول من قال: لا یوصف الله تعالی سبحانه بالوجه و الید، بل المراد من الوجه الرضاء، أو الذات و نحوهما، و من الید: القدرة، أو النعمة و نحوها فقال الشیخ ـ أی البزدوی ـ بل الله تعالی یوصف بصفة الوجه و الید مع تنزیهه جل جلاله عن الصورة و الجارحة، لأن الوجه و الید من صفات الکمال فی الشاهد، لأن من لا وجه له، أو لا ید له یعد ناقصا، و هو تعالی موصوف بصفات الکمال فیوصف بهما أیضا، إلا أن اثبات الصورة و الجارحة مستحیل، و کذا اثبات الکیفیة، فتشابه وصفه، فیجب تسلیمه علی اعتقاد الحقیة من غیر اشتغال بالتأویل اه (۱۹/۱۵).

<sup>(</sup>تى) ساقطة من جه، د. (شى) ساقطة

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب: فيحمل.

<sup>(</sup>٥) في الأصل، ب: استبدلت (على) بـ(عن).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> ذكره المناوى في فيض القدير. أنظر (٣٩٧/١).

قسم التحقيق

إلى الله تعالى.(١١)

و يقال: "ضحكت الرياض بأنوارها" إذا ظهرت. فمعنى قوله: "يضحك إلى أوليائه" أى يظهر الرضا عنهم. و يقولون إذ أرادوا المبالغة فى وصف<sup>(۲)</sup> ظهور الشىء: أبدى ناجذيه. و كان تأويل الخبر: \_ و الله أعلم \_ إظهار الله تعالى رضاه و ثوابه على أوليائه. (۳)

و قال عامة العلماء من السلف رحمهم الله تعالى: إن الوقف على قوله: "الا الله" واجب. (٤)

(۱) قال المناوى: قيل: الضمير لله بدليل رواية الطبرانى بإنساد رجاله ثقات كما قال ابن حجر: على صورة الرحمن (...) فيتعين إجراء ذلك على ما تقرر بين أهل السنة من إيراده على ما جاء بغير اعتقاد تشبيه، أو تأويله على ما يليق بالرحمن جل و علا. اهـ

و قال النووى رحمه الله فى شرح هذا الحديث: هو من أحاديث الصفات (...) و ان من العلماء من يمسك عن تأويلها و يقول: نؤمن بأنها حق و أن من العلماء من يمسك عن تأويلها و يقول: نؤمن بأنها حق و أن ظاهرها غير مراد، و لها معنى يليق بها، و هذا مذهب جمهور السلف، و هو أحوط و أسلم.

و الثانى: انه تتأول على حسب ما يليق بتنزيه الله تعالى و انه ليس كمثله شيء. اه.

شرح صحيح مسلم (١٦/١٦)، فيض القدير (٣٩٧/١).

(۲) في جـ: استبدل (وصف) بـ(وقت).

(۳) قال المناوى فى فيض القدير: الضحك منه تعالى محمول على غاية الرضى و الرأفة و الدنو و القرب، كأنه قيل: إنه تعالى يرضى عنهم و يدنو إليهم برأفته و رحمته.

قال الطيبى: و يجوز أن يضمن الضحك معنى النظر، و يعدى تعديته بالى فالمعنى: إنه تعالى نظر إليهم ضاحكا راضيا عنهم متعطفا عليهم لأن الملك إذا نظر إلى بعض رعيته بعين الرضا لا يدع من الانعام و الكرام شيئا إلا فعله فى حقهم. اه أنظر (٣٣٦/٣).

(<sup>(1)</sup> في ب، ج، د: استبدلت (واجب) بـ(لازم).

الما السلام المنتخب مسرح المنتخب

و يقوى هذا المذهب انه فى (١) حرف عبد الله: (٢) "ان تأويله الا عند الله و الرسخون فى الرسخون فى العلم". (٣) و فى حرف أبى بن كعب: "و يقول الراسخون فى العلم". (٥) و عن عمر بن عبد العزيز (٢) رحمه الله أنه قال: "انتهى علم الراسخين الى أن قالوا: آمنا به كل من عند ربنا". (٧)

فعلى قول هؤلاء: الواجب فى هذه الآيات و الأحاديث أن يتلقى (^) ما ورد (^) من ذلك بالإيمان به، و التسليم له، (١٠) و الاعتقاد بصحته، و لا يشتغل (١١) بكيفية/التأويل، و البحث عنه مع اعتقادنا بأن الله تعالى ليس بجسم (١٢)

الفتح المبين (١/٤/١).

(۱) أنظر: تفسير الطبرى (۱۸۳/۳)، الدر المنثور (۱/۱۵۱)، زاد المسير (۱/ ۳۵٤)، تفسير القرطبي (۱۹/٤).

<sup>^/</sup> في الأصل: أن نتلقى.

<sup>(۱)</sup> في ب: أبدلت (ما) بـ(بما).

(۱۰) (لد) ساقطة من ب.

(۱۱) في الأصل: و لا نشتغل.

(۱۲) و قد ذكر ابن تيمية فى هذه المسألة بحثا مفصلا، و اليك خلاصته: من قال: إن الله جسم، أراد بذلك أنه مركب من هذا، فهو مخطى، فى ذلك، و من قصد نفى هذا الكركيب عن الله فقد أصاب فى نفيه عن الله، لكن ينبغى أن يذكر عبارة تبين مقصوده. و لفظ التركيب قد يراد به أنه ركبه مركب، أو أنه

<sup>(</sup>١١) في الأصل: أبدلت (في) بـ(من).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أي قراءته.

<sup>(</sup>٣) (و الراسخون في العلم) ساقطة من ج، د.

<sup>(</sup>۱) أنظر: زاد المسير (۲/٤٥٣)، تفسير الطبرى (۱۸٤/۳).

<sup>(</sup>٥) أنظر المرجعين السابقين.

<sup>(</sup>۱) عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم بن أبى العاص، القرشى الأموى، المعروف، أمير المؤمنين. و أمه أم عاصم، ليلى بنت عاصم بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما، وكان عمر تابعيا جليلا، و قد توفى رضى الله عنه متأثرا بالسم سنة ١٠١هـ، و مدة خلافته: سنتان و خمسة أشهر و أربعة شعر يوما. أنظر: البداية و النهاية (١٩١٩)، الكامل (١٣/٢)، الأعلام (٢٣/٥)،

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه ١

(٥٦/ب) و لا شبيه بالمخلوقات، و إن جميع إمارات الحدوث عنه منتفية.

فقد سئل محمد بن الحسن رحمه الله عن مثل هذه الآيات و الأخبار فقال: فرها كما جاءت و نؤمن بها، و لا نقول: كيف و كيف. (١)

و إليه ذهب محمد بن إسماعيل البخاري، (٢) و عبد الله بن المبارك(٣) و

كانت أجزاؤه متفرقة فاجتمع، أو أنه يقبل التفريق، و الله منزه عن ذلك كله. و قد يراد بلفظ الجسم و المتحيز ما يشار إليه بمعنى ان الأبدى ترفع إليه في

الدعاء، و انه يقال: هو هنا و هناك، و يراد به القائم بنفسه، و يراد به الموجود، و لا ريب ان الله قائم موجود بنفسه، و هو عند السلف و أهل السنة ترفع الأيدى إليه في الدعاء، و هو فوق العرش فإذا سمى ما يتصف بهذه المعانى جسما، كان كتسمية الآخر ما يتصف بأنه حي عالم قادر جسما، و تسمية الآخر ماله حياة و علم و قدرة جسما.

ثم قال رحمه الله \_ بعد أن أطال الكلام من حيث اللغة و العقل \_:

و أما الشرع فمعلوم أنه لم ينقل عن أحد من الأنبياء، و لا الصحابة و لا التابعين و لا سلف الأمة ان الله جسم، أو ان الله ليس بجسم، بل النفى و الأثبات بدعة في الشرع. اهـ.

أنظر: مجموع الفتاوي (٥/٤١٩، ٤٢٠، ٤٣٤).

(۱۱) ذكره في ميزان الأصول، أنظر (ص ٣٦٢).

(۲) هو محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، و البخارى، أبو عبد الله حبر الإسلام، و الحافظ لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، صاحب الجامع الصحيح، توفى رحمه الله سنة ٢٥٦هـ.

أنظر: تذكرة الحفاظ (٢/٥٥٥)، تهذيب التهذيب (٤٧/٩)، وفيات الأعيان (٤/٨)، طبقات الشافعية (٢/٢)، تاريخ بغداد (٢/٤ ـ ٣٦)، الأعلام (٣٤/٦).

(۲) هو عبد الله بن المبارك بن واضع الحنظلى بالولاء، التميمي، المروزى أبو عبد الرحمن، الحافظ، شيخ الإسلام، المجاهد، التاحر، صاحب التصانيف و

الرحلات. توفى سنة ١٨١هـ. أنظر: تذكرة الحفاظ (٢٧٤/١)، تاريخ بغداد. (١٥٢/١٠)، حلية الأولياء (٨/١٦٢)، الأعلام (١١٥/٤). مالك بن أنس (١) رحمهم الله، (٢) فقد سئل عن قوله تعالى: (٣) "الرحمن على العرش استوى (٤) فقال: "الإستواء غير مجهول، و الكيف غرى معقول، و السؤال عنه بدعة". (١)

فإن قيل: ما (٦) الفائدة في إنزال المتشابد، و لو كان الكل محكما لم يختلفوا في شيء. (٧)

قلنا: أما على القول الأول فظاهر، إذ يعلم (منه) (٨) فيضل العلماء على

أنظر: وفيات الأعيان (١/٥٥٥)، الأعلام (٣/٨٢)، الفتح المبين (١/

- <sup>(٣)</sup> (تعالى) ساقطة من د.
  - (<sup>٤)</sup> سورة طه (٥).
- (°) أنظر: التفسير الكبير (١٧٨/٧)، فتح القدير (٢١٢/٢)، تفسير القرطبى (٢١٢/٧). (٢٢٠ ، ٢١٩/٧).

و روى البيهةى فى سننه بسنده إلى الوليد بن مسلم قال: سئل الأوزاعى و مالك و سفيان الثورى و الليث بن سعد عن هذه الأحاديث التى جاءت فى التشبيد، فقالوا: أمروها كما جاءت بلا كيفية (٢/٣)، ميزان الأصول (ص ٣٦٢)، التبيين (٢/١٩، ٢١٠٠).

- · (ما) ساقطة من جـ.
- (۷) أنظر ما قاله علماء الأصول و التفسير في فائدة إنزال المتشابه: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۵۸/۱)، أصول السرخسى (۱۹۹۱ ـ ۱۷۰)، حاشية الأرميري على مرآة الأصول (٤١٧/١)، التفسير الكبير (٧/ ١٨١) التوضيح على التنقيح مع التلويح (٢/ ٣٤٣)، التحقيق لوحة (١٨١/أ)، التمهيد في أصول الفقه (٢/ ٧٥٥)، الوافي لوحة (١٨/أ)، التبيين (١/٢١).
  - <sup>(٨)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) هو مالك بن أنس بن مالك، الأصبحى، المدنى، أحد الأثم الأربعة و إليه ينسب المالكية. و يكنى بأبى عبد الله، و الأصبحى. توفى رضى الله عنه سنة ١٧٩هـ.

<sup>(</sup>۲) و كذلك عامة أصحاب الحديث رضوان الله عليهم. أنظر: ميزان الأصول (ص ٣٦٢).

غيرهم، إذ جعل بعضها جليا ظاهرا، و بعضها خفيا غامضا ليتوصل بالجلى إلى معرفة الخفى من طريق الاستنباط و الإجتهاد و اتعاب القريحة(١) في استخراج معانيه و اعمال الفكر ليتبين المجد من المقصر و المجتهد من المفرط فيكون شوابهم بقدر اجتهادهم، و یکون مراتبهم علی قدر علومهم.

و لولا ذلك لاستوت الأقدام، و لم يتميز الخاص من العام و لبطلت المحنة <sup>(١)</sup> و ذهب التفاوت بين الناس، و لا يزال الناس بخير ما تفاوتوا، فإذا استووا هلكوا.

فإن الله تعالى قال: <sup>(٣)</sup> "و رفع بعضكم <sup>(٤)</sup> فوق بعض درجات <sup>(ه)</sup> و قال: انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض و للآخرة أكبر درجات و أكبر تفضيلا". (٢)

و أما على القول الثاني: و هو الظاهر فائدته، (٧) معرفة قيصور (٨) أفهام البشر عن الوقوف على ما لم يجعل لهم إليه سبيلا ليعرفوا ان الحكم لله يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد.

و فيه امتحانهم بالوقوف في ذلك، لأن الدار دار محنة و ابتلاء. (٩) قال الله تعلى: "ليبلوكم أيكم أحسن عملا"(١٠٠) و الابتلاء من الله تعالى اظهار ما علم من

<sup>(</sup>١) في ج: القرعة.

القريحة: أول ماء يستنبط منالبئر، و منه قولهم: لفلان قريحة جيدة، يراد به استنباط العلم بجودة الطبع.

مختار الصحاح، (ص ٥٢٨).

في جر، د: المحبة.

في ب، ج، د: قال الله تعالى

<sup>(£)</sup> في ب، ج: بعضهم.

سورة الأنعام (١٦٥).

<sup>(7)</sup> سورة الإسراء (٢١).

<sup>(</sup>Y) في جه: فائدة.

في الأصل: قصور معرفة.

في د: دار ابتلاء و محنة.

سورة الملك (٢).

المكلف كما علم. (١)(٢)

و البليات أنواع، بعضها فوق/بعض، و الله (تعالى) (٣) يمتحن عبادة (٤) (٥٧) بما أنواع، بعضها فوق/بعض، و الله (تعالى) (٩) بما أله أنه أنه ألناس على طبقتين: منهم من يطالب بالوقف لكونه مكرما بنوع من العلم، فأنزل المتشابه تحقيقا للإبتلاء. (٥)

هذا أعظم الوجهين بلوى،  $(^{(1)})$  إذ هو محتاج إلى كبح عنان ذهنه، و البليد  $(^{(Y)})$  و الكبح أشد.

و هذا لأن الواجب عليه التسليم لله تعالى و التفويض إليه و اعتقاد حقية مراد الله تعالى بدون الوقوف على مراده عبودية.

و في الامعان في السير (٨) من البليد ائتمار بالأمر، و انه عبادة و العبودية

<sup>(</sup>۱) كذا في التبيين (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>۲) قال الزمخشرى رحمه الله: سمى علم الواقع منهم باختبارهم بلوى و هى الخبرة، استعارة من فعل المختبر من حيث انه تضمن معنى العلم فكأنه قيل: ليعلمكم أحسن عملا.

الكشاف (٢/٠/٤)، تفسيرالنسفى (٢٧٣/٤).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) في ج، د: و لله تعالى أن يمتحن عباده.

<sup>(°)</sup> كذا فى أصول البزدوى. أنظر (١/ ٥٧)، و أصول السرخسى، أنظر (١/ ١٦).

<sup>(</sup>۱) أى الوقف عن الطلب أعظم ابتلاء من الأمعان فى الطلب، لأن العقل جبل على صفة يتأمل فى غوامض الأشياء ليقف على حقائقها، فكان منعه عن ذلك أشد عليه من حمله على تحصيل ما يميل إليه كما أن الابتلاء بالترك فى حق سائر الحوارج أشد من الابتلاء بالعمل، لأن النفس مائلة إلى الشهوات فكان امتناعها عنها أشق عليها من الإقدام على العمل. اه كشف الأسرار على البزودى (١/٨٥).

<sup>(</sup>٧) أي لا يحتاج إلى كبح عنان ذهنه.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> المراد من السير هو طلب العلم.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أقوى من العبادة، لأن العبودية الرضا بما يفعل الرب، و العبادة فعل ما (١) يرضى الرب. (٢) و الرضا فوق العمل حتى كان ترك الرضا كفرا و ترك العمل فسقا، و كذا العبادة تسقط في الدارين.

فإن العبودية أن لا يرى (٢) متصرفا فى الحقيقة إلا الله تعالى، فيفوض أمره إليه فى كل حال أفقره أم أغناه، أبهجه، أم أشجاه، أسمنه أم (١) أضناه كساه أم أعراه، (٥) أماته أم (٢) أحياه، ضره أم (٧) نفعه، جوعه أم (٨) أشبعه، فان المتصرف فى الحقيقة هو الله تعالى. إذ هو خالق كل شىء ضرا كان أو نفعا، حلوا كان (١) (١) مرا، صحة أو سقما، جوعا أو شبعا. فيجب على العبد التسليم فى (١١) كال (١٠) حال.

و الوقف تفويض و تسلمى إلى الله تعالى، فيكون أعظم الوجهين بلوى و أعم النوعين (١٣٠ جدوى.

لأن حكم الابتلاء الصبر. و لما كان الابتلاء أعظم كان الصبر فيه أقوى،

أنظر التوضيح على التنقيح (٢٤٣/١).

<sup>(</sup>۱۱) (ما) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) أنظ تعريف العبادية و العبودية: التعريفات (ص ١٤٦).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في جه، د: أن لا تري.

<sup>. (</sup>e)

<sup>&#</sup>x27;' في جه، د: أو.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی ج، د: عراه.

۱<sup>۱)</sup> نی ب، ج، د: أو.

<sup>(</sup>٧) في ب، ج، د: أو.

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> في ب، ج، د: أو.

<sup>..</sup> **دی ب، ج**، د، او.

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> (کان) ساقطة من ج.

١٠٠ ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> فی ب: استبدلت (فی) بـ(علی).

<sup>(</sup>کل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۳) في د: استبدلت (النوعين) بـ(الوجهين).

فيكون نفعه أعم. (١) و لأن الثواب بناء على تحمل المشاق. (٢) قال عليه السلام: "إنما أجرك على قدر تعبك و نصبك" (٣). و ابتلاؤه أشد لأنه يبتلى المؤمن على قدر دينه/بالحديث. (١) (٥٧/ب)

فلما كان المكرم بالعلم و الاجتهاد أفضل في الدين ممن كان مبتلى بالجهل كان ابتلاؤه أعظم، فكان ثوابه أتم و أوفر.

قوله: (و حكمه التوقف فيه أبدا) أرادوا به في الدنيا، لأنه ينكشف (٥) يوم القيامة.

و هذا لأن انقطاع رجاء البيان في المتشابه لا للاستحالة في ذلك و لو بين الله تعالى التشابه لصار مبينا، و الما ينكشف في الدنيا للحكمة التي بينا.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار (١١/٥٥).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في جه: استبدلت (المشاق) بـ(المشتاق).

رواه البخارى عن الأسود رضى الله عنه بلفظ: "قالت عائشة رضى الله عنه: "يا رسول الله يصدر الناس بنسكين، و أصدر بنسك؟" فقيل لها: "انتظرى، فإذا طهرت فاخرجى إلى التنعيم، فأهلى، ثم ائتينا بمكان كذا، و لكنها على قدر نفقتك و نصبك".

كتاب العمرة، باب أجر العمرة على قدر النصب (٦٣٤/٢).

و روى مسلم تحوه فى كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام (٢/ ٨٧٦ \_ ٨٧٧).

و كذا أحمد في مسنده (٤٣/٦).

<sup>(1)</sup> رواه الدارمى عن سعد رضى الله عنه بلفظ: "سئل رسول الله صلى الله عليه و سلم: أى الناس أشد بلاء؟ قال: الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يبتلى الرجل على حسب دينه. فإن كان فى دينه صلابة زيد صلابة، و إن كان فى دينه رقة خفف عنه، و لا يزال البلاء بالعبد حتى يمشى على الأرض ماله خطيئة". كتاب الرقائق، باب فى أشد الناس بلاء (٢/٠٣٠)، و روى نحوه أحمد فى مسند (١٧٤/١).

<sup>(</sup>ه) ني د: يكشف.

### و القسم الثالث

# في وجوه استعمال ذلك النظم و جريانه في باب البيان

فهى أربعة: الحقيقة، و المجاز، و الصريح، و الكناية.

فالحقيقة: اسم لكل لفظ أريد به ما وضع له.

و القسم الثالث في وجوه (١١) استعمال ذلك النظم و جريانه في باب البيان:

يعنى استعمال هذه الألفاظ في باب البيان (أ) اما أن يكون في موضعه الأصلى، و هو الحقيقة، أو لا في موضعه الأصلى، بل أريد به غير ما وضع له لناسبة (٦) بينهما و هو المجاز. أو (١) استعمل اللفظ في باب البيان مع كثرة الاستعمال و وضوح البيان، (٥) و هو الصريح، حقيقة كان أو مجازا، أو (١) استعمل مع استتار معناه، و هو الكناية حقيقة كان (٧) أو مجازا. (٨)

ألا ترى أن تعريف الحدث (١٠) بالغائط (١٠) مع كونه مجازا (...) (١١) كناية

<sup>(</sup>۱) (وجوه) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٢) (يعنى استعمال هذه الألفاظ في بأب البيان) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ب، ج، د: بمناسبة.

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في الأصل: استبدلت (أو) بـ(الواو).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ج: استبدلت (لبيان) بـ(معناه).

<sup>(</sup>٦)  $\dot{a}$   $\dot{b}$   $\dot{b}$  (أو) بـ(الواو).

<sup>&</sup>lt;sup>٧)</sup> (كان) مزيدة من جـ.

<sup>(</sup>۱۸) أنظر وجه الحصر لاستعمال الألفاظ في الأقسام المذكورة: التبيين (۲۲۳/۱)، التلويح على التوضيح (۱/۱۳۲ ـ ۱۳۳).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الحدث: هو النجاسة الحكمية المانعة من الصلاة و غيرها. التعريفات (ص ۸۲).

<sup>(</sup>۱۰۰) أصل الغائط: المطمئن من الأرض الواسع، و كان الرجل منهم إذا أراد أن يقضى الحاجة أتى الغائط و قضى حاجته، فقيل لكل من قضى حاجته قد أتى الغائط، يكنى به عن العذرة. مختار الصحاح (ص ٤٨٤).

<sup>(</sup>۱۱) في جه: مكانها بياض.

لأنه بحسب استتار المراد يسمى كناية و بحسب استعمال اللفظ فى غير الموضوع له يسمى مجازا، حتى لو انضم إليه كثرة الاستعمال زالت الكناية لزوال الاستتار و بقى المجاز لبقاء الاستعارة.

و الحاصل: (١) إن القسم الثانى فى نفس البيان، و القسم الثالث فى كيفية استعمال الألفاظ فى باب البيان.

و هذا القسم ثالث باعتبار أصل التقسيم، رابع باعتبار المقابل. (٢)

الحقيقة:  $\binom{(7)}{n}$  مأخوذة أن من "حق" أن إذا ثبت.  $\binom{(7)}{1}$  و منه: الحاقة. لأنها ثابتة، كائنة، لا محالة. و يقال: ما حقيقة ذاك:  $\binom{(8)}{1}$  أي ما الثابت منه يقينا.  $\binom{(8)}{1}$ 

و الاسم الموضوع للشيء المستقر في محله يسمى حقيقة.

<sup>(</sup>۱) (و الحاصل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١/ ٦١) أنظر: التبيين (٢/ ٢٢٣)، كشف الأسرار على البزدوي (١/ ٦١).

<sup>(</sup>۳) أنظر ما ورد في تعريف الحقيقة و أقسامها: أصول البزدوى (۲۱/۱)، أصول السرخسى (۲۱/۱)، ميزان الأصول (ص ۳۱۷)، كشف الأسرار على المنار (۲۲۵/۱)، نور الأنوار (۲/۲۲۱)، التـوضـيح على التنقـيح (۲/۲۲۱)، مسلم الثـبوت (۲/۳۲۱)، المرآة على المرقـاة (۲/۷۱)، التـمهـيـد لأبي الخطاب (۲/۷۲۷)، شرح كوكب المنير (۲/۱۹۱)، المعـتمد لأبي الحسين البـصرى (۲/۲۱)، الاحكام للآمـدى (۲/۳۱)، جمع الجـوامع (۱/۳۰۱)، شرح تنقيح الفصول (ص ۲۲)، التبيين (۲/۳۳)، التحقيق لوحة (۱۹۱أ)، ارشاد الفحول (ص ۲۱).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: مأخوذ.

<sup>(&</sup>lt;sup>ه)</sup> نی ج: استبدلت (حق) بـ(حیث).

<sup>(</sup>٦) أنظر: الصحاح (٤/ ١٤٦١)، أساس البلاغة (ص ١٣٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جـ: ذلك.

<sup>(^)</sup> فإذا أطلق يراد به ذات الشيء الذي وضعه واضع اللغة في الأصل كاسم الأسد للبهيمة. التعريفات (ص ٩٠).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و قيل: (...) (١) من "حققت الشيء" إذا كنت على يقين منه.

فهى على الأول فاعلة، و على الثانى مفعولة/أى متيقن فيها $^{(1)}$  ( $^{(1)}$ ) إذ لا ارتياب و لا اضطراب في الوضع $^{(1)}$  الأصلى.  $^{(1)}$ 

و الحقيقة و المجاز من صفات اللفظ دون المعنى، (٥) و إليه أشار بقوله:

(الحقيقة اسم لكل لفظ أريد به ما وضع له). و ثابت أيضا لا يزول بحال أى لا يسقط عن المسمى بحال، إذ من المحال أن يتخلف عن (٢) الهيكل المخصوص لفظ (٧) الأسد، أى لا يمكن أن يوجد المسمى بدون اسمه، لكن يجوز أن يوجد هذا

الاسم بدون مسماه الأصلى بأن أريد به الإنسان الشجاع. (٨)

۱۱ (هو) زيادة من ب، ج، د.

(۲) (فیها) ساقطة من ج.

(٣) في الأصل: الموضع.

(<sup>1)</sup> قال فى التبيين: الحقيقة اما من حق \_ يحق (بالكسر) إذا ثبت و وجب، أو من حق \_ يحقه (بالضم) إذا أثبته، فمن الأول معناها:

الثابتة في موضوعها، من الثاني: المثبتة فيه.

فعلى اعتبار الأول: هي فعيلة بمعنى فاعلة.

و على اعتبار الثانى: بمعنى مفعولة.

و التاء في كلمة الحقيقة للتأنيث. اهر (٢٢٣/١)، كشف الأسرار (٦٢/١).

و قال في كشف الأسرار على المنار: التاء لنقل اللفظ من الوصفية إلى الاسمية. اه (٢٢٦/١).

(°) قال صدر الشريعة في التوضيح: ان بعض الناس قد يطلقون الحقيقة و المجاز على المعنى، اما مجازا، و اما على أنه من خطأ العوام. (١٣٣/١).

(١) في الأصل: من.

(Y) في ب: لفظة.

(٨) و لتمام الفائدة نريد أن نذكر أقسام الحقيقة:

و هى ثلاثة: لغوية، و شرعية، و عرفية.

و السبب فى انقسامها هذا هو أن الحقيقة لا بد لها من وضع، و الوضع لا بد له من واضع فمتى تعين نسبت إليه الحقيقة، فقيل: لغوية ان كان صاحب وضعها واضع اللغة، كالإنسان المستعمل فى الحيوان الناطق و قيل: شرعية، ان

و المجاز: اسم لما أريد به غير ما وضع له لاتصال بينهما معنى، كما في تسمية الشجاع أسدا و البليد حمارا، أو ذاتا كما في تسمية المطر سماء.

و المجاز: (١) مشتق من "جاز \_ يجوز" مفعل، (٢) بمعنى فاعل، كالمولى بمعنى الوالى. سمى مجازا لتعديته (٣) عن محل الحقيقة إلى محل المجاز فكان متعديا، وكان فاعلا. هذا صفة اللفظ. (٤) لأن التعدى الما يتصور في الألفاظ دون المعانى، لأن المعنى مستقر في المحلين.

و لأن الفاصل(٥) بين الحقيقة والمجاز(٢) صحة نفى المجازعن محله و

كان صاحب وضعها الشارع، كالصلاة المستعملة في العبادة المخصوصة، و متى لم يتعين قيل: عرفية. سواء كان عرفا عاما كالدابة لذوات الأربع، أو خاص، كما لكل طائفة من الاصطلاحات التي تخصهم، كالنقض و القلب و الجمع و الفرق للفقهاء، و الجوهر و العرض و الكون للمتكلمين و الرفع و النصب و الجر للنحاة.

كشف الأسرار على البزدوى (١/ ٢١)، و انظر: الاحكام للآمدى (٣٦/١)، التسوضيح (١/ ٣٦)، شرح الكوكب المنيسر (١/ ١٤٩)، شرح الكوكب المنيسر (١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>۱) أنظر تفصيل الكلام على المجاز: أصول البزدوى (۲۲/۱)، أصول السرخسى (۲/۱)، ميزان الأصول (ص ۳۹۹)، كشف الأسرار على المنار (۲۲۲/۱)، نور الأنوار (۲۲۲/۱)، الاحكام للآمدى (۲۸/۱)، التمهيد لأبي الخطاب (۲/۰۵)، المعتمد (۱۷/۱)، شرح المحلى على جمع الجوامع (۲/۱)، المرآة على المرقاة (۲۳/۱)، شرح تنقيح الفصول (ص ٤٤)، مسلم الثبوت (۲/۳/۱)، التمهيد للأسنوى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو (ص ۱۸۵)، المستصفى (۱/۱۳۱)، شرح الكوكب المنير (۱۸۵)، ارشاد الفحول (ص ۲۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: تاج العروس (۱۹/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ب: لتعدية.

<sup>(1)</sup> في الأصل: للفظ \_ بسقوط الألف في أولها \_.

<sup>(</sup>۵) في د: الفاضل.

الحقيقة لا يستقيم نفيه. (١) و لهذا يقال: "حب فلان حقيقة"، أي ثابت في محله

(۱) قال السمرقندى رحمه الله تعالى في بيان الفاصل بين الحقيقة و المجاز انه أقسام ثلاثة:

الأول: التنصيص من أثمة اللغة بأن يقولا ان هذا اللفظ لهذا المسمى حقيقة، و لهذا المسمى مجاز و مستعار. و الثانى: الاستدلال: و ذلك بذكر حد الحقيقة و المجاز. فان ذكر الشىء بذكر اسمه و ذكر حده سواء، فان قول القائل: "رجل"، و قوله "انسان ذكر جاوز حد الصغر" سواء.

و الثالث: بيان العلامات اللازمة لهما: و هي أشياء:

منها ان الحقيقة لا تسقط عن المسمى، يكذب نافيها، و المجاز يجوز نفيه عن المسمى، و لا يكذب نافيه. بيانه: أن "الأب" اسم للوالد بطريق الحقيقة، و للجد بطريق المجاز، فمن نفى اسم الأب عن الوالد، و قال: انه ليس بأب فلان، فانه يكذب، و من نفى اسم الأب عن الجد، و قال: انه جده و ليس بأبيه، لا يكذب.

منها: ان الحقيقة ما يفهم السامع معناها من غير قرينة، و المجاز ما لا يفهم السامع معناه إلا بقرينة.

و منها: إن أهل اللغة استعملوا الحقيقة من غير قرينة، و استعملوا المجاز مع قرينة لفظية أو دلالة حال أو دلالة عقل. اهـ

ميزان الأصول (ص ٣٦٨) و ما بعدها.

(۱) ذكر البخارى فى كشف الأسرار انه قيل: التعريف بهذه العلامة غير مفيد لاستلزامه الدور، و ذلك لتوقف النفى و امتناعه على كون اللفظ مجازا أو حقيقة، فان من تردد فى كون اللفظ حقيقة أو مجازا انما يصح منه النفى لو علم كونه حقيقة فلو توقف كونه حقيقة أو مجازا على صحة النفى و امتناعه لزم الدور.
و لم قيل: الم الدور من صحة النفى و عدم صحته وحدانه فى مجارى استعمالاتهم

مجاراً على صحة النفى و امتناعة لزم الدور.
و لو قيل: المراد من صحة النفى و عدم صحته وجدانه فى مجارى استعمالاتهم
و عدم وجدانه فيها ليندفع الدور، فهو بعيد، لأن الوجدان ان صلح علامة
للمجاز، فعدم الرجدان لا يصلح علامة للحقيقة، إذ عدم الوجدان لا يدل على
عدم الوجود الذى هو المطلوب. فالاولى أن يجعل امتناع النفى فى الحقيقة و
صحته فى المجاز من الخواص لا من العلامات بل المعتبر من العلامات أن
اللفظ إذا تبادر مدلوله إلى الفهم عند الإطلاق بلا قرينة فهو حقيقة، و إن لم
يتبادر إليه إلا بالقرينة فهو مجاز. اهد (١/ع٢).

ـشرح المنتخب

الموضوع له، و هو القلب. و "حب فيلان مجاز"، أي متعد عن محله و هو القلب، إلى غيير (١) مبحله، وهو اللسان. (٢) وهذا الوعد منك مبجاز أي القيصد منه الترويج، (٣) دون التحقيق على ما عليه وضع الوعد. (٤) فان وضع الوعد للانجاز

و انی لمنجز وعدی<sup>(۱)</sup> و مخلف ایعادی<sup>(۷)</sup>

و قال عليه السلام: "ثلاث من علامات النفاق، و ان صام و  $()^{(\Lambda)}$  صلى و زعم انه مؤمن: إذا حدث كذب، و إذا وعد أخلف، و إذا ائتمن خان". (٩) و قال في حديث آخر: "العدة دين". (١٠)

(<sup>٣)</sup> في ب: التجوير.

نقله من أصول السرخسي (١/١٧٠).

هذا شطر بيت لعامر بن الطفيل. و هذا البيت غير موزون، و صحته كما في اللسان:

"و انى ان أوعدته، أو وعدته

لأخلف ايعادى،و أنجز موعدى"

أنظر: لسان العرب (٦/ ٤٨٧٢).

في ب، ج، د: وعد.

في ب، ج، د: ايعاد.

(ان) مزيدة من د.

رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضى الله عنه بلفظ: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: من علامات المنافق ثلاثة، إذا حدث كذب، و إذا وعد آخلف، و إذا ارتمن خان. ثم روى في حديث بعده عن أبي زكير انه قال: سمعت العلاء بن عبد الرحمن يحدث بهذا الإسناد و قال: آية المنافق ثلاث، و إن صام و صلى و زعم أنه مسلم.

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال المنافق (٧٨/١).

نقل السيوطي عن الديلمي في مسند الفردوس عن على رضى الله عنه بلفظ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: عين.

نقله من ميزان الأصول. أنظر (ص ٣٦٨)، و ذكره في كشف الأسرار على المنار أيضا (٢/٦/١ ـ ٢٢٧).

و الدليل على أن المحبة في القلب ما قاله أهل الحقيقة: ان أول المحبة الموافقة، ثم الميل، ثم الود، ثم المحبة، ثم الهوى، ثم الوله، ثم العشق.

ف الموافقة للطبع، و الميل للنفس، و الود للقلب و المحبة للفؤاد و هو باطن القلب، و الهوى غلبة (١٠/ المحبة، /و الوله زيادة الهوى، و العشق (٥٨/ب) فيض المحبة إلى سائر الجوارح، و الشغف احتراق (٢) القلب، و يدل عليه قول الشاعر:

"(يعلم الله) <sup>(٣)</sup> ان حبك منى

فى سواد الفؤاد وسط الشغاف"(٤)

و قال آخر:

ر في (٥) الفؤاد المحب نار هو "و

و قال آخر:

"لاعضو لي الا و فيه محب

و قال آخر: "نــــــــ<sup>(۸)</sup> أن تما المان قد مــــک

"فحسبى (٨) بأن تعلموا ان قد يحبكم قلبى و لن (١) تجدوا بعض الذى أجد". (١٠)

أحر نار الجحيم أبردها"<sup>(٦)</sup>

فكأن أعضائى خلقن قلوبا"(٧)

<sup>&</sup>quot;عدة"" المؤمن دين، و عدة المؤمن كالآخذ باليد". قال السيوطى حديث ضعيف. الجامع الصغير (٢/ ١٥٠)، و قال فى فيض القدير: فيه دارم بن قبيصة، قال الذهبى: لا يعرف. (٣٠٨/٤).

<sup>(</sup>١١) في الأصل: غلية.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: احراق.

<sup>(</sup>۳) ساقطة من الأصل، جه، د. و في ب: علم الله. و قد صححته من أساس البلاغة.

نسبه الزمخشرى فى أساس البلاغة إلى أبى عبيدة. انظر (ص ٣٣٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ج: ففي.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> لم أعثر على قائله.

<sup>&#</sup>x27; لم أعثر على قائله.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> **نی** ب: حسبی.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ج: استبدلت (و لن) بـ(و أن).

<sup>(</sup>۱۰) لم أعثر على قائله.

۱۲۸ ------شرح للنتخب

قوله: (لاتصال بينهما) هذا من تتمة التعريف. (١) فان بعض العلماء قالوا: بأن المجاز و الهزل سواء. حتى قالوا: انه لا يجرى في كلام الله تعالى و كلام الرسول (٢) عليه السلام. (٣) لأن الهزل أن يراد بالشيء غير ما وضع له، و المجاز اسم لما أريد به غير ما وضع له.

الثانى: المنع مطلقا، و هو المنسوب للأستاذ أبى إسحاق الاسفرايينى و أبى على الفارسي.

الشالث: انه غير واقع في القرآن و واقع في غيره، و إليه ذهب أبو بكر بن داود الأصفهاني الظاهري، فالمشهور عنه أنه منع وقرعه في القرآن خاصة كما هو رأى هؤلاء.

الرابع: المنع مطلقا فى القرآن و الحديث، و الجواز فى غيرهما و هو ما حكاه الإمام الرازى و أتباعه \_ منهم البيضاوى \_ عن ابن داود. أنظر (١/ ٢٩٦، ٧٩٧).

و هناك مذهب خامس: و هو لابن حزم من الظاهرية، و قد صرح بمذهبه فى كتابه الإحكام حيث قال: فكل خطاب خاطبنا الله تعالى به أو رسوله صلى الله عليه و سلم فهو على موضوعه فى اللغة و معهوده فيها إلا بنص أو اجماع أو ضرورة حس، نشهد بأن الإسم قد نقله الله تعالى أو رسوله صلى الله عليه و سلم عن موضوعه إلى معنى آخر، فان وجد ذلك أخذناه على ما نقل إليه.

فكل كلمة نقلها تعالى عن موضوعها فى للغة إلى معنى آخر، فان كان تعالى تعبدنا بها قولا و عملا كالصلاة و الزكاة و الحج و الصيام و الربا و غير ذلك فليس شىء من هذا مجازا، بل هى تسمية صحيحة و اسم حقيقى لازم مرتب من حيث وضعه الله تعالى. و أما ما نقله الله تعالى عن موضوعه فى اللغة إلى معنى تعبدنا بالعمل به دون أن يسميه بذلك الاسم، فهذا هو المجاز. (٤/ ٥٣١ ـ ٥٣٢).

و انظر المسألة فى التبصرة (ص ١٧٧)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٣٠٨/١)، المنخول (ص ٧٦)، منتهى الوصول لابن الحاجب، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى (ص ٢١)، الإحكام للآمدى (١/٨٤)، المسودة (ص ١٦٤)، التمهيد فى أصول الفقه (١/٨٠).

<sup>(</sup>۱۱) (التعريف) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) ذكر ابن السبكى فى الابهاج فى مسألة المجاز أربعة مذاهب: الأول: الجواز مطلقا. و هو رأى الجمهور.

<sup>(</sup>r) في ج: صلى الله عليه و سلم.

فنحن نقول: لا، بل(١) بينهما فرق. فان الهزل لا يقصد به ما وضع له اللفظ و لا ما صلح (٢) له اللفظ بطريق الاستعارة، و لا كذلك المجاز، فانه أريد به غير ما وضع له اللفظ لاتصال بينهما.

قوله: (لاتصال بينهما معنى) أي بين (٣) الحقيقة و المجاز و أراد بالمعنى ما هو اللازم المشهور. فانه لو لم يكن لازما لما صحت الاستعارة، لأنه حينئذ يجوز اطلاق اسم الأسيد على جميع الحييوانات للاشتيراك في الحييوانيية والجسيميية و الحدوث و غير ذلك. و كذا تعتبر الشهرة (٤) فان البخر و الحمى لازمان للأسد، ثم لا يجوز أن يسمى الأبخرو (٥) المحموم أسدا بهذا الاتصال.

و هذا لأن المجاز من الحقيقة كالقياس من النص.

بيانه: ان الحكم في المنصوص عليه (١٦) يشبت بالنص كالموضوع له يشبت بالوضع، ثم يتأمل في المنصوص عليه لاستخراج المعنى الذي له أثر في استدعاء هذا الحكم ليتعدى إلى غير المنصوص عليه، فإذا وجد مثل هذا المعني/في غير المنصوص عليه ألحقَ به أي يثبت مثل ذلك في (٩٥/أ) هذا المحل.

فكذلك يتأمل في معاني محل الحقيقة لاستخراج المعنى للازم المشهور في محل الحقيقة لاكل معنى، كما في النص لا يعتبر كل معنى، بل يعتبر الوصف الصالح<sup>(٧)</sup> المعدل لما في اعتبار كل معنى أو كل وصف رفع الابتلاء. <sup>(٨)</sup>

في جه: استبدلت (لا، بل) به (لا بد).

في الأصل: و ما لا صلح.

في د: استبدلت (بين) بـ(من).

في جه: الشهوة.

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من د.

<sup>(</sup>عليه) ساقطة من ب، ج، د.

ني د: المصالح.

كذا في كشف الأسرار على المنار أيضا. أنظر (٢١٨/١)، و عبارة عبد العزيز البخاري في التحقيق أوضح في تعبير المراد حيث قال: لو جازت الاستعارة بكل معنى لم يبق للكلام حسن و طراوة، و لم يبق للفصيح الماهر بعون الكلام و

الا ترى (۱) أن العرب تسمى الشجاع أسدا للاشتراك بينهما فى المعنى الخاص اللازم المشهور له، ولم تعتبر (۲) الاشتراك فى كل معنى، فإذا وجد مثل ذلك المعنى فى محل آخر استعير له، هذا كما قلنا فى القياس مع النص، غير أن المنظور إليه (۳) فى القياس، المعنى الشرعى، وفى المجاز المعنى اللغوى. فكان المجاز تعدية اللفظ، كما أن القياس تعدية الحكم الشرعى. وكما أن القياس يفتقر إلى ستة أشياء: القائس و الأصل، و الفرع، و الوصف الصالح المعدل الجامع بين الأصل و الفرع و القياس، و الحكم، فكذا الاستعارة تفتقر إلى ستة أشياء: المستعار المه، و المستعار عنه، و المستعير، و الاستعارة، و ما يقع به الاستعارة. (١)

فالمستعار: لفظ الأسد، و لا مستعار له: الإنسان الشجاع، و المستعار عنه:

طرق الفصاحة و المستخرج للاستعارات البديعة و التشبيهات الغريبة فضل على غيره.

و هو مثال القياس، فانه لا يصح بكل وصف، بل يعتبر فيه الوصف الصالح المعدل، إذ لو اعتبر كل وصف رفع الابتلاء، و لم يبق للمجتهد المستخرج لدقائق المعانى فضل على غيره. اهد لوحة (٢٠/أ، ب).

<sup>(</sup>١) في الأصل: الا يري.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب، د: یعتبر.

<sup>(</sup>۳) في ج: استبدلت (إليه) بـ(له).

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى (۱/ ٦٤ ـ ٦٥)، كشف الأسرار على المنار (٢٢٧/١)، ثم ان الاستعارة في عرف الأصوليين ترادف المجاز.

و عند أهل البيان قسم من المجاز.

فان المجاز عندهم ان كانت فيه علاقة التشبيه يسمى استعارة بأقسامها و ان كانت فيه علاقة غير التشبيه، مثل السببية و المسبية، و الحال و المحل، و اللازم و الملزوم و غيرها يسمى مجازا مرسلا.

نظر: عسدة الخواشي على أصول الشاشي للمولى محسد فيض الحسن الكنكوهي، دار الكتاب العربي، ١٤٠٢هـ (ص ٥٧).

و يؤيده ما فى التقويم حيث قال: سمى المجاز مستعارا كأن القائل استعاره للمعنى الذى قصده فكساه به. اه لوحة (٦٢/ب).

الهيكل المخصوص، و المستعير: المتكلم، و الاستعارة: التكلم بلفظ<sup>(١)</sup> الأسد، و ما يقع به الاستعارة: الشجاعة. <sup>(۲)</sup>

قوله: (أو ذاتا) أي مبجاورة (٣) يعني مبجاورة (٤) هذه الذات تلك الذات و يسمى هذا اتصالا صورة، نحو تسمية العرب المطر سماء. يقال: (٥) "ما زلنا نطأ السماء حتى أتيناكم". يعنون المطر، لأن المطر من السحاب ينزل و العرب تسمى كل ما علا<sup>(١)</sup> فوقك سماء.

و قال الله تعالى: "أو جاء أحد منكم من الغائط"، (٧) الغائط اسم للمكان المطمئن () (٨) الخالي، فسمى الحدث به (٩) مجازا لأنه يكون في المطمئن/من الأرض عادة (١٠٠) تسترا (١١٠) عن أعين الناس، و هذا اتصال صورة من حيث (٥٩/ ب) المجاورة.

و اعلم أن طريق الاستعارة الاتصال بين الشيئين صورة أو معنى لاثالث لهما. لأن كل موجود (...) (١٢٠ مصور يكون له صورة و معنى، و الاتصال لا يكون الا

في ب: لفظة.

في د: و الشجاعة.

في ب: مجاوزة.

ني جه: تجاوز.

ني ب: تقول، ني د: تجاور.

<sup>(7)</sup> في الأصل: على.

سورة النساء (٤٣).

<sup>(</sup>من الأرض) مزيدة من جه.

<sup>(4)</sup> 

<sup>(</sup>به) ساقطة من د.

<sup>(</sup>عادة) ساقطة من ب.

ني د: سترا.

<sup>(</sup>موجود) مكرر في الأصل.

بأحدهما، (۱) و قد جرى (۱) القسمان في المحسوسات، (۳) و هذا الطريق مسلوك في الشرعيات، و ليست اللغة مخصوصة به، فانه لا خلاف بين الفقهاء أن الاتصال بين اللفظين من قبل حكم الشرع يصلح طريقا للاستعارة، لأن الاستعارة للقرب و الاتصال، (٤) و ذلك ثابت في المحسوس و غير المحسوس، فان الأحكام الشرعية قائمة (٥) بمعناها الذي شرع له متعلقة بأسبابها، فيكون موجوده حكما بمنزلة الموجود حسا فيتحقق معنى القرب و الاتصال.

و لأن حكم الشرع حكم لا يدرك<sup>(١)</sup> معناه بالعقل، فهذا القسم إذا تعلق بلفظ، شرع ذلك اللفظ سببا له أو علة<sup>(٧)</sup> يدل ذلك اللفظ لغة على معناه الثابت

<sup>(</sup>۱) قال عبد العزيز البخارى فى التحقيق: ان العلماء و ان بلغوا أنواع الاتصال بين الحقيقة و المجاز إلى خمسة و عشرين بالاستقراء كاطلاق اسم السبب على المسبب و اسم الكل على البعض و اسم الملزوم على اللازم و الخاص على العام و عكسها، و تسمية الشيء باسم ما كان و باسم ما يؤول إليه و غيرها فالشيخ ـ يعنى به الأخسيكيتى ـ رحمه الله حصره ههنا على المعنى و الصورة بقوله: (معنى أو ذاتا) و هو أضبط عا ذكروا، إذا لا يكاد يسد عند شيء عا ذكر، لأن كل موجود من المحسوسات موجود بصورته و معناه، إذا لاثالث لهما، فلا يثبت الاتصال بين السببين إلا من أحد هذين الوجهين. اه لوحة (٢٠/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل، ب، ج: استبدلت (جري) بـ(مر).

<sup>(</sup>٣) في ب، ج، د: (المحسوس).

<sup>(</sup>۱) في ب: و للاتصال.

<sup>·(</sup>٥) في ب، ج، د: "فالأحكام قائمة".

<sup>(</sup>۱) هكذا في جميع النسخ، لعله سهو من النساخ، لأن هذا القسم من الاحكام التي وقف العلماء على أسبابها أو على عللها ليس من الأحكام التي لا يدرك معناها بالعقل. و يؤيد ذلك ما ذكر في الوافي حيث قال: انك إذا تأملت في مشروع و وقفت على معناه بأي صفة شرع هذا المشروع، فإن وجدت هذا المعنى في المشروع الآخر يجوز استعارة أحدهما للآخر. اهد لوحة (۱۹/ب).

<sup>(</sup>۷) في ب، ج، د: علته ـ بزيادة الهاء في آخرها ـ.

شرعا، كالبيع، فانه مشروع لإيجاب الملك و موضوع (۱۱) له فى اللغة و العقل يقتصى (۱۱) (۲۱) أيضا أن من فاز بالسبب فاز بالحكم كى لا يؤدى إلى التنازع (۳) و التقاتل فتصح الاستعارة، و يكون هذا استعارة شرعية فيها معنى اللغة.

ألا ترى أنهم لم يجوزوا استعارة الخمر لغير الخمر لاثبات حكم ثبت  $^{(1)}$  بشرب الخمر و هو ضرب  $^{(0)}$  ثمانين  $^{(1)}$  سوطا  $^{(V)}$  لأنه (مما لا)  $^{(A)}$  يعقل معناه  $^{(A)}$ 

(١) في الأصل: موضع.

(٢) مزيدة من جـ: معنى.

<sup>(۳)</sup> في جه: استبدلت (التنازع) بـ(الشارع).

<sup>(۱)</sup> في ب: يثبت.

(ه) (ضرب) ساقطة من ج.

<sup>١)</sup> في ج: ثمانون.

(Y) و قد ذهبت العترة و مالك و الليث، و أبو حنيفة و أصحابه، و الشافعي في قوله إلى أن حد السكر ثمانون جلدة.

و ذهب أحمد، و داود، و أبو ثور، و الشافعى فى المشهور عنه إلى أنه أربعون، لأنها هى التى كانت فى زمنه صلى الله عليه و سلم و زمن أبى بكر و فعلها على فى زمن عثمان.

و استدل الأولون بأن عمر جلد ثمانين بعد ما استشار الصحابة و بحديث على أنه أفتى بأنه يجلد ثمانين، و بحديث أنس أن النبى صلى الله عليه و سلم جلد فى الخمر نحو أربعين بجريدتين.

أنظر: نيل الأوطار (٧/ ٣١٩)، الأختيار لتعليل المختار (٩٧/٤).

(<sup>(A)</sup> ساقطة من الأصل.

(۱) الحد الها يتعلق في غير الخمر من الأنبذة بالسكر، و في الخمر بشرب قطرة واحدة عند الحنفية، و عند الأثمة الثلاثة: كل ما أسكر كثيره حرم قليله و حد به.

أنظر: شرح فتح القدير على الهداية (٥/٥٠٥)، الإختيار لتعليل المختار (٩/٤).

فإذا ثبت أنه تجوز الاستعارة فى الشرعيات كما تجوز فى الحسيات و ذلك بطريقين أيضا: بالاتصال صورة و الاتصال معنى، و ليس المشروع بمحسوس حتى يحس و يقال: انهما متصلان صورة فيطلق اسم أحدهما على الآخر بل يقام الاتصال فى السببية و العلية فى/المشروع (مقام الاتصال صورة (٦٠/أ) فى المحسوس و يقام الاتصال فى معنى المشروع) (١) كيف شرع مقام الاتصال فى المعنى فى (٢) المحسوس.

بيان الأول: إنك تنظر بين الحكمين، فان كان بين سببيهما اتصال (۱) بأن (١) كان أحدهما يثبت الحكم الذى أثبته الآخر كالبيع و النكاح، فان كل واحد منهما يثبت (۱) ملك المتعة، البيع في محله تبعا، و النكاح في محله أصالة. فيجوز أن ينعقد النكاح بلفظ البيع و لا ينعقد البيع بلفظ النكاح، لأنه (۱) لا يلزم من ثبوت ملك المتعة (۱) ثبوت ملك الرقبة (۱) و يلزم من ثبوت ملك الرقبة (۱) ثبوت ملك المتعة في محله، فصحت الاستعارة من أحد الطرفين دون الطرف الآخر لوجود الاتصال من أحد الطرفين، (۱۰) و المجوز هو الاتصال، فجوزنا المجاز حيث وجد الاتصال، و لم نجوز فيما لم يوجد الاتصال. (۱۱)

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>ني) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في د: اتصالا.

<sup>(</sup>نا) في الأصل: استبدلت (بأن) بـ(ما) و في بـ: بـ(فان).

<sup>(°)</sup> في الأصل، ج: يثبتان.

<sup>(&</sup>lt;sup>١١)</sup> (لأنه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: استبدلت (المتعة) بـ(الرقبة).

<sup>(</sup>١/ في الأصل: استبدلت (الرقبة) بـ(المتعة).

<sup>(</sup>١) في الأصل: استبدلت (الرقبة) بـ(المتعة).

<sup>(</sup>١٠٠) (دون الطرف الآخر لوجود الاتصال من أحد الطرفين) ساقطة من جه.

<sup>(</sup>١١١ كذا في الوافي، أنظر لوحة (١٩/أ، ب).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و كذلك ذكر العلة و إرادة المعلول جائز لوجود الاتصال و ذكر المعلول و إرادة العلة جائزة أيضا لوجود الاتصال، إذ لا يوجد المعلول إلا و العلة موجودة، و إلا لا يكون معلولا لها<sup>(۱)</sup> و لا يكون علة له، فـجاز المجاز من الطرفين هنا لوجود الاتصال من الجانبين، و لم يجز هناك إلا في أحد الجانبين، و هو ذكر السبب و إرادة المسبب، و لم يجز ذكر المسبب و إرادة السبب لوجود (۱۳) الاتصال في أحد الجانبين دون الآخر، إلا إذا كان المسبب مخصوصا (بسبب) (عائفانه يجوز (حينئذ) (٥) ذكر المسبب و إرادة السبب أين إن شاء الله تعالى. (٧)

أحدهما لوجود الاتصال بين العلة و الحكم.

و الثاني لوجود الاتصال بين السبب المحض و الحكم.

فالأول منهما يوجب صحة الاستعارة من الطرفين حتى جاز ذكر العلة و إرادة الحكم، و أن يذكر الحكم و تراد به العلة، لأن كل واحد منهما مفتقر إلى الآخ.

و الثانى يوجب صحتها من أحد الطرفين، و هو استعارة الأصل للفرع أى السبب للحكم دون عكسه، لأن المسبب محتاج إلى السبب من حيث الثبوت، و السبب لا يحتاج إليه من حيث الشرعية.

أنظر (ص ٥٦).

" (و هو ذكر السبب و إرادة المسبب، و لم يجز ذكر المسبب و إرادة السبب لوجود الاتصال في أحد الجانبين) ساقطة من جـ.

" ساقطة من الأصل.

" ساقطة من الأصل.

<sup>۱)</sup> مثال ذلك قوله تعالى: "انى أرانى أعصر خمرا". يوسف (٣٦). فان الخمر لا يكون إلا من العنب فيجىء الافتقار من الجانبين.

عمدة الحواشي على أصول الشاشي (ص ٥٩).

<sup>(۷)</sup> أنظر (ص ۲۳۷).

<sup>(</sup>۱) في الأصل، ج: له.

<sup>(</sup>۲) قال أبو على الشاشى فى أصوله: إعلم أن الاستعارة فى أحكام الشرع مطردة بطريقين:

١٣٦ \_\_\_\_\_شرح للنتخب

و بيان الاتصال المعنوى فى الشرعيات أن تنظر إلى المشروع، فان وقفت على معناه و وجدت هذا المعنى فى مشروع آخر تجوز (١) استعارة أحدهما للآخر كما نظر الشافعى (رحمه الله) (٢) فى الطلاق و العتاق و وجدهما مبنيين على السراية و الاسقاط (٣) و اللزوم وصحة ايقاعهما فى المجهول و صحة تعليقهما بالشرط، فأطلق لفظ كل واحد/منهما على الآخر بطريق (٦٠/ب) الاستعارة. (١)

و كذلك نظرنا نحن فى الصدقة و الهبة فوجدنا كل واحد منهما تمليكا بغير بدل، فجوزنا (٥) جعل كل واحد منهما مجازا عن الآخر كما عرف فى الهداية (٢) و الجامع الصغير (٧) إذا (٨) تصدق على المحتاجين بعشرة دراهم أو وهبها لهما جاز، ولو تصدق (بها) (١) على غنيين أو وهبها لهما لم يجز جعل كل واحد منهما مجازا عن الآخر و الصلاحية ثابتة، لأن كل واحد منهما تمليك بغير بدل. (١٠)

<sup>(</sup>۱) (تجوز) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل و من جـ.

<sup>(</sup>ر الاسقاط) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> قال النووى فى روضة الطالبين: قال لزوجته: أنت حرة أو معتقة أو أعتقتك و نوى الطلاق، طلقت، و لو قال لعبده: طلقتك، و نوى العتق عتق، و للمناسبة و المشاركة بين الملكين يصلح كل واحد منهما كناية فى الآخر، و كما أن صريح كل واحد منهما كناية فى الآخر، فكنايتها مشتركة مؤثرة فى العقدين جميعا بالنية. اه (۲۷/۸).

<sup>(</sup>ه) في جـ: فوجدنا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ذكرته في قسم الدراسة، أنظر (ص ٧٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> ذكرته في قسم الدراسة، أنظر (ص ٦٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (لصغير) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۰) نقل الشارح من قوله (و الجامع الصغير) إلى قوله (بغير بدل) من الهداية بحروفه. أنظر (۲۲۷/۳)، و التبيين (۲۳۳/۱، ۲۳۴).

و كما فى الوصية مع الميراث، فانك لما (١) رأيت أن الوصية شرعت بعد فراغ الميت عن حوائجه و رأيت الميراث كذلك، فاتصلا فى المعنى (٢) المشروع كيف شرع، فجازت الاستعارة بأن يذكر الميراث و يراد به الوصية أو (٣) الوصية (١) و يراد بها الميراث كما قال الله تعالى: "يوصيكم الله" (٥) أثبت الإرث بلفظ الوصية. (١)

و كما عرفت فى فصل الحوالة مع الوكالة، فان معنى الحوالة: نقل الدين من ذمة إلى ذمة، (٧) و معنى الوكالة: نقل ولاية التصرف، (٨) فيستعار لفظ الحوالة للوكالة كما قال فى الجامع الصغير فى كتاب المضاربة (٩) و يقال للمضارب: أحل رب المال، (١٠) أى وكله. و كذلك الكفالة بشرط براءة الأصيل حوالة، و الحوالة بشرط مطالبة الأصيل و هو المحيل ـ كفالة للمشابهة بينهما فى المعنى المشروع، (١١) إذ كل واحد منهما عقد توثق. (١٢)

<sup>(</sup>١١) (١١) ساقطة من ج، د.

<sup>(</sup>٢) (في المعنى) ساقطة من ج.

<sup>(7)</sup> في ب: استبدلت (أو) بـ(الواو).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> أي تذكر الوصية.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> سورة النساء (۱۱).

<sup>&</sup>lt;sup>٢)</sup> أنظر التحقيق، لوحة (٢٠/أ).

<sup>(</sup>۱۳۶ المغرب في ترتيب المعرب، لعلى المطرزي، دار الكتاب العربي (ص ١٣٤)، أنيس الفقهاء (ص ٢٢٤)، التعريفات (ص ٩٣).

<sup>(^^)</sup> أنظر: المغرب (ص ٤٩٣)، أنيس الفقهاء (ص ٢٣٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> أنظر: الهداية (۲۰٤/۳)، الوافي لوحة (۱۹/ب)، التبيين (۱/۲۲۲).

<sup>(</sup>الدين). استبدلت (المال) بـ(الدين).

<sup>(</sup>۱۱) و هو سهولة وصول الحق إلى المستحق. كذا في الوافي، اللوحة نفسها التبيين (1/7,1), التحقيق لوحة (1/7,1).

<sup>(</sup>۱۲) في جه: توثيق.

و كذلك يذكر لفظ التمليك مكان البيع فينعقد بيعا مجازا. (١) و كذلك منصوص في المكاتب إذا (٢) قال لعبده: جعلت عليك الفا تؤديها إليّ نجوما أولها كذا، و آخرها كذا، فإذا أديتها فأنت حر، و ان عجزت فأنت رقيق، فان هذه مكاتبة، لأنه أتى بتفسير الكتابة، (٣) نص عليه في الهداية. (٥)

و هذا اختلاط و مشابهة معنى لا صورة، و هذا القسم غير مذكور في هذا لختصر. (٦)

و كأنه الها لم يذكره لأن فخر الإسلام رحمه الله و غيره لم يبن عليه الأحكام بخلاف (٧) القسم الآخر. (٨) (٦١)أ)

(۱) هذا لبيان أن انعقاد البيع لا ينحصر في لفظ "بعت" و "اشتريت"، بل كل ما دل على ذلك ينعقد به، فإذا قال: بعت منك هذا بكذا، فقال رضيت، أو أعطيتك الثمن، أو قال: اشتريت منك هذا بكذا، فقال رضيت أو أعطيت، أي المبيع بذلك الثمن انعقد لافادة المعنى المقصود (...) فصار كل ما يؤدي معنى "بعت" و "اشتريت" سواء في انعقاد البيع به، لأن المعنى هو المعتبر في هذه العقود. اهـ

شرح العناية على الهداية (٦/ ٢٥١)، الهداية مع شرح فتح القدير (٦/ ٢٥١).

- (۲) في الأصل: إذ \_ بسقوط الألف في آخرها \_.
- (۳) في د: استبدلت (بتفسير الكتابة) بـ(بنفسه كتابة).
- (ن) أنظر تعريف الكتابة: أنيس الفقهاء (ص ١٦٩، ١٧٠)، التعريفات (ص
  - (٥) أنظر (٢٥٣/٣، ٢٥٤)، الوافي: اللوحة نفسها.
- (۱) المختصر هو: المنتخب في أصول المذهب للأخسيكتي، و يسمى أيضا بالمختصر و هو محل هذا الشرح، و قد سبق الكلام عليه في قسم الدراسة أنظر (ص
  - (٧) في الأصل: خلاف \_ بسقوط الباء في أولها \_.
- (^) قال عبد العزيز البخارى فى عدم ذكر هذا القسم: و خص هذا القسم ـ و هو القسم الذى سيبجىء ذكره مباشرة ـ بالايراد دون القسم الأول ـ و هو هذا القسم الذى غير مذكور فى المختصر ـ لاحتياجه فيه إلى بيان الفرق بين إتصال

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و الاتصال سببا من هذا القبيل، و هو نوعان: أحدهم: اتصال الحكم بالعلة كاتصال الملك بالشراء، و انه يوجب الاستعارة من الطرفين، لأن العلة لم تشرع الالحكمها، و الحكم لا يثبت إلا بعلته فاستوى الاتصال فعمت الاستعارة.

قوله: (و الاتصال سببا من هذا القبيل) أن الاتصال من حيث السببية في الشرعيات من قبيل الاتصال الذاتي في الحسيات، لأنه كما لا اشتراك و لا اشتباه بين السماء و المطر، و الحدث و المكان المطمئن في المعنى فكذلك (۱) لا اشتراك بين السبب و المسبب، و العلة و المعلول. (۲) فان معنى السبب لا يوجد في المسبب، و معنى المسبب لا يوجد في السبب، و كذلك معنى العلة لا يوجد في المعلول و معنى المعلول لا يوجد في العلة. (١) فان معنى السبب: (٥) الإفضاء و كونه طريقا إلى المسبب، و المسبب ليس كذلك، و معنى العلة. (١)

العلة بالمعلول، و بين اتصال السبب بالمسبب الذي عليه تبتنى المسألة الخلاقية و هي استعارة ألفاظ الطلاق للعتق بخلاف القسم الأول، فانه مطرد لا حاجة فيه إلى بيان فرق. اه التحقيق لوحة (٢١/أ)، الوافي لوحة (١٩/ب)، التبيين (٢/٦٦).

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: فكذا.

<sup>(</sup>٢/ ٢٢٧). و ذلك لمغايرة المفهوم. كذا في التبيين (٢/ ٢٢٧).

<sup>&</sup>quot; (و معنى المسبب لا يوجد في السبب) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>في العلة) ساقطة من ج.

أنظر معنى السبب فى: أصول البزدوى (٤/ ١٧٠)، المستصفى (٩٣/١)، المستصفى (٩٣/١)، الإحكام للآمدى (١/ ١٨١ ـ ١٨٢)، شرح النهاج للأسنوى (٣/١)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٩٤/١).

<sup>(</sup>۲) أنظر معنى العلة في المحصول (۲/۲/۲۱)، المنهاج مع الأسنوي (۲۹/۳۲)، جمع الجوامع (۲/ ۲۳۱)، الترضيح على التنقيح (۲/ ۵۳۵)، المعتمد (۲/ ۲۳۰)، على الناقيح (۲/ ۲۳۰)، شفاء الغليل للغزالي (ص ۲۱)، المستصفى (۲/ ۲۳۰)، أصول البزدوي (۱/ ۱۷۱)، المنار مع فتح الغفار (۱۷/۳).

أنها موجبة مثبتة، (1) و المعلول كاسمه موجب(1) له و ثابت به، (1) فلم يكن بينهما اتصال معنى بل اتصال مجاورة و ذات. (1)

قسوله: (وهو نوعسان إلى آخسره) في هذا اللفظ اشكال، لأنه ذكسر أن الاتصال (٥) على نوعين، أحدهما: اتصال الحكم بالعلة، و الثاني: اتصال الفرع على محض. (٦)

فان أراد بالسبب القسم الثانى فلا يصح قوله، (و هو نوعان) و ان أراد به القسم الأول فلا يصح أيضا، لأنه ليس باتصال من حيث السببية و مورد التقسيم (٧) يكون مشتركا.

قال العبد الضعيف غفر الله (له): (^) يحتمل أنه أراد به (^) ما هو المشترك بين السبب و العلة، و هو معنى الإفضاء، و يكون المراد من السبب المذكور في قوله (و الثاني اتصال الفرع بما هو سبب محض) غير (١٠) المراد بقوله (و الاتصال سببا).

<sup>&#</sup>x27;' فان المراد من كون العلة موجبة بنفسها عدم تصور انفكاك الحكم عنها، لا انها موجبة له حقيقة، اذ المتولدات بخلق الله تعالى و العلل العقلية بهذه المثابة، فان الكسر لا يتصور بدون الانكسار فان الموجب للأحكام هو الله تعالى، إذ له ولاية الايجاب، و شرع العلل موجبات للأحكام في حق العمل، و نسب الوجوب إليها فيما بين العباد تيسيرا، فصارت العلل موجبة في الظاهر، بجعل الله تعالى إياها كذلك، لا بأنفسها. أنظر: كشف الأسرار (٤/ ١٧١).

<sup>(</sup>۲) في ج: استبدلت (موجب) بـ(فوجب).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في ج: استبدلت (به) بـ(له).

<sup>(</sup>٤) في ب: اتصال محاورة و ذاتا.

<sup>(</sup>a) في ب: لأنه قال هذا الاتصال.

<sup>(</sup>١) سيجيء ذكر معنى السبب المحض قريبان. أنظر.

<sup>(</sup>۲) في جـ: القسم.

<sup>(</sup>٨) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>به) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۱۰) في ج: استبدلت (غير) بـ(عبر).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ا ٤ ا

و لهذا قلنا: فمن قال: "ان اشتريت عبدا فهو حر" فاشترى نصف عبد ثم اشترى النصف الأخر يعتق.

قوله: (لأن العلة لم تشرع إلا لحكمها) لأن العلل ما شرعت لذواتها و اغا شرعت لأحكامها و لهذا إذا أضيف البيع إلى الحرو النكاح إلى المحرم يلغو لفقدان حكميهما (۱) فتكون مفتقرة إلى الأحكام، (۲) و الحكم لا يثبت إلا بعلته فتكون الأحكام مفتقرة إلى العلل/في الوجود، (فاستوى الاتصال) (۱۱/ب) أي الاتصال ثابت بين الطرفين، و الاستعارة (۱) موقوفة على الاتصال، (فعمت الاستعارة) أي صحت من الطرفين، و قد مر تحقيقه قبل هذا. (1)

قوله: (و لهذا قلنا إلى آخره) (٥) (١) إذا قال: ان اشتريت عبدا فهو حر فاشترى نصف عبد لا يعتق، لأنه لم يوجد الشرط، إذ الشرط (٧) شراء (٨) العبد

و قد نقلنا عن عمدة الحواشى أن الاستعارة في عرف الأصوليين ترادف المجاز.

<sup>(</sup>۱) في الأصل و في ب: حكمهما.

<sup>(</sup>۲) و تابعة لها من حيث الغرض، بمنزلة الآلة للشيء، و لهذا سمى أهل الأصول الأحكام "العلل المآلية" و الأسباب "العلل الآلية"، و إذا كان كذلك يستوى اتصال كل واحد منهما بالآخر، فيعم جواز الاستعارة من الجانبين. أنظر التحقيق، لوحة (۲۱/أ، ب).

<sup>(</sup>۳) الاستعارة لغة: طلب العارية، و العارية \_ بتشديد الياء المفتوحة و قد تخفف \_ ما تداولوه بينهم.

و أما اصطلاحاً: فهى ادعاء معنى الحقيقة في الشيء للمبالغة في التشبيه مع طرح ذكر المشبه من البين، كقولك: رأيت أسدا، و أنت تعنى به الرجل الشجاء.

أنظر: تعريف الاستعارة و أقسامه: التعريفات (ص ۲۰ ـ ۲۱)، التلخيص فى علوم البلاغة للقزوينى، شرحه: عبد الرحمن البرقوقى، دار الكتاب العربى (ص٣٤٤) و ما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أنظر (ص ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: إلى آخر \_ بسقوط الهاء في آخره \_ .

<sup>(</sup>۱) هذا القول إيضاح لقوله: يوجب الاستعارة من الطرفين، أو لقوله: فعمت الاستعارة. أنظر التبيين (ص ٢٣٠).

 <sup>(</sup>او هو) بالمرط (او الشرط) بالرو هو)

ا ٤ ا \_\_\_\_\_شرح للنتخب

و لو قال: "ان ملكت" لا يعتق ما لم يجتمع الكل في ملكه.

فان عنى بأحدهما الأخر، تعمل نيته في الموضعين، لكن فيما فيه تخفيف عليه لا يصدق في القضاء.

و لم يوجد.

فلو باع النصف الأول ثم اشترى النصف الآخر يعتق هذا النصف لوجود الشرط.

و لو قال: ان ملكت عبدا فهو حر فملك نصف عبد لم يعتق لما ذكرنا فلو باع هذا النصف ثم اشترى النصف الآخر لا يعتق.

و الفرق: (١) إن الاجتماع في كونه مشتريا (٢) له (٣) بعد الزوال يتحقق لأن كونه مشتريا (١) له (٥) لا يتوقف على ملكه، ألا ترى أنه لو قال: "إن اشتريت عبدا فامرأتي طالق". انه لو اشتراه لغيره يحنث في يمينه، فإذا اشترى الباقي بعد بيع النصف الأول فقد اجتمع الكل في عقده فوجب الحنث.

فأما الاجتماع فى الملك بصفة العبدية (١٦) بعد الزوال لايتحقق. ألا ترى أن الرجل يقول: "و الله ما ملكت ما ثتى درهم قط" و لعله ملك ذلك و زيادة متفرقة، لكن لم يجتمع فى ملكه ما ثتا درهم، فيكون صادقا.

<sup>(</sup>۱۸) (شراء) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) و الفارق بين الشراء و بين الملك حيث يحنث بالشراء على التفريق و لا يحنث بالملك على التفريق ما لم يجتمع الكل في ملكه: هو العرف كما سيذكره الشارح قريبا.

أنظر: التوضيح على التنقيح (١/ ١٤٩)، التحقيق لوحة (٢١/ب)، التبيين (١/ ٢٣١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج: مشتري.

<sup>(</sup>اله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) **نی** د: مشتری.

<sup>(</sup>ه) (له) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) في جـ: استبدلت (العبدية) بـ(العبد).

و تسمى هذه المسألة "إسحاقية"، فانه حكى عن الشيخ الإمام أبى بكر الاسكاف<sup>(۱)</sup> انه كان إماما ببلخ<sup>(۲)</sup> و له بواب يقال له إسحاق<sup>(۳)</sup> فكلما كان يدرس هذه المسألة كان يدعوه و يقول له: "هل ملكت مائتى درهم؟" فيقول: <sup>(٤)</sup> "لا"، ثم يقول له: "هل اشتريت بمائتى درهم؟" فقال: "نعم، بل بألوف"، فيوضح<sup>(ه)</sup> على أصحابه أن العرف<sup>(۱)</sup> كما ذكر. <sup>(۷)</sup>

و انما وضع المسألة في المنكر لأنه إذا كان عبدا معينا بأن أشار إلى عبد و قال: "ان اشتريتك فأنت حر" (١٩) يستوى الحكم

<sup>&#</sup>x27;' هو محمد بن أحمد أبو بكر الاسكاف البلخى، إمام كبير، جليل القدر أخذ الفقد عن محمد بن سلمة عن أبى سليمان الجوزجانى. و من مصنفاته: شرح الجامع الكبير للشيبانى، فى الفقه الحنفى، توفى سنة ٣٣٣ه، و قيل ٣٣٦ه. أنظر: الجواهر المضيئة (ص ١٦٦)، الفوائد البهية (ص ١٦٠)، كشف الظنون (م ١٦٠).

بلخ: بلدة مشهورة من بلاد خراسان، فتحها الأحنف بن قيس التميمى من جهة عبد الله بن عامر بن أريز في أيام عثمان بن عفان رضى الله عنه، و هي من أجل مدن خراسان، و أكثرها خيرا.

أنظر: معجم البلدان (٢٦٣/٢).

<sup>(</sup>۲) لم أعثر على ترجمة له الا ان هذا الاسم قد ورد فى بعض كتب الأصول. أنظر: التبيين (١/ ٢٣٢).

<sup>&</sup>lt;sup>٬٬</sup> نى ب، ج: استبدلت (فيقول) بـ(فقال).

<sup>(</sup>ه) في الأصل: يوضح.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نى ب: أبدلت (العرف) بـ(الفرق).

<sup>&</sup>lt;sup>۷۷</sup> ذكر هذه الحكاية: التحقيق لوحة (۲۱/ب)، التبيين (۱/ ۲۳۱ ـ ۲۳۲). ثم مسألة الشراء و الملك المتقدمة غير مقصودة في هذا الموضع، بل المقصود المسألة التي تأتى و هي: "ان عنى بأحدهما الآخر، أي عنى بالملك الشراء أو بالشراء الملك" كما صرح به صاحب التوضيح. أنظر (۱/ ۵۰).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  في ج: استبدلت (أو) بـ(و).

<sup>(</sup>۱) (أو قال: ان ملكتك فأنت حر) ساقطة من ج.

٤٤ ا\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فيه بين الشراء و الملك/حتى يعتق النصف في (٦٢/أ) الوجهين جميعا. (١)

لأن الاجتماع و التفرق من الأوصاف، و الصفة في الحاضر لغو، (٢) و في الغائب معتبر. (٣)

(فان عنى بأحدهما الآخر) (٤) أى عنى بالملك الشراء أو بالشراء الملك تعمل نيته في الموضعين، لأنه استعار الحكم للعلة في الفصل الأول

<sup>(</sup>١) المسألة على أربعة أوجه:

أحدها: الحلف على ملك عبد منكر بأن قال: ان ملكت عبدا فهو حر.

و الثانى: الحلف على شراء عبد منكر بأن قال: ان اشتريت عبدا فهو حر.

و الثالث و الرابع: ان يعقد اليمين على ملك عبد بعينه، أو شراء عبد بعينه. أنظر التحقيق لوحة (٢١/ب).

<sup>(</sup>۲) لأنه يعرف بالإشارة إليه كمن حلف "لا يدخل هذه الدار" لا يعتبر فيها صفة العمران، و يعتبر في غير المعينة، و لأن الإنسان في العادة الها يستجيز من نفسه أن يقول: ما ملكت ألف درهم، مريدا بصفة الاجتماع لا بصفة الافتراق في غير المعنى، و لا يستجيز ذلك في المعين، و لا يقول: "ما ملكت هذا الألف" إذا ملكه متفرقا.

و ذلك لأن بدون الإشارة إلى المعين قصده نفى الغناء عن نفسه، ولم يحصل هل الغناء إذا كان ملكه متفرقا، وفى المعين قصده نفى ملكه عن المحل، وقد كان ملكه على المشار ثابتا، وان كان فى أزمنة متفرقة. أنظر المرجع نفسه.

ثم انه ينبغى أن يكون قوله: "يعتق النصف" في هذه المسائل قول أبى حنيفة رحمه الله، فأما عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله فينبغى أن يعتق كله، ثم يجب السعاية في النصف أو الضمان للاختلاف المعروف في تجزىء الإعتاق. أنظر: المرجع نفسه لوحة (٢٢/أ).

السعاية: هي سعى العبد في عتق رقبته. أنظر مختار الصحاح (ص ٣٠٠).

<sup>(</sup>۳) أنظر هذه القاعدة و الفروع التي تبتني عليها في منافع الدقائق شرح مجامع الحقائق (ص ۳۳۳).

<sup>(1)</sup> إنما المقصود هنا هو هذا الفرع كما نبهت عليه من قبل.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_٥٤١

و الثانى: اتصال الفرع بما هو سبب محض ليس بعلة وضعت له، كاتصال زوال ملك المتعة بألفاظ العتق تبعا لزوال ملك الرقبة، و أنه يوجب استعارة الأصل للفرع و السبب للحكم دون عكسه، لأن اتصال الفرع بالأصل في حق الأصل في حكم العدم لاستغنائه عن الفرع.

أو العلة لحكمها فى الفصل الثانى، و كلاهما صحيحان، لكن فيما فيه تخفيف عليه لا يصدق فى القضاء بأن عنى بقوله: "إن اشتريت عبدا" "ان ملكت عبدا"، حتى لا يعتق النصف الثانى، (۱) لا يصدق قضاء، لا لأن استعارة العلة للحكم لا يجوز، و لهذا يصدق ديانة، بل لأنه نوى خلاف الظاهر، و فيه تخفيف على نفسه، و كان متهما فلا يصدقه القاضى، أما إذا عنى بالملك الشراء يصدق ديانة و قضاء، لأن فيه تغليظا على نفسه، فلا يكون متهما. (۱)

قوله: (و الثانى اتصال الفرع بما هو سبب محض) (٣) أراد بالسبب المحض/ ما لا يكون موضوعا له، لكن ربما يفضى إليه. (٤) فان ملك الرقبة (٦٢/ب) ليس

<sup>(</sup>۱۱ نی ب، د: استبدلت (الثانی) بـ(الباقی).

<sup>(</sup>۲) ثم المراد من قول المشايخ في أمثال هذه الصورة: "يصدق ديانة لا قضاء" انه إذا استفتى فقيها يجيبه على وفق ما نوى، و لكن القاضى يحكم عليه بموجب كلامه و لا يلتفت إلى نيته إذا كان فيما نوى تخفيف عليه، كما لو استفتى أحد عن فقيه: ان لفلان على ألف درهم فقد قضيته هل برئت من دينه؟ يفتيه بالبراءة، و إذا سمع القاضى ذلك منه قضى عليه بالدين إلا أن يقيم بينة على الإيفاء.

أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>۳) فى الأصل، ب: قدم قوله (فانه يوجب استعارة الأصل للفرع و السبب للحكم) مع شرحه على قوله (و الثانى اتصال الفرع بما هو سبب محض) مع شرحه كما سنبينه فى موضعه، و ذلك خلاف المتن.

<sup>(4)</sup> هذا و من شرط السبب المحض أن لا يكون الحكم مضافا إليه و لا العلة التى تخللت بينه و بين الحكم، لكن المراد هنا انتفاء إضافة الحكم إليه دون علته. أنظر المرجع السابق.

بعلة لملك المتعة وضعا، و لكن التمليك إذا صادف الجوارى يثبت ملك المتعة تبعا، و كذلك (١) الاعتاق وضع لإزالة ملك الرقبة، و قد يفضى إلى زوال ملك المتعة.

و انما قسيد "بالمحض" لأن اسم السسبب قد يطلق على العلة ألا ترى أنهم يقولون: الشراء سبب الملك، و النكاح سبب الحل، و غير ذلك. (٢)

قوله (ليسبعلة (٣) وضعت له (٤) (٥) (فيه) (٦) إشارة إلى أن العلة ما يكون (٧) موضوعا لذلك الشيء كالشراء فانه وضع لإثبات ملك الرقبة حتى لم يشرع في موضع لا يتصور فيه الملك.

و كالنكاح فانه علة و ضعت لشبوت الحل، و كل نكاح لم يفد الحل بأن أضيف إلى المحارم يكون لغوا.

و كالإجارة، فانها وضعت لتمليك المنافع فتلغو إذا لم يفد ملك المنفعة (١٠) كما إذا أضيف إلى الحجر (١٠) و الأرض السبخة. (١٠)

قوله: (فانه يوجب استعارة الأصل للفرع و السبب للحكم) (١١١) و السبب

<sup>(</sup>۱) في د: و كذا.

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الأسرار على البزودى (١٧٠/٤)، المستصفى (٩٣/١)، جمع الجوامع (٩٣/١)، التوضيح على التنقيح (٦٩٣/٢)، التحرير مع التيسير (٦٨/٤ ـ ٦٩).

<sup>(</sup>٣) قوله (ليس بعلة) صفة لما قبله، أورده تأكيدا. التبيين (٢٣٣/١).

<sup>(</sup>٤١) قوله (وضعت له) أي للفرع. المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) في الأصل، ب: قدم قوله (دون حكمه) مع شرحه على قوله (ليس بعلة).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>v) في ب: إلى العلة بما يكون.

<sup>(</sup>٨) في الأصل، ب، ج: استبدلت (المنفعة) بـ(المتعة).

<sup>(</sup>١) في الأصل، د: (الحجر) غير مقروءة.

<sup>(</sup>١٠٠) الأرض السبخة: أرض ذات ملح ونز. أنظر مختار الصحاح (ص ٢٨٢).

<sup>(</sup>١١١) في الأصل، ب، د: أخر قوله (اتصال الفرع بما هو سبب مخض) مع شرحه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_الالالا

للحكم كالتفسير، (١) و انما ذكرهما و لم يقتصر على أحدهما، لأن في كل واحد منهما فائدة.

فالأول: يشعر بأن السبب أصل و الحكم فرع.

و الثانى: يوذن بأن المراد من الأصل السبب، و من الفرع الحكم. (٢)(١)

و لو ذكر أحدهما لا يخلو عن نوع اختلال.

قوله (دون عكسه) (٤) بأن يستعار الفرع للأصل و هذا بخلاف العلة مع المعلول، فانه يجوز استعارته (٥) من الجانبين هناك.

و الفرق: ان المصحح للاستعارة هو الاتصال و هو باعتبار الافتقار و الأفتقار و الأفتقار و الأفتقار و الأفتقار في فصل العلة من الجانبين.

أما افتقار المعلول إلى العلة فظاهر، لأنه أثر العلة، و الأثر يفتقر إلى المؤثر في الوجود، و أما افتقار العلة إلى المعلول فلان المقصود من العلل أحكامها كما بينا.

<sup>(</sup>۱) قوله (و السبب للحكم) كالتفسير لما قبله، أى يفسر قوله (الأصل للفرع). أنظر التبيين (٢/٤٣١).

<sup>(</sup>۲) و يدفع وهم من يتوهم أن المراد من الأصل العلة و من الفرع المعلول. و هناك فائدة ثالثة ذكرها عبد العزيز البخارى: أن الأصل و الفرع أعم من السبب و المسبب مختصان بالمشروعات.

و يؤيده ما ذكره شمس الأثمة السرخسى رحمه الله، لاتصح استعارة الحكم للسبب كما لاتصح استعارة الفرع للأصل. أنا والتحقيد المحتددة الحدد (١٨) ما الداف

أنظر: التحقيق لوحة (٢٣/أ)، أصول السرخسى (١/ ١٨١ ـ ١٨٢)، الوافى لوحة (٢١/أ).

 <sup>(</sup>۳) و في ب: و من الحكم للفرع.

<sup>(</sup>ئ) في الأصل، ب: أخر قوله (ليس بعلة وضعت له) مع شرحه على قوله.

<sup>(</sup>۵) في ج، د: استبدلت (اسعارته) بـ(الاستعارة).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في د: يستغني.

٨٤ ١ ------شرح للنتخب

منه، و المسبب ليس بمقصود من السبب المحض، فلا يفتقر السبب إليه.

و فى قوله (لاستغنائه عن الفرع) إشارة إلى أن الاتصال بواسطة الافتقار ثم الأصل مستغن عن الفرع، والا لا يكون أصلا حال كونه أصلا، فلا يجوز أن يستعار الفرع للأصل، إذ لوجازت الاستعارة (١) لجازت بدون الاتصال و هو الافتقار.

فإن قلت: المناسبة لما كانت ثابتة من أحد الطرفين حتى صحت الاستعارة من أحد الطرفين، فلا بد و أن يثبت من الطرف<sup>(۲)</sup> الآخر، لأنها تقوم بالطرفين جميعا، و لا يناسب الشيء غيره إلا و ذلك الشيء (۳) يناسبه (٤) كالأخرين.

قلت: قد قدمت البيان في هذا (٥) أن هذا الاتصال بالنظر إلى الفرع ثابت لافتقاره، و بالنظر إلى الأصل/ معدوم لاستغنائه. فلو جوزنا (٦٣/أ) الاستعارة يؤدى إلى جوازها (٦) بدون الاتصال، و هذا لا يجوز، و لهذا قلنا: إن ألفاظ العتق تصلح أن تستعار للطلاق، و ألفاظ الطلاق لا تستعار للعتاق. (١)(٨)

<sup>(</sup>۱۱ (الاستعارة) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: استبدلت (الطرف) بـ(الطريق).

<sup>(</sup>۳) (الشيء) ساقطة من د.

<sup>(</sup>a) في ج: استبدلت (الا و ذلك الشيء يناسبه) بـ(الا و يناسب له ذلك).

<sup>(</sup>ه) أنظر (ص ۱۳۷، ۱۳۵).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: جوارها.

<sup>(</sup>٧) في جه: و ألفاظ الطلاق لا يصلح ليستعار للعتاق.

 <sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> و قد أورد صاحب التبيين اعتراضا فى هذه المسألة \_ أعنى مسألة استعارة
 الفرع بالأصل \_ و أجاب عنه بجوابين حيث قال:

فان قلت: لا نسلم أن استعارة المسبب للسبب لا تجوز، الا يرى كيف جاز فى قوله تعالى: "أعصر خمرا" سورة يوسف (٣٦). أي عنبا.

قلت: لا نسلم الاستعارة في الآية، بل المراد فيها الحقيقة، لأن أهل اللغة قالوا: الخمر بلغة أهل عمان اسم للعنب.

و لئن سلمنا فنقول: الما جاز استعارة المسبب للسبب هنا لكونهما في معنى العلة و المعلول بوجود الاتصال من الجانبين، لأن الخمر هو الني من ماء العنب إذا

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ع ا

و هو نظير الجملة الناقصة إذا عطفت على الكاملة توقف أول الكلام على أخره لصحة أخره و افتقاره إليه، فأما الأول فتام في نفسه لاستغنائه عنه.

قوله (و هو نظير الجملة الناقصة إلى آخره) (١) إذا قال: "فاطمة طالق ثلاثا و عائشة"، فقوله "و عائشة" يفتقر إلى قوله () (٢) "فاطمة طالق ثلاثا" لأنها غير تامة (٣) بنفسها بل تحتاج إلى خبر.

أما "فاطمة طالق ثلاثا" جملة كاملة لا تفتقر إلى قوله "و عائشة" فيكون الافتقار في حق الجمل الكاملة لا يعتبر لاستغنائها عن الخبر. (1)

و إيراد هذا النظير لبيان (٥) أن الجملة الناقصة مفتقرة إلى الكاملة (٢) كما أن المسبب مفتقر إلى الناقصة كما أن المسبب مفتقر إلى السبب، و الجملة الكاملة لا تفتقر إلى الناقصة كما أن السبب لا يفتقر إلى المسبب. (٨)

اد فعار إليه بوجود النص الذي هو الوي منه. و نظيره من الفروع: صحة اقتداء المتنفل عن يصلى صلاة مظنونة على أنها غير مضمونة على الإمام، مضمونة على المقتدى، لكن عدم الضمان في حق الإمام لعارض ظن بحقه،

غلا و اشتد، فلا يتصور الخمر بدون العنب و لا يتصور العنب بدون ذلك الماء الذى هو مادة الخمر. اهر (٢٣٦/١). و قد عبر صاحب عمدة الحواشى عن الجواب الثانى بكون المسبب مختصا بالسبب، و حينئذ تجوز استعارة المسبب للسبب. انظر (ص ٥٩).

<sup>(</sup>۱) أى قولنا: اتصال الفرع بالأصل فى حق الأصل فى حكم العدم نظير الجملة الناقصة. كذا فى التبيين (٢٣٦/١)، و أصول السرخسى (١٨٢/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> (الواو) زيادة من د. ...

<sup>&</sup>quot; في ب: استبدلت (غير تامة) بـ (غير قائمة).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> كذا قال في الوافي، لوحة (۲۱/ب).

<sup>(</sup>٥) في د: بيان\_بسقوط اللام في أولها \_.

عى ١٠ بين - بسوف المرم عى اربه . (٦) في الأصل: الكامل.

عی اد حص: انحاس. (۲) فی ب، جـ: يفتقر.

<sup>(</sup>۱۸ و نظير ذلك من الأصول: إضافة الحكم في المحل المنصوص عليه إلى المعنى بالنسبة إلى الفرع لتصح التعدية إليه و عدم إضافته إليه بالنسبة إلى نفس المنصوص عليه لعدم الافتقار إليه بوجود النص الذي هو أقوى منه.

و حكم الجاز وجود ما أريد به خاصا كان أو عاما كما هو حكم الحقيقة. و لهذا جعلنا لفظ الصاع في حديث ابن عمر رضى الله عنه: "لا تبيعوا الدرهم بالدرهمين و لا الصاع بالصاعين" عاما.

و أبي الشافعي ذلك و قال: لا عموم للمجاز، لأنه ضروري يصار إِليه توسعة.

فإن قلت: ما الدليل على أن الجملة الكامل تتوقف على آخره.

قلت: الدليل عليه أنه لو أدخل الشرط في الآخر يتعلق الكل بذلك الشرط، و لو لا ذلك لما تعلق الأول بالشرط.

قوله: (و حكم المجاز) (۱) كذا بين حكم المجاز و لم يبين حكم الحقيقة لما انه قد أشار إليه في قوله (كما هو () (۲) حكم الحقيقة)، أو لأن الاختلاف واقع في حكم المجاز دون حكم الحقيقة.

فالصاع<sup>(۳)</sup> حقيقة للخشبة المتعينة (٤) لذلك الفعل الخاص، هي غير مرادة، لأن الربا لا يجرى فيها، لكن المراد ما يحويه الصاع، و هو عام يتناول المطعوم و غير المطعوم، (٥) و هذا مجاز كما ترى.

فان هذا اطلاق اسم المحل على الحال كقوله تعالى: "خذوا زينتكم عند كل

فلا يظهر في حق المقتدى، فتكون صلاته هذه مضمونة في حق المقتدى غير مضمونة في حق نفسه. ذكرهما صاحب التحقيق، لوحة (٣/٢/أ، ب).

<sup>(</sup>١١) أنظر حكم المجاز في:

أصول السرخسى (١٧١/١)، التوضيخ على التنقيح (١٦٣/١)، كشف الأسرار على المنار (٢٨٨١)، نور الأنوار (٢٢٨/١)، شرح ابن ملك (٢٧٣/١)، التحقيق لوحة (٢١٥/١)، التبيين (٢١٥/١)، مسلم الثبوت مع شرحه فواتح الرحموت (٢١٥/١) ـ ٢١٥/١)، الوافى، لوحة (٢٢/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> (فی) زیادة من ب.

<sup>&</sup>quot; الصاع: مكيال لأهل المدينة يأخذ أربعة أمداد. أنظر لسان العرب (٢٥٢٦/٤)، الصحاح (٢٤٤/٣).

<sup>(</sup>٤) ني ب، ج، د: الصاع حقيقة الخشبة.

<sup>(</sup>٥) في ب، ج، د: استبدلت (غير المطعوم) بـ (غيره).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ I o ا

مسجد (۱)(۱) أي عند كل صلاة، و قولهم: جرى النهر وسال الميزاب.

و قال الشافعى رحمه الله: لا عموم للمجاز. (٣) فإذا ثبت/المطعوم به (٦٣/ ب) مرادا اجماعا لا يبقى غير المطعوم مراد، و هو الجص و النورة كى لا (٤) يؤدى إلى تعميم المجاز و يلزم من هذا أن لا يكون القدر و الجنس علة.

قوله (لأنه ضرورى) () (٥) لا يصار إليه عند امكان العمل بالحقيقة لأن الحقيقة لأن الحقيقة الأصل، و الموضوع له، و لهذا لا يعارض المجاز الحقيقة (٢) حتى لا يصير اللفظ المتردد بين الحقيقة و المجاز في حكم المشترك و لا عموم لما ثبت ضرورة، بل يتقدر بقدر الضرورة، (٧) كالميتة، لما حلت ضرورة يتقدر بقدرها هو سد الرمق، و أقرب من هذا (٨) المقتضى، (٩) فانه لما ثبت ضرورة يتقدر بقدرها، فلا

<sup>(</sup>۱) (عند كل مسجد) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة الأعراف (۳۱).

<sup>(</sup>۳) قال التفتازاني رحمه الله في التلويح على التوضيح: و اعلم أن القول بعدم عموم المجاز نما لم نجده في كتب الشافعية، و لا يتصور من أحد نزاع في صحة قولنا: جاءني الأسود الرماة الا زيدا.

و تخصيصهم الصاع بالمطعوم مبنى على ما ثبت عندهم من علية الطعم فى باب الربا ، لا على عدم عموم المجاز. اهـ (١٩٥/١).

و قال ابن نجيم في فتح الغفار بشرح المنار: و اعلم أن المصنف \_ و هو مؤلف المنار، و شارح هذا الكتاب \_ نسب هذا القول للشافعي و في بعض كتب الحنفية نسب إلى بعض أصحابه، و نسبد ابن السبكي إلى بعض الحنفية، و ضعفه و صحح القول بعمومه. و بهذا ظهر أن الأصح في المذهبين القول بعمومه. أهد (١٩٩١).

و قال منلا خسرو في المرآة على المرقاة بعد أن نقل ما قاله التفتازاني أعلاه: لما كان الأمر كذلك لم أتعرض لذلك البحث. اهـ (١//١٤).

<sup>&#</sup>x27;<sup>'</sup> في جـ: لئلا.

ه) (الأنه) مزيدة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في ب: حقيقة \_ بدون الألف و اللام \_.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: استبدلت (بقدر الضرورة) بـ(بقدرها).

<sup>&</sup>lt;sup>۸)</sup> (هذا) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱) أى يرد على ما ذكرنا من أن المجاز ضرورى دلالة الاقتضاء، و هى موجودة فى كلام البارى تبارك و تعالى، مع انها ضرورية كقوله تعالى: "فتحرير رقبة" سورة النساء (٩٢)، أى رقبة مملوكة.
و سيجيب الشارح عنه قريبا، أنظر فى ص ١٥٣.

۲ ه ۱ سیحت استخب

و هذا باطل، لأن الجاز موجود في كتاب الله، و الله يتعالى عن العجز و الضرورات.

يتعمم عندكم.

قوله (و هذا باطل) جواب لكلامه، (۱) لأنه موجود في كتاب الله تعالى (۱) "فوجدا فيها جدارا يريد أن ينقض فأقامه" (۳) و هذا مجاز لصحة نفى الإرادة عن الجدار و عن كل مائل لا اختيار له.

و قال تعالى: "أتينا طائعين" (٤) و قال تعالى: فأبين أن يحملنها و أشفقن منها (٥) و قال تعالى: "و البلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه و الذى خبث لا يخرج إلا نكدا". (٦)

ذكر في الكشاف:  $(^{(V)})$  (أن) هذا مثل للكافر و المؤمن، و قيل: لمن ينجع (أى يؤثر)  $(^{(A)})$  فيه الوعظ و لمن لا ينجع. و الله ت عالى يتعالى  $(^{(A)})$  عن أن يلحقه

<sup>(</sup>۱) في جـ: جواب كلامه، أي كلام الشافعي رحمه الله.

<sup>(</sup>۲) و قد نفى أهل الظاهر و الرافضة دخول الأسماء المجازية فى كلام الله تعالى و أثبته الباقون، و هذا الصحيح عند الإمام أحمد و أكثر أصحابه. أنظر: الإحكام للآمدى (٦٣/١)، شرح الكوكب المنير (١٩١/١)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (١٩٧/١)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١/ ٢١١)، اللمع (ص ٨٠)، إرشاد الفحول (ص ٢٣)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (٢٠٨/١)، المعتمد (٢٠/١).

<sup>(</sup>۳) سورة الكهف (۷۷).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة فصلت (۱۱).

<sup>(</sup>a) سورة الأحزاب (٧٢).

<sup>(</sup>١٦) سورة الأعراف (٥٨).

<sup>(</sup>۲) أنظر: الكشاف (۸٤/۲). و قد ذكرت التعريف بكتاب الكشاف في قسم الدراسة، أنظر في ص ٦٧.

<sup>(</sup>٨) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته من عندى ليستقيم النص.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱)</sup> في ب: استبدلت (يتعالى) بـ(متعال).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_هـ

و من حكم المجاز و الحقيقة استحالة اجتماعهما مرادين بلفظ كما استحال أن يكون الثوب على اللابس ملكا و عارية في زمان واحد.

العجز أو الضرورة.

و لا يلزم على هذا الاقتضاء فانه ضرورى عندنا (۱) و هو موجود فى كلام الله تعالى: "فتحرير رقبة" (۱) أى رقبة مملوكة، لأن هذا يتعلق بالمستدل و المجاز يتعلق بالمتكلم كما أشرنا إليه فيما تقدم (۳) فلو تحققت الضرورة فى المجاز لرجعت إلى المتكلم (و انه لا يجوز)، (۱) و لو تحققت فى الاقتضاء لرجعت إلى المستدل، و انه جائز بل واجب. (۱)

و هذا الذي ذكر في الكتاب(٢١) لإبطال مذهب الخصم.

و أما الدليل لصحة مذهبنا: هو أن المجاز أحد نوعى الكلام فكان مثل صاحبه في احتمال العموم و الخصوص، لأن عموم/الحقيقة لم يكن (١٩٤/أ) لكونه حقيقة، بل لدلالة زائدة بأن (٧) كانت نكرة في موضع النفى، أو دخل عليه الألف و اللام للجنس. و قد وجد هاهنا، لأن الصاع قرن به حرف التعريف و ليس هنا معهود ينصرف إليه فانصرف إلى جنس ما أريد به، و لو أريد به عينه لصار عاما، فإذا أريد به ما يحله و يجاوره مجازا كان كذلك لوجود الدلالة.

و هذا كالثوب الملبوس بطريق العارية، فانه يعمل عمل الملبوس بطريق الملك فيما هو المقصود، و هو دفع الحر و البرد. (٨)

<sup>(</sup>١١) سيجيء ذكر الاقتضاء، أنظر (ص ٢٧٣).

<sup>(</sup>۲) سورة المجادلة (۳).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> أنظر (ص ۱۳۱).

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>(</sup>٥) كذا في التحقيق لوحة (٢٤/أ)، و في التبيين (٢٤١/١).

<sup>(</sup>٦) يعنى بالكتاب المختصر الذي هو متن هذا الشرح.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ب: استبدلت (بأن) بـ(فان).

<sup>(</sup>٨) نقل الشارح دليله لصحة ما ذهب إليه من أصول السرخسى، انظر (١٧١/١، ١٧٢).

و من حكم الحقيقة و المجاز استحالة اجتماعهما مرادين بلفظ واحد. (١) لأن

لا نزاع في جواز استعمال اللفظ في معنى مجازي يكون المعنى الحقيقي من أفراده كاستعمال الدابة عرفا فيما يدب على الأرض، و وضع القدم في الدخول، و لا في امتناع استعماله في المعنى الحقيقي و المجازي بحيث يكون اللفظ بحسب هذا الاستعمال حقيقة و مجازا، أما إذا اشترط في المجاز قرينة مانعة عن إرادة الموضوع له فظاهر، و أما إذا لم يشترط فلأن اللفظ موضوع للمعنى الحقيقي وحده، فاستعماله في المعنيين استعمال في غير ما وضع له، فعلى تقدير صحة هذا الاستعمال فهو مجاز بالاتفاق، و الها النزاع في أن يستعمل اللفظ و يراد في اطلاق واحد معناه الحقيقي و المجازي معا بأن يكون كل منهما متعلق الحكم. أنظر: التلويم (١/ ١٦٥)، المرآة على المرقاة (١/ ٤٥١) ان الحنفية و عامة علماء العربية و المحققين من أصحاب الشافعي و عامة المتكلمين، منهم أبو هاشم و أبو حسين البصرى، و الإمام فخر الدين الرازي، و الغزالي، و إمام الحرمين ذهبوا إلى امتناعه و هذا ما نقله أبو الحسين البصرى عن أبي عبد الله البصرى، و القرافي عن مالك و أبي حنيفة رحمهم الله. أنظر: التحقيق، لوحة (٢٤/أ)، التبصرة (ص ١٨٤)، التحرير مع التيسير (٢/٣٦ ـ ٣٧)، الأبهاج (١/٢٥٦)، إرشاد الفحول (ص ٢٨)، فتح الغفار (١/٢٢)، المغنى في أصول الفقد (ص ١٣٤).

الا أن الغزالى و أبا الحسين البصرى قد فصلا، فأجازا ذلك إرادة و منعاه لغة، و غيرهما يمنعه لغة و ارادة. أنظر المستصفى ( ٧١/١) و ذهب الشافعى و عامة أصحابه و عامة أهل الحديث، و أبو بكر الباقلاتى و عبد الجبار المعتزلى، و أبو على الجبائى، و الإمام البيضاوى، و ابن الحاجب، و الآمدى، و أبو إسحاق الشيرازى إلى جوازه بشرط أن لا يمتنع الجمع لأمر خارج كما فى الضدين و النقيضين.

أنظر: المراجع المذكورة، المنخول (ص ١٤٧)، اللمع (ص ٩)، التمهيد للأسنوى (ص ١٨١)، المسودة (ص ١٦٦)، جمع الجوامع (٢٩٤/١).

و رجح ابن الهمام ما ذهب إليه الغزالى و أبو الحسين البصرى من أنه يصح استعماله فى الحقيقة عقلا و لا يصح لغة حيث قال: و هو الصحيح، ثم قال: الا فى غير المفرد، أى ما ليس بمثنى و لا مجموع، فيصح الاستعمال فيهما فى غير المفرد لغة أيضا لتضمن غير المفرد المتعدد من اللفظ. أنظر: التحرير مع

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ٥٥ ا

الحقيقة ما استقر<sup>(۱)</sup> في محله الأصلى و المجاز ما تعدى عن محله الأصلى و من المحال أن يكون الشيء الواحد مستقرا في محله متعديا عن محله في زمان واحد بل إذا أريد أحدهما تنحى الآخر. و يمكن أن يقال: اللفظ بمنزلة الراكب، و المعنى بمنزلة المركب. و لهذا يقال: الأسماء المترادفة، و ذلك يدل على أن اللفظ راكب، لأن الرديف ما يردف الراكب.

أو اللفظ كالقالب و المعنى كاللبن. (٢)

فكما لا يجوز أن يركب الشخص الواحد مركبين دفعة واحدة، و لا يجوز اشتمال قالب واحد في زمان واحد على لبنتين (٢) فكذا لا يجوز أن يراد بلفظ واحد معنيان مختلفان دفعة واحدة.

و لهذا قلنا في قوله تعالى: "أو لامستم النساء"(٤) أن المس باليد غير مراد، لأن المجاز و هو(٥) الوطىء مراد بالاجماع حتى حل للجنب التيمم فبطلت

التيسير (٣٧/٢)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢١٦/١). و قال الشوكاني رحمه الله \_ بعد أن نقل مذهب ابن الهمام \_: و هو قوى، لأنه قد وجد المقتضى وفقد المانع فلا يمتنع عقلا إرادة غير المعنى الحقيقى مع المعنى الحقيقى بالمتعدد. أنظر: إرشاد الفحول (ص ٢٨).

و الحق أن هذه المسألة فرع استعمال المشترك فى معنييه، فان اللفظ موضوع للمعنى المجازى بالنوع، فاللفظ بالنظر إلى الوضعين بمنزلة المشترك، فمن جوز ذلك جوز هذا، و من لم يجوزه فلم يجوز ذلك.

أنظر: التلويح (١/ ١٦٥ ـ ١٦٦)، المرآة (١/ ٤٥٢)

و بناء على هذا نقول: ان في المسألة مذهبا آخر و هو انه يجوز في النفي، لا في الاثبات. أنظر: أصول البردوي (١/ ١٦٢،١٢٦)، أصول البردوي (١/ ٤٠)، تيسير التحرير (١/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>۱) **في ج**: استعير.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: استبدلت (اللبن) بـ(المكبر).

<sup>(</sup>r) في الأصل، ج، د: اللبنين.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء (٤٣)، سورة المائدة (٦).

<sup>&</sup>lt;sup>٬٬</sup> (لأن المجاز و هو) ساقطة من ج.

٦٥١-----شرح للنتخب

الحقيقة. (١)

و لا يلحق غير الخمر بالخمر في الحد، لأن الحقيقة (٢) أريدت بذلك النص فبطل المجاز. (٣)

و الها قيد بقوله (مرادين) (٤٠) لأنه يجوز اجتماعهما ممن حيث التناول على ما نبين فيما إذا استأمن على الأبناء و الموالى.

قوله/ (كما استحال أن يكون الثوب الواحد على اللابس ملكا (٦٤/ب) و عارية في زمان واحد). (٥)

أو احترز به عن اجتماعهما من حيث التناول الظاهرى تبعا من غير أن يراد. و الفرق بين احتمال اللفظ إياهما و بين تناوله لهما: أن الثانى أخص من الأول، فلما حصل التناول الظاهرى حصل الاحتمال ضرورة.

أنظر: شرح ابن ملك على المنار (٣٧٨/١)، حاشية الرهاوى على شرح ابن ملك (٣٧٨/١).

(°) و رده فى التلويح بأنه إن كان اثباتا للحكم بطريق القياس فباطل لأن الامتناع فى المقيس عليه مبنى على أن استعمال الثوب الواحد فى حالة واحدة بطريق الملك و العارية محال شرعا، و إن كان توضيحا و تمثيلا للمعقول بالمحسوس فلا بد من الدليل على استحالة إرادة المعنيين حقيقة و مجازا ليكون استعماله فيهما بمنزلة استعمال الثوب بطريق الملك و العارية، بل نجعله مجازا قطعا. أنظر (١٩٧١). وقال ابن الهمام: فقول بعض الحنفية: "يستحيل الجمع

<sup>(</sup>۱) قال أبو إسحاق الشيرازى: يراد باللمس الجماع، و اللمس باليد. و به قال أبو على الجبائى، و لهذا يصح أن يصرح بهما فيقول: "إذا لمست باليد و جامعت فتطهر". أنظر: التبصرة (ص ١٨٤، ١٨٥)، التبيين (٢٤٣/١).

<sup>(</sup>۱) و هى التى من ماء العنب إذا غلا و اشتد. كذا فى كشف الأسرار على المنار (٢٣٧/١).

<sup>(</sup>١/١٧٣)، التوضيح على التنقيح (١/١٧٧). التوضيح على التنقيح (١٦٧/١).

<sup>(1)</sup> احترز به عن اجتماعهما في احتمال اللفظ إياهما بمعنى صلاحيته لأن يستعمل في كل منهما، لأن اللفظ إذا تحرد عن القرينة يحتمل الحقيقة و المجاز، الا أن الحمل على الحقيقة أولى، لأنها الأصل عند الإطلاق، و المجاز يتعين بإرادة القرينة.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_٧ ه ا

وجه (۱) الجمع بينهما، ان اللفظ عنزلة اللباس و (۲) المعنى عنزلة اللابس. (۳) و كما لا يجوز أن يكون الثوب الواحد في زمان واحد ملبوسا بطريق الملك و العارية لا بالنسبة إلى شخص واحد و لا بالنسبة إلى شخصين، فكذلك (۱) لا يجوز أن يكون اللفظ الواحد حقيقة و مجازا في حالة واحدة لا بالنسبة إلى مسمى واحد، و لا بالنسبة الى أكثر من مسمى واحد.

و فيه نفى قول من قال: (٥) انه يجوز الجمع بينهما فى محلين مختلفين حتى قالوا: حرمة الجدات تثبت بقوله تعالى: "حرمت عليكم أمهاتكم" (٢) و لكنا نقول: حرمة الجدات تثبت بالنص، لأن الأم هى الأصل لغة، و منه يقال لمكة أم القرى، (٧) و قال تعالى: "هن أم الكتاب" (٨) فعلى هذا النص يتناول الجدات حقيقة. (٩)

بينهما كالثوب الواحد، يستحيل أن يكون ملكا و عارية فى وقت واحد"، تهافت إذ استحالة كون الشيء الواحد ظرفا لجسمين مختلفين ملكا لكل منهما إباه الما يكون فى الظرف الحقيقى، و اللفظ ليس بظرف حقيقى للمعنى. أنظر التحرير مع التيسير (٣٨/٢).

<sup>(</sup>۱) (وجه) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۲) (الواو) ساقطة من ج، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> في ب: استبدلت (منزلة اللابس) بـ(كاللابس).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب، جه: فکذا.

القول: وهذا قريب بشرط أن لا يكون المجاز مزاحما للحقيقة مدخلا للجنس على صاحب الحقيقة، فإن الثوب الواحد على اللابس يجوز أن يكون نصفه ملكا، و نصفه عارية. أنظر: أصول السرخسى (١/٧٧/١)، التبيين (١/ ٢٤٣)، التحقيق، لوحة (٢/٧١).

<sup>)</sup> سورة النساء (٢٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> أنظر: القاموس المحيط (٤٠/٢)، مختار الصحاح (ص ٢٥)، لسان العرب (١٣٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة آل عمران (۷).

<sup>(</sup>١١) أنظر: التحقيق، لوحة (٢٥/أ)، التبيين (١/ ٢٣٤).

۸۰۱\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

أو نقول: حرمة الجدات تثبت اجماعا لا(١) بالنص. (٢)

فإن قيل: الراهن إذا استعار الثوب المرهون ليلبسه فانه يكون الملبوس هنا ملكا و عارية في زمان واحد.

قلنا: هذا اشكال صدر عن الجهل<sup>(٣)</sup> بحقيقة العارية. <sup>(1)</sup> فان حقيقتها تمليك المنافع بغير عوض. <sup>(1)</sup> و المرتهن غير مالك للمنفعة، فكيف يتمكن من تمليكها، إذ التمليك من غير الملك لا يتصور، و الراهن الها يتمكن من الانتفاع من حيث انه مالك، إذ الملك: <sup>(1)</sup> هو مطلق الحاجز، الا أن بسبب تعلق حق المرتهن بالرهن <sup>(۷)</sup>

<sup>(</sup>۱۱) (لا) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> قال فى الوافى: ثبت حرمة الجدات بالاجماع أو بدلالة النص، و هذان \_ أعنى التمسك بالإجماع و التمسك بدلالة النص \_ أولى، إذ فيهما ينساق الحكم بوجه واحد. اه لوحة (۲۸/أ)، التحقيق، لوحة (۲۵/أ).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: جهل \_ بدون الألف و اللام \_.

<sup>(1)</sup> العارية: بالتشديد، كأنها منسوبة إلى العار، لأن طلبها عار و عيب. و العادة مثل العارية. كذا في الصحاح.

و في الهداية: هي من العربة، و هي العطية.

و في المبسوط: على أن تعود النوبة بالاسترداد متى شاء.

أنظر: الصحاح (٢/ ٧٦١)، المغرب (ص ٣٣١)، الهداية (٣/ ٢٢٠)، المبداية (٣/ ٢٢٠)، المبسوط (١٣/ ١٣٢).

<sup>(°)</sup> قال فى أنيس الفقهاء: إعلم ان العارية نوعان: حقيقية مجازية. فالحقيقية: إعارة الأعيان التى يمكن الانتفاع بها مع بقاء عينها كالثوب و الدواء و العبد و الدابة.

و المجازية: إعارة ما لا يمكن الانتفاع به إلا بالاستهلاك، كالدراهم و الدنانير و المكيل و الموزون و المعدود و المتقارب فيكون اعارة صورة قرضا معنى. و سميت العارية عارية لتعربها عن العوض.

أنظر (ص ۲۵۱).

<sup>(</sup>۱) الملك ـ بكسر الميم ـ فى اصطلاح الفقهاء: اتصال شرعى بين الانسان و بين شيء يكون مطلقا لتصرفه فيه و حاجزا عن تصرف غيره فيه.

أنظر: التعريفات (ص ٢٢٨ \_ ٢٢٩).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ٩٥ ا

صار ممنوعا عن الانتفاع، و قد أبطل حقه لما أعاره و أذن له في الانتفاع.

و لئن قلتم بأن العارية عند الشافعي رحمه الله إباحة الانتفاع. (١)

فنقول: هذا لا يضرنا، لأن عنده يجوز للراهن أن يسترد العين المرهون لينتفع به. (٢) فإذاً لا يتحقق الإعارة عنده أيضا، لأن إباحة الانتفاع من له ولاية/ الإنتفاع إثبات الثابت، فيكون الراهن لابسا بحق الملك (٦٥/أ) لا بحق العارية.

أو نقول: المستحيل هو الانتفاع بجهة الملك و العارية، و لم يوجد هنا لأن الراهن الما ينتفع بالمرهون بطريق العارية، إذ هي المكنة من الانتفاع دون الملك.

فان قلتم: المكن له من الانتفاع الما هو الملك لانتهاء عقد الرهن حتى إذا هلك الرهن في يد الراهن هلك بغير شيء.

قلنا: هذا لا يضرنا، فإنه إذا لم يبق عقد الرهن يكون الممكن هو الملك، لا العارية ضرورة، (٣) و ان بقى يكون الممكن (٤) هو العارية لا (١) الملك، فكان الممكن أحدهما لا كليهما، و هو المستحيل على أن عقد الرهن باق الا فى حكم الضمان. و لهذا كان للمرتهن أن يسترجعه إلى يده. و الضمان ليس من من لوازم الرهن.

<sup>(</sup>۱۷) الرهن: حبس الشيء بأى سبب كان. و في الشريعة: جعل الشيء محبوسا بحق يمكن استيفاؤه من الرهن \_ بعني المرهون \_ كالديون

أنظر: الصحاح (٢١٢٨/٥)، القاموس المحيط (٢٣١/٤)، الهداية مع تكملة فتح القدير (١٠/ ١٣٥)، مغنى المحتاج (٢٧٧/٦)، مغنى المحتاج (٣/ ٢٢١)، أنيس الفقهاء (ص ٢٨٩)، التعريفات (ص ١١٣).

۱۱ أنظر: مغنى المحتاج (۲٦٣/٢).

<sup>(</sup>٢) أنظر: مغنى المحتاج (١٣٢/٢).

<sup>(</sup>۳) في الأصل: استبدلت (ضرورة) بـ(صورة).

<sup>(</sup>هو الملك، لا العارية ضرورة، و ان بقى يكون المكن) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> (لا) ساقطة من ج.

و لهذا قال محمد في الجامع: لو أن عربيا لا ولاء عليه أوصى بثلث ماله لمواليه و له معتق واحد حتى استحق النصف كان النصف الباقى مردود إلى الورثة، و لا يكون لموالى مولاه لأن الحقيقة أريد بهذا اللفظ، فبطل الجاز.

ألا ترى أن حكم الرهن ثابت فى ولد الرهن، و ان لم يكن مضمونا بالهلاك، و انما لم يضمن إذا هلك فى يد الراهن لأن الضمان لو كان باقيا<sup>(۱)</sup> فأما أن يبقى باعتبار بقاء يد المرتهن لأن الضمان بواسطة قبضه و بقاء يد المرتهن انما يتحقق ان لو كان يد الراهن يد المرتهن، و هذا غير محكن، لأن قبض المرتهن مضمون، قبض الراهن غير مضمون. وبين كونه مضمونا ()<sup>(۲)</sup> و (كونه) <sup>(۳)</sup> غير مضمون منافاة.

قوله (فى الجامع) أراد به الجامع الكبير، (٥) فان مطلق الجامع ينصرف إليه فى اصطلاح الفقهاء.

قوله (لو أن عربيا لا ولاء عليه) أراد به أن لا يكون معتقا لأحد و قيد بقوله "عربيا" لأن العرب لا تسترق، (٦) إذ الحكم في مشركي العرب، (٧) () (٨) الاسلام

<sup>(</sup>۱) أي لو كان باقيا على الراهن و هو قابض له.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (بین) مزیدة من ب.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(1)</sup> و أما أن يضمن باعتبار يد الراهن، و يد الراهن على الولد لا تكون سببا للضمان.

<sup>(°)</sup> ذكرته في قسم الدراسة. أنظر (ص ٦٥).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> قال ابن تيمية رحمه الله: ان دعوة محمد صلى الله عليه و سلم شاملة للثقلين الانس و الجن على اختلاف أجناسهم، فلا يظن أنه خص العرب بحكم من الأحكام أصلا، بل انما رتب على الأحكام باسم مسلم و كافر، و مؤمن و منافق، و بر و فاحر، و محسن و ظالم، و غير ذلك من الأسماء المذكورة في القرآن و الحديث. و ليس في القرآن و لا الحديث تخصيص العرب بحكم من أحكام الشريعة، و لكن بعض العلماء ظن ذلك في بعض الأحكام و خالفه الجمهور كما ظن طائفة منهم أبو يوسف أنه خص العرب بأن لا يسترقوا و

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أو السيف لقوله تعالى: "تقاتلونهم أو يسلمون" (١) و لقوله عليه السلام: "لا يجتمع دينان في جزيرة العرب". (٢)

جمهور المسلمين على أنهم يسترقون كما صحت بذلك الأحاديث الصحيحة حيث استرق بنى المصطلق و فيهم جويرية بنت الحارث ثم أعتقها و تزوجها و أعتق بسببها من استرق من قومها و عامة من استرق الرسول صلى الله عليه و سلم من النساء و الصبيان كانوا عربا، و ذكر هذا يطول.

و لكن عمر بن الخطاب لما رأى كثرة السبى من العجم و استغناء الناس من استرقاق العرب رأى أن يعتقوا العرب من باب مشورة الامام و أمره بالمصلحة لا من باب الحكم الشرعى الذى يلزم الخلق كلهم. فأخذ من أخذ بما ظنه من قول عمر، و كذلك ظن من ظن الزية لا يؤخذ من مشركى العرب مع كونها تؤخذ من سائر المشركين. و جمهور العلماء على أنه لا يفرق بين العرب و غيرهم.

(v) قال في التحقيق و في التبيين: انه يجوز استرقاق أهل الكتاب من العرب، و استدل صاحب التبيين على ذلك بقول صاحب الهداية.

أنظر: التحقيق لوحة (٢٦/أ)، التبيين (١/٢٤٦)، الهداية (٢/٥٠١).

<sup>(۸)</sup> (اما) زیادة من ب، ج، د.

(۱۱) سورة الفتح (۱۹). أنظر: تفسير النسفى (۱۹۹/٤)، قال فيد: ان مشركى العرب و المرتدين هم الذين لا يقبل منهم إلا الإسلام أو السيف.

<sup>۲۱)</sup> رواه مالك عن ابن شهاب رضى الله عنه.

أنظر: الموطأ، كتاب الجامع، باب ما جاء في احلاء اليهود من المدينة (٧/ ٨٩٣، ٨٩٣).

و رواه أحمد عن عائشة رضى الله عنها بلفظ لا يترك بجزيرة العرب دينان. أنظر (٦/ ٢٧٥). و الما شرط أن لا يكون معتقا لأنه لو أوصى/بثلث ماله لمواليه (١٠ ( ٢٥ / ب) ثم مات و له موال أعتقهم و موال أعتقوه فالوصية (٢) باطلة إلا أن يبين (٣) ذلك في حياته، لأن الموالي من الأسماء المشتركة، قد يطلق على الأعلى لأنه منعم و قد يطلق على الأسفل لأنه (٤) منعم عليه، فصار بمعنى (٥) الفاعل مرة و بمعنى (١٦) المفعول أخرى، فبطل القول بالعموم.

و فى معناه: الولى، و الناصر فى قوله تعالى: "ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا، و ان الكافرين لا مولى لهم" سورة محمد ((1)) و الحليف و هو الذى يقال له: مولى الموالاة، و المعتق \_ بكسر التاء \_ و هر مولى النعمة، و المعتق \_ بفتح التاء \_ فى قوله عليه السلام: مولى القوم من أنفسهم" \_ رواه أحمد عن رفاعة ((1)/ (1))، و الحاكم عنه أيضا ((1)/ (1))، الدارمى عن عمرو بن عوف عن أبيه عن جده ((1)/ (1)).

و انظر: نصب الراية (١٤٨/٤) و ما بعدها يعنى موالى بنى هاشم فى حرمة الصدقة عليهم، و هو مفعل من الولى \_ بسكون اللام \_ بمعنى القرب \_ أنظر: المغرب (ص ٤٩٥ \_ ٤٩٦).

و زاد عليها صاحب المفاتيح: السيد، و المنعم، و المحب و الخليفة و الحر، و العبد، و المنعم عليه، و الجار.

أنظر: أنيس الفقهاء (ص ٢٦٢ ـ ٢٦٣).

<sup>(</sup>۱۱) مفرده المولى، و هو على وجوه \_ كما فى المغرب \_ ابن العم و العصبة كلها، و الرب، و المالك فى قوله تعالى: "ثم ردوا إلى الله مولاهم الحق". سورة الأنعام (٩٢).

<sup>(</sup>۲) الرصية: تمليك مضاف إلى ما بعد الموت بطريق التبرع، سواء كان ذلك فى الأعيان أو فى المنافع. أنظر: أنيس الفقهاء (ص ۲۹۷)، التعريفات (ص ۲۵۲)، الاختيار (۵/۲۰)، درر الحكام فى شرح غرر الأحكام لمنلا خسرو، دار السعادة، سنة ۱۳۲۹هـ (۲۲/۲۷).

<sup>(</sup>۳) في ب: يعين، و في د: يتبين.

<sup>(1) (</sup>منعم، و قد يطلق على الأسفل، لأنه) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: لمعنى.

<sup>(</sup>١١) في الأصل: لمعنى.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

لأن العام ما يشمل (١) جمعا بمعنى واحد، و لا يتعين أحدهما بدون تعيينه (7) فبطل التعين. (7)

لأن مقاصد الناس مختلفة. منهم من يقصد الأعلى مجازاة و شكرا لانعامه (1) و منهم من يقصد الأسفل زيادة للانعام، إذ كل واحد منهما مندوب إليه.

قال (النبى) (٥) عليه السلام: "من لم يشكر الناس لم يشكر الله" (٦) و قال عليه السلام: (٧) "من أتى بالمبرة فليتم". (٨)

فإذا كان كذلك وجب التوقف فيه حتى يقوم البيان \_ و لم يوجد لأن أحدا لا يطلع على مقصود الموصى، فإذا مات بطلت الوصية لفوات البيان و بقيت الوصية للمجهول، و الوصية للمجهول لا تجوز، لأن التمليك من المجهول باطل. (٩)

فإن قيل: يجب أن تجوز الوصية و تصرف إلى الموالى الذين أعتقوه كما هو المروى عن أبى يوسف رحمه الله، لأن شكر الانعام واجب، و زيادة الانعام مندوب، فصرف الوصية إلى أداء الواجب أولى. (١٠٠)

<sup>(</sup>۱) في ب، د: يشتمل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: تعينه.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في ب، د: التعيين.

<sup>(</sup>۱) في ب، ج: على انعامه.

٥) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> روى الترمذي مثله عن أبي سعيد رضي الله عنه و قال حديث حسن.

روى عرصاي معدد على به عليه رحى معدد عدد عدد عدد الشكر لمن أحسن أنظر: سنن الترمذي، أبواب البر و الصلة، باب ما جاء في الشكر لمن أحسن إليك (٤/ ٣٣٩).

و رواه أحمد عن أبي هريرة رضى الله عنه في مسنده (٢٥٨/٢).

في جه: و قال النبي صلى الله عليه و سلم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> لم أعثر عليه.

<sup>&#</sup>x27;' أنظر: الاختيار (٥/٨٣)، التحقيق، لوحة (٢٥/ب).

<sup>(</sup>١٠) أنظر: التحقيق، اللوحة نفسها.

قلنا: هذا الوجوب(١) لا يدخل تحت الحكم، فلا يصح اعتباره في الحكم. (٢)

فإن قيل: قد ذكر في كتاب الأيمان إذا حلف لا يكلم موالى فلان ان اليمين صحيحة و تتناول يمينه الأعلى و الأسفل حتى لو كلم أيهم حنث. (٣)

قلنا: اليمين تتناول أحدهما، و لما كان مجهولا فيحنث بكلام أيهما وجد، لأن النكرة في موضع النفي تعم عموما ضروريا (٤) كما لو حلف لا يكلم أحد (٥) هذين.

و هاهنا لو أوصى لأحد هذين كان باطلا.

و حاصل ذلك أن المعنى الذى دعاه إلى اليمين غير مختلف فى الأعلى و الأسفل/بل هو واحد، فلاتحاد المعنى و المقصود لا يتحقق فيه الاشتراك، بل (٢٦٦/أ) اللفظ فى هذا الحكم بمنزلة العام و المقصود مختلف فى حكم الايصاء فكان اللفظ مشتركا، إذ المشترك يجمع الجمع من الأشياء باعتبار المعانى المختلفة فعرفنا به ان المراد واحد منها. (٦) فاسم الموالى إذا استعمل (٧) فيما يختلف فيه المعنى و المقصود كان مشتركا، و فيما لا يختلف فيه المعنى و المقصود كان العام.

فإن قلت: فالاحتراز قد وقع بقوله: "لوأن عربيا" فلم ذكر قوله" "لا ولاء عليه" ؟

<sup>(</sup>١١) في الأصل: الواجب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: التحقيق لوحة (۲٥/ب).

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> أنظر: بدائع الصنائع (٧٩/٣).

<sup>(</sup>۱) أنظر: التوضيح على التنقيح (۱/٥٠١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ١١٦ ـ ١١٧)، التمهيد (١١٧)، جمع الجوامع (١٣/١)، إرشاد الفحول (ص ١١٩)، التمهيد للأسنوى (ص ٣١٧).

<sup>(</sup>۱ احد) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب: منهما.

<sup>(</sup>۲) في ج، د: استعمله.

<sup>(</sup>١/ (كان مشتركا، و فيما لا يختلف فيه المعنى و المقصود) ساقطة من ج.

قلت: ذكره للتأكيد، (١) و الدليل عليه ما ذكر في التقويم: (٢) "و قد قالوا في من أوصى لمواليه بثلث ماله و هو حر الأصل (لم يعتق) (٣) و له مولى واحد أعتقه و موالي مولى إلى آخر المسألة.

فإن قلت: لم يحمله على نفى ولاء الموالاة، (١) فبالأول ينفى كونه معتقا لأحد و بالثاني ينفى ولاء الموالاة.

قلت: لا يجوز الحمل عليه، لأن من شرط ولاء الموالاة أن يكون الموالى من غير العرب. نص عليه أبو نصر (٥) في شرحه. لأن العربي له نصرة بنفسه إلى

- <sup>(۲)</sup> أنظر: التقويم، لوحة (٦٥/ب).
- (٣) ساقطة من جميع النسخ، و قد أكملته من نص التقويم.
- (1) الولاء: من آثار العتق، مأخوذ من الولى بعنى القرابة، يقال: بينهما ولاء: أى قرابة حكمية حاصلة من العتق أو الموالاة.
  - و قيل: الولاء و الولاية \_ بالفتح \_ النصرة.
  - و في الصحاح: الولاء ولاء المعتق \_ بكسر التاء \_ .
  - و الولاء: الموالِون. و الموالاة ضد المعادات، و المعادات و العداوة بمعنى واحد.
    - ثم اعلم أن الولاء نوعان:
    - ولاء عتاقة، ويسمى ولاء نعمة، وسبب هذا الولاء: الاعتاق عند الجمهور.
      - و ولاء الموالاة: و سببه: العقد الذي يجرى بين اثنين.
- و قال علاء الدين البخارى فى التحقيق: و ولاء الموالاة اصطلاحا: هو أن يسلم رجل على يد رجل فيقول للذى أسلم على يده أو لغيره: واليتك على أنى ان مت فميراثى لك، و ان حنيت فعقلى عليك و على عاقلتك، و يقبل الآخر منه، و هو معتبر عند الحنفية، خلافا للشافعية و المالكية و الحنايلة. اه
- أنظر: لوحة (٢٤/أ)، أنيس الفقهاء (ص ٢٦١ ـ ٢٦٢)، التعريفات (ص ٢٥٥)، تكملة فتح القدير (٢١٧/٩)، حاشية ابن عابدين (١١٩/٦)، مغنى المحتاج
- (۵۰٦/٤)

  هو أحمد بن محمد بن محمد أبو نصر الأقطع الفقيه البغدادي. درس الفقه على أبى الحسن القدوري و شرح مختصر القدوري، و يسمى هذا الشرح (شحر الأقطع)، و ذكر في
- كل مسألة ما يعتمد عليه، و توفى سنة ٤٧١هـ. أنظر: تاج التراجم فى طبقات الحنفية (ص ٩ ـ ١٠)، الطبقات السنية فى تراجم الحنفية (٨٧/٢)، كشف الظنون (١٦٣١/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه: للتأبيد.

قبيلته و ذلك آكد من نصرة الموالاة، بدليل أنه لا يلحقه الفسخ. (١١)

قوله (جتى استحق النصف) أى نصف الثلث و هو السدس. و الما استحق النصف لأن المثنى له حكم الجمع فى الميراث<sup>(۲)</sup> و الوصية<sup>(۳)</sup> على ما عرف ثم لم يستحق النصف الباقى معتقو<sup>(٤)</sup> المعتق، لأن الاسم للمعتق، حقيقة، <sup>(٥)</sup> لأنه باشر سبب حياته باحداث قوة المالكية فيه بالاعتاق، فإن الحرية حياة و الرق موت حكما. فالمولى بالاعتاق صار سببا لحياته ()<sup>(۲)</sup> لازالة ما هو أثر الموت، فكان اعتاقه بمنزلة الاحياء، فكان منسوبا إليه كنسبة الولد إلى أبيه. <sup>(٧)</sup>

<sup>(</sup>۱) ذکره فی الوافی أیضا، أنظر (۲۳/ب).

<sup>(</sup>۲) كالبنتين، و الأختين و الأخوين في حق حجب الأم من الثلث إلى السدس كما في قوله تعالى: "فإن كان له إخوة فلأمه السدس". النساء (۱۱).

أنظر: التبيين (٢٤٧/١)، التحقيق لوحة (٢٥/ب).

<sup>(</sup>۳) قياسا على الميراث، لأن في كل منهما يحصل الملك بعد الموت. أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: معتق.

<sup>(°)</sup> و لمعتق المعتق مجاز بطريق التسبب، لأنه باعتاق الأول صار سببا لاعتاق الأول الثاني. أنظر: التبيين (٢٤٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (لا) زيادة من ج.

<sup>(</sup>۲) في د: استبدلت (ابيه) بـ(ابنه).

و انما عمهم الأمان فيما إذا استأمنوا على أبنائهم و مواليهم، لأن اسم الأبناء و الموالى ظاهرا يتناول الفروع لكن بطل العلم به لتقدم الحقيقة، فبقى مجرد الاسم شبهة في حقن الدم فصار كالإشارة إذا دعا بها الكافر إلى نفسه يثبت الأمان لصورة المسألة و إن لم يكن ذلك حقيقة.

و هذا لأن الرق أثر الكفر. (۱) لأنهم استنكفوا أن يكونوا عبيدا/لله (۲۲/ب) تعالى فجازاهم الله تعالى بأن جعلهم عبيد عبيده. و الكفر موت حكما. قال الله تعالى: "أو من كان ميتا فأحييناه"(۲) أى كافرا فهديناه (۳) فيكون معتقد أ<sup>(1)</sup> بمنزلة الولد و هو حقيقة، و معتق معتقد بمنزلة ولد الولد و هو مجاز، و قد أريدت الحقيقة بهذه الوصية حتى استحق النصف فبطل المجاز. (۵)

قـوله (و انما عـمهم الأمـان) (٦) هذا جـواب اشكال (٧) تقـديري () (<sup>٨)</sup> و هو أن

<sup>(</sup>۱) قال فى التعريفات: الرق فى اللغة الضعف، و فى عرف الفقهاء: عبارة عن عجز حكمى شرع فى الأصل جزاء عن الكفر. اما أنه عجز فلأنه لا يملك ما يملكه الحر من الشهادة و القضاء و غيرهما، و اما أنه حكمى، فلأن العبد قد يكون أقوى فى الأعمال من الحر حسا. اهـ

أنظر: (ص ۱۱۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأنعام (۱۲۲).

<sup>(</sup>۳) قاله ابن عباس رضى الله عنه. نزلت فى حمزة بن عبد المطلب و أبى جهل. و قال زيد بن أسلم و السدى: "فأحييناه" عمر رضى الله عنه. و حكى ابن بحر أن معنى الآية: كان ميتا حين كان نطفة فأحييناه بنفخ الروح فيه.

أنظر: تفسير القرطبى (٧٨/٧)، زاد المسير (١١٦/٣)، تفسرى النسفى (٣١/٣).

<sup>&#</sup>x27; نی ب: معقد.

<sup>&#</sup>x27; كذا في الوافي، لوحة (٢٣/ب)، التبيين (٢٤٨/١).

أى عم الكفار إذا استأمنوا. كذا في التبيين (٢٤٨/١).

٧ في جه: لاستشكال، و في د: لاشكال.

<sup>&</sup>lt;sup>(٨</sup> (مر) زيادة من الأصل.

يقال: إنكم ادعيتم أن الحقيقة و المجاز لا يجتمعان تحت لفظة واحدة فقال: الكافر إذا طلب الأمان من المسلمين على بنيه و مواليه فانه يدخل فيه بنو البنين (مع البنين) (۱) و يدخل موالى الموالى مع الموالى فقد جمعتم بين الحقيقة و المجاز هاهنا.

فأجاب و قال: ان اسم الأبناء و الموالى ظاهرا يتناول الفروع. ألا ترى إلى قوله تعالى: "يا بنى آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد" (٢) "يا بنى آدم لا يفتننكم الشيطان" (٣) إلى غير ذلك من الآيات. و معتق المعتق سمى (٤) مولى له مجازا، لأنه باعتاق الأول جعله بحيث قلك (٥) اكتساب سبب الولاء و هو الاعتاق فيكون مسببا (٢) في الولاء الثاني من هذا الوجه.

(لكن بطل العمل (به) (۷) أى بذلك الظاهر فى حكم لا يشبت بالشبهة كالوصية و نحوها. فأما فى حكم يثبت بالشبهة (۸) و هو الأمان يجب اعمال ذلك الظاهر، لأن الأمان (۹) بنى على الشبهات، لأن الأصل فى الدماء أن تكون محقونة، (۱۰) أى مصونة. قال عليه السلام: "الآدمى بنيان الرب ملعون من هدم

<sup>(</sup>١١) ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأعراف (۳۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الأعراف (٢٧).

<sup>4)</sup> في الأصل: مسمى، و في جـ: يسمى.

<sup>(</sup>ه) في ب: يملك.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: سببا.

<sup>(</sup>V) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>A) كما يثبت بإشارة دعا بها الكافر، مع انها تحتمل المحاربة، و تحتمل المصالحة، لصيرورة صورة المشابهة شبهة. كذا في التبيين (٢٤٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في ب، د: أبدلت (لأن الأمان) بـ(لأنه).

<sup>(</sup>۱۰۰ أنظر: أصول السرخسى (۱/۱۷۵)، التوضيح على التنقيج (۱۸۸۱) التلويح (۱۲۹۸)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۱۳۵ ـ ۱۳۵)، كشف الأسرار على المنار (۲/۰۱۷).

بنيان الرب" (١) و لهذا و حبت الدعوة إلى الإسلام ثم إلى الجزية ثم إلى القتال إن لم يقبل أحدهما. (٢)

قوله (لتقدم الحقيقة) أى لأن الحقيقة (٣) حقيق بأن تراد، و العدول عن ظاهر اللفظ من غير ضرورة إلحاد، فبقى مجرد الاسم شبهة، أى مجرد تناول الاسم شبهة، أن مجرد تناول الاسم شبهة، أن مبرد تناول الاسم شبهة، أن الشبهة ما يشبه الثابت لا عين الثابت. (٥)

ويقال: إنها دلالة الدليل مع تخلف/المدلول. (١٦) و هذا لما كان (٢٧/أ) متناول اللفظ يكون مشابها للثابت لكنه ليس بثابت، لأن غير مراد باللفظ لما ذكرنا، و الأمان ما يثبت بالشبهات لما فيه من حقن الدم فصار كالحدود و القصاص، و لهذا ثبت الأمان عجرد الإشارة، و انها صورة المصالحة لا

<sup>(</sup>۱۱) ذكره عبد العزيز البخارى في التحقيق، لوحة (۲۹/ب)، و الاتقانى في التبيين (۱/ ۳۲۱)، و لم أعثر على ذكره في كتب السنن.

و أشار محقق التبيين عند ذكر هذا الحديث فيه إلى ذيل العدد رقم ٩٠ من المنتخب من السنة النبوية الشريفة الذي يصدره المجلس الأعلى للششون الإسلامية \_ عدد ذي الحجة سنة ١٣٩٧هـ \_ فقد جاء في (ص ١١٥)، أنظر:

التبيين (١/ ٣٢١)، رقم الهامش (٩).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> كذا في التحقيق، لوحة (۲۹/ب).

<sup>(</sup>أي لأن الحقيقة) ساقطة من ج.

<sup>&#</sup>x27;' (أي مجرد تناول الاسم شبهة) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&#</sup>x27;' نقل صاحب التبيين عن صاحب بذلة النظر \_ بكسر الباء \_ قوله: الشبهة ما لأجله يلتبس على المستدل ماهية المدلول، و ما نحن فيه كذلك، لأن بالتناول الظاهرى صارت الفروع كأنها مرادة باللفظ ثابتة، و ليس ثابتة لتقدم الحقيقة. أنظر (١/٠٠٧).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> أنظر: أصول السرخسى (١/ ١٧٥)، التلويح (١٦٩/١)، فيشبت الأمان استحسانا، التحقيق، و (٢٦١/أ)، كشف الأسرار على المنار (٢٣٩/١).

١٧٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و انما ترك في الاستئمان على الأباء و الأمهات اعتبار الصورة في الأحداد و الجدات، لأن اعتبار الصورة لثبوت الحكم في محل أخر يكون بطريق التبعية و ذلك يليق بالفروع دون الأصول.

## حقيقتها. (١)

(و انما ترك في الاستئمان على الآباء و الأمهات) هذا جواب اشكال مقدر يرد على ذلك الجواب، و هو: انكم اعتبرتم الشبهة و التناول الظاهري فيما إذا استأمن الى بنيه و مواليه و لم تعتبروا تلك الشبهة و التناول (الظاهري) (٢) فيما إذا استأمن على الآباء و الأمهات.

فأجاب و قال: بأن الحقيقة إذا صارت مرادة (٣) فاعتبار الصورة لثبوت الحكم في محل آخر يكون بطريق التبعية لا محالة و ذلك يليق بالفروع، أعنى أبناء الأبناء و موالى الموالى دون الأصول أى الأجداد و الجدات، لأن فيه جعل الأصل تبعا و التبع أصلا، و هذا عكس المعقول و نقض (٤)

<sup>(</sup>۱) قال عبد العزيز البخارى توضيحا للمسألة: إذا دعا (المسلم) بالاشارة الكافر إلى نفسه بأن أشار إليه ان انزل ان كنت رجلا أو ان كنت تريد القتال، أو انزل حتى ترى ما أفعل بك، فظنه الكافر أمانا فانه يثبت بها الأمان لصورة المسالمة، و ان لم تكن أى هذه الإشارة مسالمة أى أمانا حقيقة، و الدليل عليه حديث عمر رضى الله عنه أيما رجل من المسلمين أشار إلى رجل من العدو أن تعال فانك ان جئتنى قتلتك، فأتاه فهو آمن، يعنى إذا لم يسمع قوله: ان جئتنى قتلتك أو لم يفهم.

فتبين بما ذكرنا أن اثبات الأمان للفروع باعتبار الشبهة لا بإعتبار الجمع بين الحقيقة و المجاز. اهـ

أنظر: التحقيق (٢٦/أ، ب)، الوافي، لوحة (٢٣/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> فی ج: مرادا.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> نی ب، ج، د: نقص.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_

الأصول.<sup>(١)</sup>

(۱) أورد صاحب التحقيق فى هذه المسألة اعتراضين ثم أجاب عنهما حيث قال: الأول: فإن قيل: الجد أصل الأب خلقة، و لكنه تبع له فى إطلاق اسم الأب عليه، لأن إطلاق هذا الاسم عليه بطريق الاستعارة عن الأب، كإطلاق اسم الإبن على ابن الإبن، فيليق إثبات الأمان فى حقهم بطريق التبعية أيضا. ألا يرى أن استحقاق الميراث للجد و انتقال نصيب الأب إليه عند عدمه بهذا الطريق، و لا يمنع عنه كونه أصلا للأب خلقة فلأن يثبت له الأمان الذى يثبت بأدنى شبهة و لم يمنع كونه أصلا خلقة كان أولى.

قلنا: اثبات الأمان بظاهر الاسم بعد إرادة الحقيقة منه اثبات له بدليل ضعيف، فيعمل به إذا لم يمنع عنه معارض كما في جانب الآباء، فان ابن الابن تبع للابن من كل وجه، فأما إذا وجد معارض فلا كما في جانب الآباء، فان جهة كون الجد تبعا في الاسم ان كانت توجب ثبوت الحكم، فجهة كونه أصلا من حيث الخلقة مانعة عنه، فيسقط العمل به عند وجود المعارض، لأنه ضعيف في نفسه.

و لا نسلم أن استحقاق الميراث بطريق التبعية، بل الشرع أقامه مقام الأب عند عدمه كما أقام بنت الابن مقام البنت، و مبنى الارث على القرب، و لا شك أن الأب أقرب إلى الميت من جده، فلا جرم يستحق الميراث بعد الأب، و ليس هذا من التبعية في شيء.

الثانى: فان قيل: إذا اشترى المكاتب أباه يصير مكاتبا عليه تبعا فيثبت الأمان ههنا أيضا بشبهة الاسم تبعا و فيه حقن الدم.

و الأوجه أن يقال: ليس ما ذكرتم من قبيل ما نحن فيه، لأن كلامنا فى أن لفظ الأب هل يتناول الجد ظاهرا، و ان الأمان هل ثبت له أبتداء بصورة الاسم، لا أن يثبت الأمان له من جهة الابن بطريق السراية. و الكتابة و الحرية تثبتان من جهة الابن بأمر حكمى لا بإعتبار لفظ يدل عليهما، فلم يكن من قبيل ما نحن فيد. اه لوحة (٢٦/ب)، (٧٢/أ).

و قال صاحب التبيين في جوابه عن الاعتراض الثاني: فلو دخل الأجداد و الجدات في الأمان لزم الغرور على المسلمين. اه (١/ ٢٥٢).

فإن قيل: قد قالوا فيمن حلف لا يضع قدمه دار فلان انه يقع على الملك و العارية و الإجارة جميعا، و يحنث إذا دخلها راكبا أو ماشيا. و كذلك قال أبو حنيفة و محمد رحمهما الله فيمن قال: لله علي أن أصوم رجبا و نوى به اليمين أنه يكون نذرا و يمينا، و فيه جمع بين الحقيقة و الجاز.

(فإن قيل: قد قالوا<sup>(۱)</sup> فيمن حلف لا يضع قدمه في دار فلان)<sup>(۱)(۱)</sup> اشكال على دعواه الأولى أن الحقيقة و المجاز لا يجتمعان.

قوله (إنه يقع على الملك و العارية و الإجارة) (1) حقيقة الملك و هي مرادة، (6) فينبغى أن لا يقع على الإجارة و العارية، لأنه مجاز، و لهذا صح النفي.

(و يحنث إذا دخلها راكبا أو ماشيا) و حقيقة وضع القدم أن يكون حافيا، أما إذا دخلها متنعلا أو راكبا لا يكون واضعا (١٦) حقيقة، و مع هذا يحنث بأيهما كان. (٧)

قوله: (و نوى به اليمين) أى نوى اليمين فحسب، أو نوى النذر<sup>(۸)</sup>

<sup>(</sup>۱۱ المراد من قوله (قالو): هم أصحاب أبى حنيفة دون غيرهم. أنظر: التحقيق، و (٧٧/أ).

<sup>(</sup>۲) و لم يسم دارا بعينها ، و لم يكن له نية يقع على الدار المملوكة و المستأجرة و العارية. أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>٣) في ب، ج، د: قد قالوا إلى آخره.

<sup>(</sup>٤) في ج.، د: قدمت (الإجارة) على (العاربة).

<sup>(°)</sup> لعدم صحة النغى. أنظر: التبيين (٢٥٣/١)، و هو من أمارات الحقيقة كما سبق. أنظر (صحة النغى).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في ج: أبدلت (واضعا) بـ(وضعا).

<sup>(</sup>v) و هذا إذا لم يكن له نية، فان نوى حين حلف أن لا يضع قدمه فيها ماشيا فدخلها راكبا لم يحنث، و يصدق ديانة و قضاء، لأنه نوى حقيقة كلامه و هذه حقيقة مستعملة، غير مجهورة. أنظر: التحقيق، لوحة (٧٢/أ).

<sup>(</sup>A) النذر: إيجاب عين الفعل المباح على نفسه تعظيما لله تعالى. أنظر: التعريفات (ص ٢٤٠)، أنيس الفقهاء (ص ٣٠١).

و اتفق الفقهاء على أن النذر ينعقد بنذر الناذر، إذا كان فى طاعة الله، فاما إذا نذر أن يعصى الله تعالى \_ أعاذنا الله تعالى \_ فاتفقوا على أنه لا يجوز أن يعصى الله تعالى. أنظر: الاختيار (٧٦/٤)، مغنى المحتاج (٣٥٤/٤).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و البيمين. (۱) و هذه المسألة على ستة أوجه: إن لم ينو شيئا، أو نوى (۲) نذرا (۱) أو (۱) نوى أن لا يكون يمينا، أو نوى النذر و لم يخطر بباله/اليمين ( ۱۹/ب) كان نذرا لا يمينا اجماعا حتى لا تلزمه (۱) الكفارة. و ان نوى اليمين و نوى أن لا يكون نذرا يكون يمينا إجماعا.

و ان نواهما جميعا (٦) كان نذرا و يمينا عندهما ، (٧) و عند أبى يوسف رحمه الله (٨) يكون نذرا لا يمينا.

و لو<sup>(۱)</sup> نوى اليمين و لم يخطر بباله النذر كان نذرا و يمينا عندهما و عنده يكون يمينا لا غير. (۱۰)

و اعلم أن النذر مع اليمين مختلفان. فالنذر ما يجب عند فوقه القضاء لا الكفارة، و اليمين ما يجب عند الحنث الكفارة لا القضاء.

<sup>(</sup>۱) اليمين: خلاف اليسار. و الها سمى القسم يمينا لأنهم كانوا يتحاسمون بايمانهم حالة التحالف. قاله في المغرب. أنظر (ص ٥١٢).

و في الشرع: تقوية أحد طرفي الخبر بذكر الله تعالى، أو التعليق.

فإن اليمين بغير الله ذكر الشرط و الجزاء، حتى لو حلف أن لا يحلف و قال: "ان دخلت الدار فعيدي حر" يحنث.

أنظر: التعريفات (ص ٢٥٩)، أنيس الفقهاء (ص ١٧١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (نوی) ساقطة من د.

<sup>&</sup>quot; في ب، ج، د: النذر (بالألف و اللام).

<sup>&#</sup>x27;' في ج، د: أبدلت (أو) بـ(و).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی د: یلزم.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ج: استبدلت (جميعا) بـ(اجماعا).

 <sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> أى عند أبى حنيفة و محمد رحمهما الله، و صرح بهما فى التبيين. أنظر:
 (١/ ٢٥٥).

<sup>)</sup> (رحمه الله) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: استبدلت (لو) بـ(ان).

<sup>(</sup>۱۰) أي لا يكون نذرا. ستة أوجه في هذه المسألة مذكورة في التحقيق، لوحة (۱۲/أ) ، و في التبيين (۱/۲۷ ـ ۳۵۵)، و في الوافي، لوحة (۲۲/أ، ب).

قلنا: وضع القدم صار مجازا عن الدخول، فإضافة الدار يراد بها نسبة السكنى، فاعتبر عموم الجاز، و هو نظير ما لو قال: عبده حريوم يقدم فلان، فقدم ليلا أو نهارا عتق لأن اليوم متى قرن بفعل لا يمتد حمل على الوقت ثم يدخل فيه الليل و النهار.

ثم هذا الكلام حقيقة للنذر و مجاز لليمين حتى لا يتوقف الأول على النية و يتوقف الأول على النية و يتوقف الشانى عليها، (١) و محوز المجاز ما نذكره في الجواب إن شاء الله تعالى. (٢)

قوله (صار مجازا عن الدخول) (۲) في الدار، لأن وضع القدم سبب الدخول فذكرالسبب و أراد المسبب. و هذا لأن المقصود معتبر في الأيمان، فانه إذا حلف أن (٤) لا يسكن هذه الدار فانتقل من الساعة فانه (١) لا يحنث، و يصير ذلك القدر من السكني مستثنى لمعرفة (٦) مقصوده و هو انه باليمين الما يمنع نفسه عما في وسعه دون ما ليس في وسعه (٧) و مسائل الفور تدل على هذا أيضا. (٨)

<sup>(</sup>١) أنظر المرجعين نفسهما.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر (ص ۱۸۲). <sup>-</sup>

<sup>(</sup>۳) قال فى التبيين: فى تعبير المصنف تسامح، لأن الدخول ليس بمستعار عنه، بل مستعار له، فكان حقه أن يقال: للدخول. كأنه ضمن عبارة عن الدخول. اه أنظر (١/ ٢٥٥).

و قال فى التحقيق: أى أنه ضمن لفظ "المجاز" معنى العبارة، فلذلك ذكر بصلة "عن"، أو كلمة "عن" بمعنى "فى". لأن حروف الصلات ينوب بعضها عن بعض. اه أنظر لوحة (٢٧/ب).

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> (ان) ساقطة من به ج.

<sup>(</sup>فانه) ساقطة من ج. ا

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ج، د: بمعرفة.

<sup>(</sup>v) و كذلك إذا حلف لا يلبس هذا الثوب و هو لابسه، أو لا يركب هذه الدابة و هو راكبها، فأخذ في النزع و النزول غير لبث و لا ريث \_ أى ابطاء \_ لا يحنث. أنظر: التبيين (٢/٢٥٦).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> أنظر: الوافي، لوحة (۲٤/ب).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_١٧٥\_\_\_\_\_

و كذلك<sup>(۱)</sup> إذا حلف لا يطلق، و قد (كان) <sup>(۲)</sup> علق الطلاق بشرط قبل هذه البمين فوجد الشرط لم يحنث أو كان () <sup>(۳)</sup> حلف بعد الجرح ألا يقتل <sup>(1)</sup> ثم مات المجروح لا يحنث، و يجعل ذلك بمنزلة دليل الاستثناء لمعرفة مقصوده.

ثم فى مسألة وضع القدم مقصود الحالف الامتناع من الدخول فى دار فلان، لا عن وضع القدم نفسه. (٥) فانه لو وضع القدم و لم يدخل لم يحنث (١) فيصبر باعتبار مقصوده كأنه حلف لا يدخل و الدخول قد يكون حافيا و قد يكون متنعلا و قد يكون راكبا أو ماشيا أو (٧) كذا أو كذا، كما فى تحرير الرقبة يخرج عن العهدة بمطلق الرقبة، لا بكونه صغيرا أو كبيرا أو غير ذلك من/الأوصاف. (٨)

و فى مسألة دار فلان المقصود إضافة السكنى، (١) و ذلك يعم السكنى بطريق الملك و العارية و الإجارة، فإذا دخل فى دار فلان و هى مملوكة له يحنث، لا باعتبار أنها مضافة إلى فلان للسكنى حتى إذا

۱<sup>)</sup> في ب، ج، د: و كذا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> (قد) مزیدة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل: أن يقتل.

<sup>(°)</sup> و مبنى هذه المسألة على العرف. كذا فى التوضيح على التنقيح. أنظر (١/ ١٦٩). و قال فى التلويح: قول صاحب التوضيح: "و فى العرف صار عبارة عن لا يدخل" مشعر بأن وضع القدم حقيقة عرفية فى مطلق الدخول". أنظر (١/ ٠٧٠).

<sup>(</sup>۲) كذا فى فتاوى قاضى خان، لأنه صار مجازا فى الدخول، لا تعتبر حقيقته. أنظر: التحقيق، لوحة (۲۷/ب).

<sup>(&</sup>lt;sup>(v)</sup> في الأصل: استبدلت (أو) بـ(و).

<sup>(</sup> $^{(\Lambda)}$  ککونه مؤمنة أو کافرة. أنظر: التحقيق، و ( $^{(\Lambda)}$ ب).

<sup>(</sup>۱) لأن الدار لا تعادى و لا تهجر لذاته عادة، و انما تهجر لبغض صاحبها. أنظر: التلويح (١/ ١٧٠)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٣٦).

<sup>(</sup>۱۰) (له) ساقطة من د.

٧٦ (\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

دخل دار فلان مملوكة له لكن يسكنها غيره لا يحنث (١١) لعدم الشرط و هو الإضافة إلى فلان باعتبار الملك. (٢)

قوله (فاعتبر عموم المجاز)<sup>(۳)</sup> أى صار الملفوظ مجازا عن معنى ذلك و المعنى عام كما فى مسألة وضع القدم، فانه صار مجازا عن الدخول، و له عموم من حيث انه يوجد راكبا و ماشيا فيحنث فى جميع الصور باعتبار عموم المجاز لا باعتبار الجمع بين الحقيقة و المجاز.

و كذلك فى مسألة (٤) لا يدخل دار فلان صار مجازا عن كونه مضافا إلى فلان بالسكنى، و هو عام يتناول العارية و الإجارة و المملوكة، فيحنث باعتبار هذا المعنى العام، لا باعتبار الجمع بين الحقيقة و المجاز.

قوله (لأن اليوم متى قرن بفعل لا يمتد إلى آخره) بيانه: ان اليوم يستعمل لبياض النهار خاصة. (٥) قال الله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة

<sup>(</sup>۱) كذا فى أصول الفقه لشمس الأثمة السرخسى، أنظر (١/٥٧١)، و التحقيق أنظر لوحة (٢٧/ب).

<sup>(</sup>۲) و ذكر فى فتاوى قاضى خان و الفتاوى الظهيرية: لو حلف لا يدخل دار فلان، و لم ينو شيئا، فدخل دارا يسكنها فلان بإجارة أو بإعارة يحنث فى يمينه، و ان دخل دارا مملوكة لفلان و فلان لا يسكنها يحنث أيضا، فعلى هذه الرواية لا يندفع السؤال لبقاء الجمع بين الحقيقة و المجاز إلا أن يجعل قوله "دار فلان" عبارة عما يضاف إليه من الدور مطلقا، فيدخل فى عمومه الدار المضافة إليه بالسكنى و بالملك جميعا. أنظر: التحقيق، لوحة (۲۷/ب)، (۲۸/أ).

<sup>&</sup>quot; و المراد بعموم المجاز استعمال اللفظ في معنى أعم من الحقيقي و المجازي، فيكون المعنى الحقيقي فردا من أفراد هذه لأعم.

هذا و يراد بالحقيقي هو الحقيقي العرفي، لا الحقيقي اللغوي.

أنظر: المرآة على المرقاة مع حاشية الإزمير (٤٥٣/١ ـ ٤٥٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في ب: استبدلت (في مسألة) بـ(فيما).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> اليوم: زمان ممتد من طلوع الفجر الصادق إلى غروب الشمس. أنظر: التبيين (٢٥٦/١)، و اطلاق "اليوم" على هذا المعنى حقيقة اتفاقا. أنظر: التحقيق، و (٢٨/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

من يوم الجمعة..."، (۱) و قال تعالى: "قال موعدكم يوم الزينة..." (۲) و غير ذلك من الآيات، و يستعمل للوقت المطلق، (۳) قال الله تعالى: "و من يولهم يومئذ دبره () (١) (٥) و أراد به مطلق الوقت، لأن من فر من الزحف ليلا أو نهارا يلحقه هذا الوعيد (٢) كذا ذكر في المبسوط (١) (٨) و يقال في مبتذل الكلام: "يوم لنا و يوم علينا"، و المراد به مطلق الوقت.

و إذا ساغ استعماله في كل و احد منهما (١) فلا بد من ضابط يمتاز به أحدهما عن الآخر، فنقول إذا قرن بفعل ممتد \_ أعنى ما (١١) يكون قابلا (١١) للتأقيت

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة (۹).

<sup>(</sup>۲) سورة طد (۵۹).

<sup>&</sup>quot; يطلق "اليوم" على مطلق الوقت بطريق الحقيقة عند البعض، فيكون مشتركا، و بطريق المجاز عند الأكثر و هو الصحيح لأن حمل الكلام على المجاز أولى من حمله على الاشتراك عند تعارض المجاز و الاشتراك لأن المجاز في الكلام أكثر، فيحمل على الأغلب، و لأنه لا يؤدى إلى ابهام المراد، لأن اللفظ ان عرى عن قيرنة فالحقيقة متعينة و ان لم يخل عنها فالذى تدل عليه القرينة و هو المجاز متعين بخلاف الاشتراك، فانه يؤدى إلى الاختلال في الكلام لعدم إفهام المراد. أنظر: المرجع نفسه.

الا) مزيدة من ج. (الا)

<sup>(°)</sup> سورة الأنفال (١٦).

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (١/ ١٧٥)، التوضيح على التنقيح مع التلويح (١/ ١٧١).

۷ ذكرته في قسم الدراسة، أنظر في ص ٦٧).

الم أعشر على هذه الآية و لا على ما نقله الشارح من تفسير هذه الآية فى المبسوط.

الله عند الجميع في أن الوقت ظرف على كلا التقديرين عند الجميع فيرجع أحد محتمليه بمظروفه. أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>۱۰) (ما) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١١) في الأصل: مائلا.

سرح للنتخب شرح للنتخب

ويتصور له ضرب المدة \_ كالركوب و اللبس (۱۱) و الأمر باليد، فانه يقال: لبست يوما و ركبت يوما، و أمرك بيدك اليوم، يراد به بياض النهار و لأن النهار محتد، و الفعل محتد فيتناسبان/ (فيحمل عليه)، (۲۱) و لأن الفعل (۲۸/ب) الممتد يقتضى ظرفا محتدا ليجعل معيارا له. (۳) و إذا قرن بفعل غير محتد (۱۱) \_ أعنى ما لا يقبل التأقيت \_ كالدخول و الخروج و القدوم (۱۵) يراد به مطلق الوقت، لأن الوقت غير محتد فيناسب (۲۱) الفعل الذي هو غير محتد، و لأن الفعل الذي هو غير محتد (۷۱) نفتقر إلى نفس الظرف (۱۸) لا إلى الظرف (۱۸) الذي هو محتد. فلو عينا النهار له يكون اشتغالا بها لا يفيد، فاختير له مطلق الوقت لإطلاق الفعل. و اسم الوقت يعم الليل و النهار، فإذا قدم ليلا يعتق العبد باعتبار أنه وقت قدومه، لا باعتبار أنه ليل، و كذا إذا قدم نهارا، فانما يعتق باعتبار أنه وقت قدومه لا باعتبار أنه نهار، فلعموم (۱۲) الوقت يعتق في الوجهين، لا باعتبار الجمع بين الحقيقة و المجاز. (۱۱)

<sup>(</sup>١) في ب، ج، د: قدم "اللبس" على "الركوب".

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۲ م المراد بالمعيار ظرف لا يفضل عن المظروف، كاليوم للصوم. أنظر التوضيح (۱/ ۱۷۰)

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> في ب، ج، د:استبدلت (غير ممتد) بـ(لا يمتد).

<sup>(</sup>۱) أى لا يصح تقدير هذه الأفعال بمدة نحو قدمت يومين، و دخلت ثلاثة أيام. أنظر: التلويح (١٧٠/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> نی د: نیتناسب.

<sup>(</sup>٧) (و لأن الفعل الذي هو غير ممتد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٨) في د: الطرف، أي إلى مطلق الوقت لا إلى زمان ممتد. التبيين (١/٢٥٧).

<sup>(</sup>١) في د: الطرف، أي إلى مطلق الوقت لا إلى زمان ممتد. التبيين (١/٥٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> في ج: استبدلت (فلعموم) بـ(عموم).

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: أصول السرخسى (١/ ١٧٥)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٥٠ ـ ٥٠ ـ ٥١)، التوضيح على التنقيح مع التلويح (١/ ١٧٠ ـ ١٧١)، التحقيق، لوحة (١/٢٨أ ـ ب)، التبيين (١/ ٢٥٧ ـ ٢٥٨)، كشف الأسرار على المنار (٢٤٢/١).

و اعلم أن اليوم في مسألتنا قرن بالحرية و القدوم، و كلاهما غير ممتد، و لكن المنظور إليه الحرية، و عليه اعتمد شيخنا (۱) رحمه الله. (۲) و بعضهم نظورا إلى القدوم و قالوا: انه قرن اليوم بالقدوم و هو غير ممتد (۳) و هذا سهو. (ئ) فان القاضى الإمام ظهير الدين (٥) رحمه الله (٢) ذكر فيما إذا قال لامرأته: أمرك بيدك

(۱) قال السغناقي رحمه الله: الأوجه و الصواب \_ هو الذي مال إليه شيخي رحمه الله، و هو المنقول بخط الإمام حافظ الدين النسفي و غيره \_ هو القدوم لا الحرية. اه لوحة (70/ب).

لعل هذا سهو من الناسخ، لأن كلام النسفى فيما نقله عن شيخه فى هذا الشرح مخالف لما قاله السغناقى، ولم أعثر على مثل هذا القول فى مصنف النسفى المسمى بالمنار، ولا فى شرحه المسمى بكشف الأسرار اللهم الا إذا كان ذكره فى موضع آخر. أنظر: كشف الأسرار على المنار (١٤٢/١)،

- <sup>(۲)</sup> (رحمه الله) ساقطة من د.
- (۳) و ممن مال إلى هذا الرأى قوام الدين أمير كاتب الاتقانى فى التبيين أنظر (۲۵۷/۱).
- (۱/۲۵۷). (۱/۲۵۷). قال علاء الدين عبد العزيز البخارى في التحقيق: اعلم أنه لا اعتبار لما أضيف
- إليه اليوم \_ و هو القدوم في هذه المسائل \_ في ترجيح أحد محتمليه به، لأن إضافة اليوم لتعريفه و تمييزه من الأيام و الأوقات المجهولة كقوله: أنت طالق يوم الجمعة، أو أنت حريوم الخميس، لا للظرفية. و لهذا لم يؤثر "يقدم" في انتصاب اليوم باتفاق أهل اللغة، لأن المضاف إليه لا يعمل في المضاف بحال، بل هو منصوب بمظروفه. و التقدير: مررتك يوم قدوم فلان، أو فوضت أمرك إليك في يوم قدومه، فكان اعتباره بمظروفه الذي يؤثر فيه أولى من اعتباره بما لا أثر له فيه، فعرفنا أنه لا اعتبار للمضاف إليه في ترجيح أحد محتمليه. اه أنظ لوحة (۲۷/أ).
- (°) ظهير الدين: هو لقب الإمام المرغناني على بن عبد العزيز بن عبد الرزاق، و كنيته: أبو الحسن. و هو أستاذ قاضي خان فخر الدين و توفي سنة ٥٠٦هـ. أنظ ١٤٠هـ المراه ١٤٠هـ (٣٧٨)، الفرائد الدمرة (ص ١٢)
- أنظر: الجواهر المضيئة (١/٣٦٤)، (٣٧٨/٢)، الفوائد البهية (ص ١٢، ٢٢).
  - <sup>(٦)</sup> (رحمه الله) ساقطة من د.

١٨٠\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

يوم يقدم فلان (فقدم فلان) (۱) و لم يعلم بقدومه حتى جن الليل لا خيار لها، و لو قال لامرأة: (۲) يوم أتزوجك فأنت طالق، فتزوجها ليلا حنث (۲) لأن الأمر باليد جزاء القدوم في المسألة الأولى، و الطلاق جزاء للتزوج في المسألة الثانية. و الامتداد و عدم الامتداد يراعي في جانب الجزاء لا في جانب الشرط. و في الكتاب اعتبر جانب الشرط في المسألة الثانية و جانب الجزاء في المسألة الأولى، و ليس كذلك فاعرفه. (٤)

فبعض المشائخ تسامحوا فى العبارة فيما لا يختلف الجواب، و اعتبروا المضاف إليه نظرا إلى حصول المقصود، و هو استقامة الجواب، و بعضهم سلكوا طريقة التحقيق و لم يلتفتوا إلى المضاف إليه أصلا.

فأما فيما يختلف الجواب فيه بالاعتبارين فالكل سلكوا طريق التحقيق، و اعتبروا المظروف، و لم يلتفتوا إلى المضاف إليه أصلا. اه أنظر (٥٢/٢ ـ ٥٣)، التحقيق، لوحة (٢٨/أ، ب).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل، ب، ج: لامرأته \_ بزيادة الهاء في آخرها \_.

<sup>(</sup>r) في الأصل: يحنث.

قال في كشف الأسرار على أصول البزدوى: يمكن أن يحمل ما نقل عن بعض المشائخ على وجه صحيح، و ذلك: ان الفعل المظروف و المضاف إليه ان كان كل واحد منهما ممتدا كقولك "أمرك بيدك يوم يركب فلان" أو "يسافر فلان"، أو غير ممتد كقوله: "أنت طالق يوم يقدم فلان" أو "أنت حر يوم ادخل دار فلان" لا يختلف الجواب ان اعتبر المضروف أو المضاف إليه. و ان كان المظروف ممتدا و المضاف إليه غير ممتد، كقوله: "أمرك بيدك يوم يقدم فلان" أو على العكس كقوله: "أنت حر يوم يركب فلان" أو "يسافر فلان" فحينئذ يختلف الجواب باعتبار المظروف و المضاف إليه. فاعتبار المظروف يقتضى حمل اليوم في المسألة الأولى على بياض النهار، و في الثانية على مطلق الوقت، فلا يصير الأمر بيدها في الأولى ان قدم فلان ليلا، و يعتق العبد في الثانية ان سافر ليلا أو نهارا، و اعتبار المضاف إليه يقتضى حمله في الأولى على مطلق الوقت، و الثانية على بياض النهار فيصير الأمر بيدها ان قدم فلان ليلا أو نهارا، و لا يعتق العبد ان سافر أو ركب ليلا.

و صاحب الهداية (١) مال إلى ما قاله القاضى الإمام ظهير الدين (٢) رحمه الله حيث اعتبر الطلاق في المسألة الثانية. (٣)

فان قلت: الحرية و الطلاق مما يقبل الامتداد.

قلت: لا يقبلان الامتداد، فانه لا يقال: طلقتك يوما أو أعتقتك يوما بمعنى المدة و التوقيت كما ذكره مصنف هذا المختصر.

و ذكر شيخنا رحمه الله/أن ثبوت الحرية التى هى جزاء هذه (7٩/أ) اليمين غير ممتد. فان بشبوت الحرية تشبت القوة و يزول الضعف، و هذا مما لا يمكن امتداده. فان زوال الضعف الحكمى مما لا يبقى، انما الباقى أثره (١) بخلاف الأمر باليد، فان الداخل فى اليد و هو الأمر باليد مما يمتد، فانه متصور بقاؤه على الصفة التى ثبتت.

<sup>(</sup>۱) هو على بن أبى بكر بن عبد الجليل الفرغانى المرغنانى، كان إماما فقيها حافظا محدثا جامعا للعلوم ضابطا للفنون متقنا محققا نظارا مدققا زاهدا، و توفي سنة ٩٣٥هـ.

أنظر: الفوائد البهية (ص ١٤١).

<sup>(</sup>۲) في ب، ج: استبدلت (ظهير الدين) بـ(هذا).

<sup>(</sup>۳) أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (٣٦/٤)، شرح ابن ملك على المنار مع حواشيه (١٧١/١)، التوضيح مع التلويح (١٧٠/١، ١٧١).

<sup>(1)</sup> أي الما الممتد أثر ثبوت الحرية، لانفسه. كذا في الوافي. لوحة (٢٦/أ).

و أما مسألة النذر فليس بجمع أيضا، بل هو نذر مصيغته يمين بموجبه و هو الايجاب، لأن إيجاب المباح يصلح يمينا كتحريم المباح و هو كشراء القريب فانه تملك بصيغته تحرير بموجبه.

قوله: (بل هو نذر بصيغته) (۱) و هو قوله: "عليّ"، (۲) فانه وضع للإيجاب، و هو معنى النذر، (۳) و هذه الصيغة مجاز لليمين بموجبه (٤) و هو الوجوب فان لهذه الصيغة موجبا، و هو الوجوب لا الإيجاب، (٥) و باعتبار هذا الوجوب يصير يمينا. و الما قال في الكتاب: (يمين بموجبه و هو الإيجاب) بطريق المجاز، (١) لأن الوجوب

<sup>(</sup>۱) هذا جواب سؤال أيضا، بيانه: إن هذا الكلام للنذر حقيقة حتى لا يتوقف على النية. و لليمين مجاز حتى يتوقف عليها، و الحقيقة ما يفهم بلا قرينة، و المجاز ما لا يفهم إلا بقرينة، فإذا أريد به النذر و اليمين كان جمعا بين الحقيقة و المجاز.

فأجاب بأنه (نذر بصيغته). أنظر: كشف الأسرار على المنار (١/٢٤٤ ـ ٢٤٤).

<sup>(</sup>۲) قال فى التبيين: كلمة "عليّ" فى مثل هذا الكلام للنذر حقيقة. هذه العبارة أدق من عبارة الشارح، لأنه لا يراد به النذر أينما كان، فلا نذر فى قولك: "و لفلان على ألف درهم". أنظر (١/ ٢٦٠).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سبق تعریف النذر (ص ۱۷۲) الهامش (A).

انه أى حكمه، و هو أن موجب النذر، أى المقصود بصيغة النذر إيجاب المنذور لا محالة. أنظر: التحقيق، و (٢٨/ب).

<sup>(</sup>فان لهذه الصيغة موجبا، و هو الوجوب، لا الإيجاب) ساقطة من ب، جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> كذا قال في الوافي، لوحة (۲۹/ب).

و قال فى التبيين: قوله (و هو الوجوب، لا الإيجاب... و هو الإيجاب بطريق المجاز) تكلف من قائله، لأن حقيقة الإيجاب يمكن أن تراد فأية جاجة للمجاز؟ لأن قوله "على" لما كان موضوعا للإيجاب كالشراء وضع للملك، يكون الإيجاب موجبه لا محالة. اهد أنظر (٢٦٢/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ التحقيق\_\_\_\_\_\_

لا يكون إلا بالايجاب، فصار الوجوب ايجابا، لأنه مقتضى للإيجاب، (١) فأطلق عليه اسم المقتضى. (٢)

و الما قلنا: (٣) بأنه (٤) يمين بموجبه لأن إيجاب المباح كتحريم المباح و تحريم المباح و تحريم المباح يمين (٥) لقوله تعالى: "يا أيها النبى لم تحرم ما أحل الله لك" (٢) ثم قال: "قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم" (٥) أى قدر الله لكم ما تحللون به أيمانكم، و هو الكفارة المقدرة المثبتة، و يلزم من هذا أن يصير إيجاب المباح يمينا، لأن فى تحريم المباح إيجاب المباح، و فى إيجاب المباح تحريم المباح.

<sup>(</sup>۱) في ب: إيجاب.

<sup>(</sup>۲) قال عالاء الدين البخارى في كشف الأسرار: و الأوجه أن يقال: المراد من المرجب: المعنى، أي هو يمين بمعناه و هو الإيجاب. و يؤيده ما ذكر في بعض الجوامع: فإذا نوى اليمين فقد نوى ما هو معنى النذر. اه أنظر (٩/٢).

<sup>(</sup>تلنا) ساقطة من ج. (قلنا)

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج، د: انه \_ بسقوط الباء في أولها \_.

<sup>(°)</sup> تحريم المباح يمين عند الحنفية و الحنابلة، و هو مذهب أبى بكر و عمر و ابن عباس و ابن مسعود و زيد و طاوس و الحسن و الثورى و أهل الكوفة رضى الله عنهم.

و قال المالكية و الشافعية: ليس بيمين و لا شيء عليه، لأنه قصد تغيير المشروع، فلغا ما قصده. أنظر: المغنى لابن قدامة (٦٩٩/٨) و ما بعدها تفسير القرطبي (١٨٥/١٨)، التحقيق (٢٨/ب)، الاختيار (٥٣/٤).

<sup>(</sup>٦) سورة التحريم (١).

<sup>(</sup>۲) سورة التحريم (۲). و نصها (قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم، و الله مولاكم، و هو العليم الحكيم).

و ذكر في سبب نزول هذه الآية أن النبي صلى الله عليه و سلم كان يمكث عند زينب بنت جحش فيشرب عندها عسلا، فتواطأت عائشة و حفصة على أن تقول له من دخل عليها منهما: إنى أجد منك ربح مغافير، فحرمه على نفسه، لذلك نزلت هذه الآيات.

المُغافير \_ و قد يقال المغاثير \_ شيء ينضحه شجر يسمى "الثمام" بضم الثاء \_ و العشر \_ بضم العين و فتحها \_. أنظر: الدر المنثور (٣١٣/٨)، القرطبي (١٧٧/١٨) أحكام القرآن للجصاص (٣٠٤/٤)، زاد المسير (٣٠٦/٨)، تفسير النسفي (٤٦٤/٤)، القاموس المحيط (٢٢٢/١)، لسان العرب (٥/ ٣٢٧).

١٨٤\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

أما فى تحريم المباح فلأن قبل تحريم المباح كان يجوز له مباشرته و تركه و باليمين بالإمتناع صار واجبا تركه، حراما مباشرته. و فى إيجاب المباح على نفسه كان قبل الإيجاب مباحا مباشرته و تركه، و بالإيجاب على نفسه صار واجبا مباشرته، حراما تركه، فحرم (۱) الترك الذى كان مباحا (له) (۲) قبل الإيجاب بواسطة الإيجاب، فيصير فى معنى تحريم المباح بواسطة "ن فصلح أن يراد بالنية.

و بهذا (٤) التقرير الواضح و البيان اللاتح علم أن ما جمعنا بينهما باعتبار/ شيء واحد و بالنسبة إلى شيء واحد، بل جعلناه نذرا بالصيغة (٦٩/ب) و يمينا بهذه الصيغة باعتبار موجب هذه الصيغة إذا أراد اليمين.

فإن قلت: لما كان كل واحد منهما متضمنا للآخر، فإذا قال: "لله علي أن أصوم رجبا" وجب عليه صوم رجب، و هو إيجاب المباح، و حرم عليه الأكل في هذا الشهر، و هو تحريم المباح، فأى فأئدة في نية اليمين و أثرها في هذين الأمرين، و هو تحريم المباح و ايجاب المباح.

قلت: كان بالنذر واجبا و باليمين يصير أيضا واجبا، لكن هذا الوجوب<sup>(٥)</sup> لغيره، فحصل هنا دليلان.

أحدهما: يقتضى الوجوب لنفسه و هو الصيغة.

و الآخر: يدل على الوجوب لغيره، و هو الموجب. فيعمل (١٦) بالدليلين إذ لا تنافى بينهما، لأن الواجب لعينه يجوز أن يكون واجبا لغيره.

۱<sup>)</sup> في د: فمحرم.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>(</sup>۳) لا بصيغة كما أن الأمر بالشيء نهى عن ضده بواسطة لزوم المأمور به لا بصيغته. التحقيق لوحة (۲۸/ب).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في جـ: لهذا.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: استبدلت (لكن هذا الوجوب) بـ(لأن هذا الواجب).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في ب، ج، د: فنعمل.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

ألا ترى أنه لو حلف ليصلين ظهر هذا اليوم (صح)، (١) و لو لم يصل يجب عليه القضاء باعتبار أنه واجب لعينه، و تجب الكفارة باعتبار أنه ترك الواجب لغيره. فإذا جاز الاجتماع بينهما و لا تنافى فيعمل (٢) بهما كالهبة بشرط العوض (٣) هبة ابتداء باعتبار الصيغة، فيراعى فى شرائط الهبة، بيع انتهاء باعتبار معناه حتى يثبت أحكام البيع. (٤)

و يقال: النذر ايجاب لعينه، و اليمين ايجاب لغيره، فاشتركا في نفس الإيجاب، و عند النية يراد نفس الإيجاب، و حيننذ يكون هذا عملا بعموم المجاز.

قوله (و هذا كشراء القريب إلى آخره) النبى عليه السلام جعل شراء القريب اعتاقاً. (٥) و من المحال أن يكون الشراء الموجب للملك تحريرا

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>۲) في د: فنعمل.

<sup>(</sup>۳) صورة الهبة بشرط العوض: أن يهبه عبدا على أن يعرضه عنه ثوبا فلكل واحد منهما الامتناع ما لم يتقابضا كما فى الهبة، فإذا تقابضا صار بمنزلة البيع يردان بالعيب و تجب الشفعة، و ان استحق ما فى أحدهما رجع بعوضه ان كان قائما و بقيمته ان كان هالكا، و لا يصح الرجوع إلا بتراضيهما أو بحكم الحاكم. أنظر: الاختيار (8/ 87).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> (البيع) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو داود عن سمرة (بن جندب) فيما يحسب حماد بن سلمة) قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "من ملك ذا رحم محرم فهو حر".

و أخرج عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه مثله.

أنظر: سنن أبى داود (مطبوع مع شرحه معالم السنن للخطابى) كتاب العتق، باب فيمن ملك ذا رحم محرم (٢٦٠، ٢٦٠، ٢٦١).

أخرج أحمد عن سمرة بلفظ "من ملك ذا رحم فهو حر". أنظر مسند أحمد بن حنبل (٥/٥).

و عنه أيضا بلفظ: "من ملك ذا رحم محرم فهو عتيق". أنظر المرجع نفسه (١٨/٥)، نصب الراية (٢٧٨/٣، ٢٧٩).

قال الخطابی فی شرحه:

١٨٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

مزيلا<sup>(۱)</sup> للملك لمضادة<sup>(۱)</sup> بينهما، بل جعلنا الشراء اعتاقا باعتبار موجبه و هو الملك، و هذا لأن الشراء علة الملك، و الملك في القريب علة العتق، فيضاف العتق إلى الشراء بهذه الواسطة، كالرمى فانه سبب نفوذ السهم و مضيه في الهواء/و المضى سبب الوقوع في المرمى<sup>(۱)</sup> () ( $^{(1)}$  و الوقوع ( $^{(1)}$ ) سبب احراق ( $^{(0)}$ ) الصورة و ذلك سبب الموت، و يضاف ذلك كله إلى الرمى.

فإن قلت: التشبيه لمسألة (١٦) النذر بشراء (٧) القريب و الهبة بشرط العوض

و قد اختلف الناس فى هذا، فذهب أكثر أهل العلم، إلى أنه إذا ملك ذا رحم محرم عتق عليه، روى ذلك عن عمر بن الخطاب و عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما، و لا يعرف لهما مخالف فى الصحابة، و هو قول الحسن و جابر بن زيد و عطاء و الشعبى و الزبير و الحكم و حماد. و إليه ذهب أبو حنيفة و أصحابه و سفيان و أحمد و إسحاق.

و قال مالك بن أنس: يعتق عليه الولد و الوالد و الإخوة، و لا يعتق عليه غيرهم.

و قال الشافعی: لا یعتق علیه إلا أولاده و آباؤه و أمهاته، و لا یعتق علیه إخوته، و لا أحد من ذوی قرابته و لحمته.

و أما ذو المحارم من الرضاعة، فانهم لا يعتقون في قول أكثر أهل العلم.

و ذهب أهل الظاهر و بعض المتكلمين إلى أن الأب لا يعتق على الإبن إذا ملكه، و احتجوا بقوله "لا يجزى ولد والده إلا أن يجده مملوكا فيشتريه فيعتقه". قالوا: و إذا صح الشراء فقد ثبت الملك، و لصاحب الملك التصرف، وحديث سمرة غير ثابت.

معالم السنن للخطابي (٤/ ٢٦٠ \_ ٢٦١)، بداية المجتهد (٣/ ٣١٠).

- (1) نی ج: أبدلت (مزیلا) بـ(مریدا).
  - <sup>۱۲</sup> في ج: لتضاده.
  - <sup>(۳)</sup> في جه، د: المرامي.
- (اليه) مزيدة من الأصل و من ب.
  - (ه) في ب، ج، د: اغزاق.
  - (<sup>(۱)</sup> في الأصل و في ج: بمسألة.
  - (v) في الأصل: شراء (بدون الباء).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

غير مستقيم. فان في شراء القريب يعتق عليه، سواء نوى أو لم ينو، و في الهبة بشرط العوض يكون بيعا و إن لم ينو.

و فى مسألتنا إذا لم ينو اليمين لا يصير يمينا، فلو كان اليمين موجب هذا الكلام لثبت حكم اليمين عند فقدان النية (١) كما فى الهاتين المسألتين.

قلت: إنا ندعى (٢) أن هذه الصيغة تصلح يمينا فلا جرم لا يعتبر ما لم توجد نندة.

و فى مسألة الشراء ملك القريب علة العتق، و العلة توجب المعلول جبرا في مسألة الشراء ملك القريب علة العتق، و العلة توجب المعلول جبرا فيثبت المعلول نواه أو لم ينوه على انا نقول: قد ذكر شمس الأثمة السرخسى رحمه الله: (٢) إن معنى النذر هاهنا (٤) يثبت (٥) بلفظ و معنى اليمين (ثبت) (١) بلفظ () (٧) آخر، فان قوله: "لله" عند إرادة اليمين كقوله "بالله"، إذ الباء و اللام يتعاقبان. (٨) قال ابن عباس رضى الله عنهما (١) "دخل آدم الجنة، فلله ما غربت الشمس حتى خرج". (١٠)

<sup>(</sup>۱) و إليه ذهب سفيان الثورى حيث قال: لو قال: لله على أن أصوم غدا فمرض فى الغد، فأفطر، أو كان الحالف امرأة، فحاضت، وجب القضاء و الكفارة. أنظر: التحقيق لوحة (۲۸/ب).

<sup>(</sup>٢) في ج، د: استبدلت (انا ندعي) بـ(ان المدعي).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳</sup> (رحمه الله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب، جـ: هنا.

<sup>(</sup>ه) في ج، د: ثبت.

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>(</sup>المعنى). مزيدة من الأصل: (المعنى).

مزيدة من الأصل: (المعنى).

<sup>(^)</sup> ذكره شمس الأثمة في شرح كتاب الصوم. أنظر: المبسوط (١٣٤/٣).

<sup>(</sup>۱) في الأصل و في ب: عند.

<sup>(</sup>۱۰۰) ذكره السيوطى فى الدر المنشور أثناء تفسير قوله تعالى: "و قلنا يا آدم اسكن أنت و زوجك الجنة" البقرة (٣٥). عن ابن عباس رضى الله عنه بلفظ "فتالله ما غابت الشمس من ذلك اليوم حتى أهبط من الجنة إلى الأرض". أنظر: الدرر المنثور (١٢٧/١)، و ذكر مثله السرخسى فى المبسوط (١٣٤/٣).

و الشاهد أن اللام في "فلله" بمعنى الباء.

و من حكم هذا الباب، أن العمل بالحقيقة متى أمكن سقط الجاز. لأن المستعار لا يزاحم الأصل. فإن كانت الحقيقة متعذرة كما إذا حلف لا يأكل من هذه النخلة أو مهجورة كما إذا حلف لا يضع قدمه في دار فلان صير إلى المجاز.

و قوله (لله (۱) عليّ) نذر، فيثبت (۱) اليمين بالأول، و النذر بالثانى و نحن الما أنكرنا الجمع بين الحقيقة و المجاز فى لفظ واحد، الا أنه جعل قوله "لله" يمينا لا بد لليمين من الجواب فيضمر من جنس المظهر لدلالة المظهر عليه، (۱) فيصير تقدير الكلام: "لله لأصومن رجبا". و إذا كان كذلك ينصرف مطلق الكلام إلى النذر لعدم احتياجه إلى الاضمار، و ينصرف إلى اليمين عند النية لاحتياجه إلى الاضمار. (1)

قوله: (و من حكم هذا الباب إلى آخره) اعلم أنا متى جعلنا لفظ "الباب" على ظاهره لا يستقيم، لأنه لم يذكر الباب فى هذا الكتاب، و الها ذكره فخر الإسلام رحمه الله، (٥) و هو (١) قد تابعه، (٧) لكنا نحمله على "النوع" (٨) أى و من حكم هذا النوع، لأن الباب/عبارة عنه. قال عليه السلام: (٧٠/ب) "من خرج يطلب بابا من العلم" (٩) أين نوعا من العلم.

<sup>(</sup>۱۱) ساقطة من ب، ج. د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نی ب، ج، د: فثبت.

<sup>(</sup>۲) (عليه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) كذا قال السغناقي في الوافي. أنظر لوحة (٢٧/أ).

<sup>(</sup>o) أنظر أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٤٤/٢).

<sup>(</sup>٦) أي مصنف الما*تن.* 

<sup>(</sup>Y) كذا في التحقيق، لوحة (٢٩/أ).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> كذا في التحقيق، لوحة (٢٧/أ). و التبيين (٢٦٣/١).

<sup>(</sup>۱) روى ابن ماجه عن أبى ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "يا أبا ذر. لأن تغدو فتعلم آية من كتاب الله خير لك من أن تصلى مائة ركعة، و لأن تغدو فتعلم بابا من العلم عمل به أو لم يعمل، خير لك من أن تصلى ألف ركعة". المقدمة باب فضل من تعلم القرآن و علمه (۲/۱۱ ـ ۳۲) (بترتيب محمد مصطفى الأعظمى).

قوله (العمل بالحقيقة متى أمكن سقط المجاز، لأن المستعار لا يزاحم الأصل) لأن المستعار خلف، و لا وجود للخلف مع وجود الأصل. (١) و هذا كما إذا حلف لا ينكح فلانة و هى منكوحته فانه يحمل على الوطىء، لا على العقد لأنه حقيقة فيه، (١) لأنه ينبئ عن الجمع و الضم فى اللغة. (٣) قال القائل: (١)

أنكحت صم حصاها (٥) خف يعملة (٢) تغشمرت بي إليك السهل و الجبلا (٧) (٨)

<sup>(</sup>۱) قال في التحقيق: و من الناس من زعم أنه إذا استعمل اللفظ في حقيقته و مجازه و أمكن أن يراد به المجاز كما أمكن إرادة الحقيقة يكون مجملا، و لم يكن حمله على أحدهما أولى من حمله على الآخر لتساويهما في الاستعمال، و لا مزية للحقيقة في هذا الموضع، فصار بمنزلة الاسم المشترك، و الصحيح ما ذهب إليه العامة \_ و هر ما قرره الشارح \_ لأن الواضع اغا وضع اللفظ للمعنى ليكتفى به في الدلالة عليه، فصار كأنه قال: إذا اسمعتم انى تكلمت بهذا اللفظ فاعلموا انى عنيت به هذا المعنى، فمن تكلم بلغته وجب أن يريد به ذلك المعنى، فوجب حمله عند الاطلاق عليه، كيف و قد نجد بالضرورة مبادرة الذهن ألى فهم الحقيقة أقوى من مبادرته إلى فهم المجاز، و ذلك دليل على ما قلنا. و قولهم: هما (أى الحقيقة و المجاز) في الاستعمال سواء فاسد لأن مجرد الاستعمال للحقيقة و المجاز لا يفهم إلا بقرينة تنضم إليه فانى يتساويان. و إذا لم يتساويا كان المعنى الأصلى أولى باللفظ من المعنى العارضى عند عدم دليل يصرفه إليه، و هو معنى قوله (المستعار لا يزاحم الأصل). اه لوحة دليل يصرفه إليه، و هو معنى قوله (المستعار لا يزاحم الأصل). اه لوحة دليل بصرفه إليه، و هو معنى قوله (المستعار لا يزاحم الأصل). اه لوحة

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: أبدلت (فيه) بـ(عنه).

<sup>(</sup>٣) أنظر: القاموس المحيط (٢٦٣/١)، معجم مقاييس اللغة (٤٧٥/٥)، الصحاح (٤٢٥/٥)، المصباح المنير (٢/ ٩٦٥)، أنيس الفقهاء (ص ١٤٥).

<sup>&</sup>quot; قاله أبو الطيب المتنبى.

<sup>(</sup>۱) في جميع النسخ: استبدلت (حصاها) بـ(صفاها) و قد صححته من ديوان المتنبي. أنظر (٣/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٦) في جـ: استبدلت (يعملة) بـ(يعلة).

هذا و قد ورد هذا الطرف من البيت في هامش الوافي. أنظر لوحة (٢٧/أ).

<sup>ً</sup> الصم: الصلاب الشداد من كل شيء.

أى جمعت، و الاجتماع فى الوطء، و سمى العقد به مجازا، لأنه سببه. المتعذر: ما لا يمكن الوصول إليه إلا بالمشقة. (١)

و المهجور: ما تيسر الوصول إليه، لكن الناس هجروه، أي تركوه. (٢)

و قال شيخنا رحمه الله: <sup>(٣)</sup> الفرق بين المتعذر و المهجور: ان المتعذر غير مراد البتة و لم يثبت الحكم به و ان وجد، كما إذا حلف لا يأكل من هذا الدقيق" فانه يقع لى ما يتخذ منه، لأن الحقيقة متعذرة، ثم إذا تكلف و أكل عين الدقيق لا يحنث في الصحيح، لأن الحقيقة لما كانت متعذرة (٤) لم يكن مرادة فلم يحنث.

و البعملة: الناقة القوية.

تغشمرت: تعسفت و ركضت من غير قصد.

يقول: أوطأت خف ناقتى حجارة المفاوز حتى وطئتها و سارت بى فى السهل و الجبل متعسفة حتى وصلت إليك. أنظر: شرح ديوان المتنبى للبرقوقى (٣/ ٢٨٩)، ذكر هذا البيت ابن الهمام فى شرح فتح القدير فى باب النكاح، أنظر (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>م) (تعشمرت بى إليك السهل و الجبلا) ساقطة من  $\psi$ ، ج، د.

<sup>(</sup>۱۱ کأکل النخلة. أنظر: التحقیق لوحة (۲۹/ب)، التبیین (۱/ ۲۹۵)، الوافی لوحة (۲۹/ب). لوحة (۲۷/ب).

<sup>(</sup>٢) كوضع القدم حافيا. أنظر المراجع نفسها.

المراد بالشیخ هو شمس الأثمة محمد بن عبد الستار الکردی رحمه الله صرح به علاء الدی البخاری فی التحقیق. أنظر لوحة (۲۹/ب).

<sup>(1) (</sup>ثم إذا تكلف و أكل عين الدقيق لا يحنث في الصحيح، لأن الحقيقة لما كانت متعذرة) ساقطة من ج.

و على هذا قلنا: إن التوكيل بالخصومة ينصرف إلى مطلق الجواب، لأن الحقيقة مهجورة شرعا بمنزلة المهجورة عادة.

و أما المهجور فيجوز أن يكون مرادا و يثبت الحكم به بأن صار فردا من أفراد المجاز، لا باعتبار كونه حقيقة، كما إذا حلف "لا يضع قدمه في دار فلان" (١١) وقد مر من قبل هذا. (٢)

قوله (صير إلى المجاز) (٣) لزوال مزاحمة الحقيقة. (٤)

(الجواب) مشتق من جاب الفلاة، أى قطعها. (۱) سمى (۲) جوابا لأنه ينقطع به جواب الخصم، (۷) و هو تارة يكون (۸) با (نعم) و طورا (۹) با ((Y)

و الخصومة (۱۱۱ حرام، لأنها منازعة، و هي حرام منهي عنه. قال الله تعالى: "و لا تنازعوا فتفشلوا... "(۱۲)

فانصرف إلى الجواب اطلاقا لاسم الجزء على (١٣١) الكل، أو لأنها سببه فأطلق

 $<sup>(1/3)^{(1)}</sup>$  أنظر: كشف الأسرار ( $(1/3)^{(1)}$ )، التحقيق، و ( $(1/3)^{(1)}$ )، التبيين ( $(1/3)^{(1)}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر (ص ۱۷۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> و هو الدخول. كذا في الوافي، لوحة (٢٧/ب).

<sup>(4)</sup> و صيانة لكلام العاقل عن الالغاء. كذا في التبيين، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٥) أنظر: لسان العرب (٧١٧/١)، مختار الصحاح (ص ١١٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی د: أبدلت (سمی) بـ(یسمی).

<sup>(</sup>۷) الجواب اصطلاحا: كلام يستدعيه كلام الغير و يطابقه. أنظر التحقيق لوحة (۲۹/ب).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب، ج، د: يكون تارة \_ بتقديم "يكون" على "تارة" \_ .

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> في د: استبدلت (طورا) بـ(تارة).

<sup>(</sup>١٠) و نعم" يدل على الأقرار و "لا" يدل على الإنكار. أنظر التبيين (٢٦٦/١).

<sup>(</sup>۱۱) في ج.: الخصومة \_ بسقوط الواو في أولها \_.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> سورة الأنفال (٤٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۳)</sup> في جه: استبدلت (على) بـ(عن).

٩٢ ا\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

اسم السبب على المسبب. (١)

لكن الجواب المعتبر فى الحكم هو الجواب فى مجلس القضاء فيقيد (٢) به (٣) و المهجور شرعا بمنزلة المهجور عادة. لأنه لما كان مهجورا فى الشرع فالظاهر أنه لا يفعله، (٤) لأن عقله و دينه يمنعانه (٥) عن اتبانه (٢) ما هو مهجور فى الشرع، فصار كأنه مهجور فيما بين الناس. (٧) ( (٧١/أ)

<sup>(</sup>۱) التوكيل بالخصومة ينصرف إلى الجواب استحسانا، وجه الاستحسان: انا تركنا هذه الحقيقة، و جعلنا كلامه توكيلا بالجواب مجازا اطلاقا لاسم الجزء على الكل، لأن الإنكار الذى ينشأ منه الخصومة بعض الجواب فيدخل فى عمومه الإنكار و الإقرار، أو إطلاقا لاسم السبب على المسبب لأن الخصومة بسبب الجواب، هذا قول أبى حنيفة و محمد و قول أبى يوسف الثانى رحمهم الله. و أما إذا وكل رجلا بالخصومة مطلقا فأقر على موكله فى القياس لا يجوز إقراره، و هو قول أبى يوسف الأول و زفر و الشافعي رحمهم الله لأنه وكله بالخصومة، و هى المنازعة و المشاجرة، و الإقرار مسالمة و موافقة، فكان ضد ما أمر به، و التوكيل بالشىء لا يتضمن ضده. اهـ كشف الأسرار (۸۸/۲))، التجقيق (۲۹/ب)، التبيين (۲۹۸/۲)

<sup>(</sup>۲) فی ب، ج، د: فیتقید.

<sup>(</sup>۱) لأن الظاهر اتيانه بالمستحق عند طلب المستحق و هو الجواب في مجلس القضاء، فيختص به. أنظر: الهداية (۱۸۰/۳)، الإقناع (۱۸/۳ - ۲۱) هذا و التقييد عند أبي حنيفة و محمد رحمهما الله، لأن الجواب الها يسمى خصومة مجازا إذا حصل في مجلس القضاء، و أما عند أبي يوسف رحمه الله يصح في مجلس القاضى و غير مجلس القاضى، لأن الموكل أقامه مقام نفسه مطلقا، فيملك ما كان الموكل مالكا له.

أنظر: كشف الأسرار (٨٨/٢)، التحقيق (٢٩/ب)، التبيين (٢٦٧/١).

<sup>4)</sup> أي انسان مسلم. و قول الشارح (دينه) فيما بعد يدل على ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: يمنعان.

<sup>(</sup>٦) في ب، ج، د: إتيان.

<sup>(</sup>v) فلذلك يجب حمله على المجاز، كالعبد المشترك بين اثنين يبيع أحدهما نصفه مطلقا، ينصرف بيعه إلى نصيبه خاصة لتصحيح عقده بهذا الطريق أنظر: التحقيق، لوحة ( 70/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

ألا ترى أنه لو حلف لا يكلم هذا الصبى لم يتقيد بزمان صباه، لأن هجران الصبى مهجور شرعا.

قوله: (ألا ترى أن من حلف لا يكلم هذا الصبى لم يتقيد بزمان صباه). (١) شرح هذا الكلام: إن اليمين إذا عقدت على عين موصوفة بصفة، و لتلك الصفة داع (٢) إلى اليمين فان اليمين تبقى ببقاء تلك الصفة، و تبطل ببطلانها، كما إذا حلف "لا يأكل من هذا الرطب" لأن صفة الرطوبة داعية إلى اليمين، فان الإنسان قد يضره أكل الرطب، وكذا لو (٣) قال: من هذا البسر. (٤)

و إذا عقدت اليمين على عين موصوفة بصفة، و ليست لتلك الصفة داع إلى اليمين، لاتراعى تلك الصفة فى اليمين حتى لا تبطل اليمين ببطلانها، كما إذا حلف "لا يأكل لحم هذا الحمل"، (٥) فأكل بعد ما صار كبشا حنث، لأن صفة الصغر فى هذا ليست بداعية إلى اليمين، فان الممتنع منه أكثر امتناعا من لحم الكبش. (١)

ثم انه إذا حلف "لا يكلم هذا الصبى" لم يتقيد بزمان صباه مع أن المقتضى للتقيد موجود كما في الرطب و البسر. لأن (٧) الصبى لسفاهته و قلة عقله و أدبه يهجر (٨) بمنع الكلام عادة و طبيعة و كان ينبغى أن يتقيد اليمين بزمان الصبا، و

في ب، د: أبدلت (لو) بـ(إذا).

<sup>(</sup>۱) الأصل فيه: إن اليمين متى عقدت على شىء بوصف فان صلح داعيا إلى اليمين تتقيد به منكرا كان أو معرفا احترازا عن الالغاء.

أنظر: التحقيق (٣٠/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> فى الأصل، ب، د: استبدلت (داع) بـ(دعاء).

<sup>(</sup>۱) البسر: أوله طلع، ثم خلال \_ بالفتح \_ ثم بلح \_ بفتحتين \_ ثم بسر، ثم رطب، ثم تم. أنظر: مختار الصحاح (ص ٥١).

<sup>(</sup>٥) الحمل: ولد الضائنة من السنة الأولى. أنظر المصباح المنير (١٦٤/١).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  أنظر هذه الفروع في الهداية مع شرح فتح القدير (٥٣/٥) ، بدائع الصنائع ( $^{(8)}$ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> في ب: استبدلت (لأن) بـ(فان).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> في الأصل: يهتجر، و في جه: هجر.

٩٤ -----شرح للنتخب

مع هذا لم يتقيد به، علم أن ترك الحقيقة \_ و هو عدم تقييد اليمين بزمان الصبا<sup>(۱)</sup> \_ انما كان لأن هجران الصبى بمنع الكلام حرام شرعا، لأن الصبا مظنة الترحم. قال النبى عليه السلام: "ليس منا من لم يوقر كبيرنا و لم<sup>(۱)</sup> يرحم صغيرنا و لم<sup>(۱)</sup> يبجل عالمنا". (1) كذا في الآشار (0) و الأخبار (1) علق الوعيد بترك الترحم، (1) و في ترك التكلم ترك الترحم، فلا جرم صير (١) إلى المجاز (١) عند هجران الحقيقة ديانة و شريعة كما صير إلى المجاز عند هجران الحقيقة عادة و طبيعة. (١٠)

و كذا إذا حلف "لا يكلم هذا الشاب" لا يتعلق يمينه بزمان (۱۱) الشباب حتى لو كلمه بعد ما صار شيخا (۱۲) يحنث (في يمينه)، (۱۳) لأن هجران المسلم بمنع الكلام (۱۵) حرام منهى عنه، فلم يعتبر الداعى (۱۵) في الشرع. (۱۲)

<sup>(</sup>۱) في د: بزمان الصبي.

<sup>(</sup>۲) (لم) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>لم) ساقطة من  $\psi$ ، ج، د.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه بلفظ: "ليس من أمتى من لم يجل كبيرنا، و يرحم صغيرنا، و يعرف لعالمنا". مسند أحمد (٣٢٣/٥)، و ذكر السيوطى مثله في الجامع الصغير، أنظر (٤٦٧/٢).

<sup>(</sup>۵) في ب: استبدلت (الآثار) بكلمة غير مقروس، وفي ج: بـ(الثمار) وفي د: بـ(في الثمار).

<sup>(</sup>ر الأخبار) ساقطة من ب، و في جه، د: في الأخبار، بزيادة "في".

<sup>(</sup>۲) في ب: أبدلت (الترحم) بـ(لرحم).

<sup>&</sup>quot; في الأصل: يصير.

<sup>(</sup>مير إلى المجاز) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> كذا في الوافي، لوحة (۲۷/ب).

<sup>(</sup>۱۱) في الأصل: لزمان.

<sup>(</sup>۱۲) في ب، ج، د: استبدلت (بعد ما صار شيخا) ب(بعد ما شاخ).

<sup>(</sup>۱۳) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱٤) كذا في جميع النسخ. لو قال: بعد كلامه "لكان أصوب".

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۵)</sup> أي الداعي إلى اليمين.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱)</sup> في جاستبدلت (في الشرع) بـ(شرعا).

فإن قيل: أليس أن الصفة في الحاضر لغو، و في الغائب معتبر؟ ( ٧٢/ب) ألا ترى أنه لو حلف "لا يدخل هذه الدار" فدخل بعد ما انهدمت و صارت

صحرا ، حنث. و لو (١) حلف "لا يدخل دارا" فدخل دارا خربة، (٢) لم يحنث، لأن

الدار اسم العرصة عند العرب ( )  $^{(n)}$  (يقال: دار عامرة، و دار خربة $^{(a)}$  (  $^{(b)}$ ألا ترى أن العرب أطلقت (٦) اسم الدار على الخراب (٧) التي لم تبق منها

الآثار. قال النابغة: (٨) يا دار مية<sup>(٩)</sup> بالعلياء، (١٠<sup>)</sup> فالسند<sup>(١١)</sup> أقوت، (١٢) و طال عليها سالف الأبد

(و العجم) زيادة من الأصل، ب، د. و انا لم أثبتها لأنه إذا أطلقنا "العجم"

في ب: استبدلت (لو) بـ(أن).

<sup>(</sup>۲) في الأصل: خرابا.

على غير العرب لا يصح أن يقال: ان الدار اسم العرصة عند جميع الأقوام، و كذلك إذا أطلقناه على آلفرس، لأن معنى الدار ليس بالعرصة عندهم، و هذا استعمال غالب عند بعض الأمم مثل الأتراك.

ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>و العجم) مزيدة من ج.

في د: استبدلت (أطلقت) بـ (تطلق).

<sup>(</sup>Y) في جه، د: أستبدلت (لخراب) بـ (الخربات).

هوى زياد بن معاوية بن ضباب، الذبياني، الغطفاني، المضرى أبو أمامة، شاعر جاهلي من الطبقة الأولى، من أهل الحجاز، المتوفى نحو ١٨ ق. هـ. أنظر: كتاب الأغاني، لأبي الفرج الأصفهاني، دار الثقافة، بيروت ١٩٥٨م (٣/١١)،

نهاية الأرب في فنون الأدب، لشهاب الدين بن أحمد بن عبد الوهاب النويري، الطبعة الثانية، دار الكتب المصرية، ١٣٤٨هـ، (٥٩/٣) (ذكر فيدان اسمه زياد بن عمر) الأعلام (٣/٤٥ \_ ٥٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> مبة: امرأة.

<sup>(</sup>١٠٠ العليا: مكان مرتفع من الأرض، خلاف السفلي، تضم العين فتقصر و تفتح فتمد. أنظر: المصباح المنير مادة (علا) (٧٨/١).

<sup>(</sup>١١) السند: ما استندت إليه من حائط و غيره. أنظر المصباح المنير مادة (سند) (١٠/٣١)، وفي الشعر: ما قابلك من الوادي و علا من السفح.

أنظر: شرح ديوان النابغة الذبياني، تحقيق و شرح كرم البستاني (ص ٣٠).

<sup>(</sup>١٢) أقرت: خلت من أهلها. أنظر: المصباح المنير (١٨١/٢).

و البناء وصف (فيها) (١) و الصفة في المعين لغو، فيتعلق اليمين بالاسم و الاسم باق بعد الانهدام و الانتقاض، و في المنكر معتبر، فلا يحنث (٢) بعد الانهدام.

ثم نقول: لا نسلم بأن عدم تقيد (٣) اليمين بصفة الصبا و الشباب باعتبار ما ذكرتم من المعنى، بل باعتبار ما ذكرنا، و هو أن (٤) الصفة في الحاضر لغو.

قال شيخنا الأستاذ حميد الدين (٥) رحمه الله: (١) الصفة في الحاضر اغا (لم) (٧) تعتبر إذا لم تكن الصفة داعية إلى اليمين شرعا أو عرفا كما في "هذا الصبي" و "هذا الشاب" و "هذا الحمل" أما إذا كانت الصفة داعية إلى اليمين فيعتبر كما في "هذا الرطب" و "هذا البسر". (٨)

فإن قيل: ما ذكرتم ان المهجور شرعا كالمهجور عادة غير مطرد فانه إذا حلف لا يكلم صبيا أو شابا يتقيد بزمان الصبا و الشباب.

قلنا: اليمين إذا عقدت على الذات الموصوف بالصفة و اعتبار تلك الصفة مهجور (١٠) في الشرع، يصار إلى المجاز، و هو عدم تقيد اليمين بتلك الصفة، بل يراد منه الذات، فكأنه قال: "لا أكلم (١٠٠) هذا الذات". أما إذا عقدت اليمين قصدا

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: حنث.

<sup>(</sup>۳) في ب: أبدلت (تقيد) بـ(تقييد).

<sup>(</sup>أن) ساقطة من ب، د. (أن)

<sup>(</sup>ه) ساقطة من ب، ج.

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في قسم الدراسة أثناء ذكر شيوخ النسفي. أنظر في ص ٣٠.

<sup>(</sup>Y) ساقطة من الأصل.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> كذا قال في الوافي، لوحة (۲۷/ب).

<sup>(</sup>۱) في ب، ج: مهجورة.

<sup>(</sup>١٠) في ب، ج، د: لا يكلم.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

على ما هو المهجور شرعا و لم يكن له مجاز (١١) أمكن اعتباره، ينصرف اليمين الى الحقيقة و ان كانت مهجورة شرعا. (٢)

ألا ترى أن من حلف لا يزنى و<sup>(۳)</sup> لا يسرق يحنث بالزنا<sup>(1)</sup> و السرقة. <sup>(۱)(۲)</sup> و الفقه فيه أنه متى حلف "لا/يكلم هذا الصبى" فقد دخل الذات<sup>(۷)</sup> (۷۲/ أ) بلفظ الإشارة فى هذه اليمين بيقين، فزوال الصفة ان كان يوجب زوال اليمين فبقاء الذات يوجب بقاء اليمين، و اليمين (۱) كانت ثابتة فلا يزول بالشك.

و أما إذا حلف "()(١٩) لا يكلم صبيا أو شابا" فقد عقد يمينه على صفة

<sup>(</sup>۱) في ج: استبدلت (و لم يكن له مجاز) بـ(ولكن له مجاز).

<sup>(</sup>۲) قال فى التبيين: و لو لم تعتبر الصفة، و لم يتقيد اليمين بها و ليس للكلام مجاز، يلغو كلامه أصلا، و فى ذلك ابطال أهليته، و اهدار آدميته، و الحاقه بالبهيمة، بل بالجمادات، فلا يجوز ذلك، فصارت اليمين مفيدة بتلك الصفة، و ان كانت حراما. أنظر (۲۰/۲۷).

<sup>(</sup>و) براأو). في جه: أبدلت (e)

<sup>(</sup>نا) (بالزنا) ساقطة من ج.

<sup>(°)</sup> كذا فى الكشف و التحقيق و التبيين و الوافى. ثم انه فى اليمين على الحرام تنعقد اليمين كما ذكر الشارح أمثلته و كما صرح به صاحب التبيين حيث قال: "اليمين على الحرام تنعقد أيضا كما فى قوله ليقتلن فلانا، أو لا يكلم أباه، أو لا يصلى". اهـ. و لكن يجب على الحالف أن يحنث، و يكفر عن يمينه لقوله عليه السلام: "من حلف على يمين و رأى غيرها خيرا منها فليأت بالذى هو خير ثم ليكفر عن يمينه" و لأن فى ذلك تفويت البر إلى جابر و هو الكفارة،

و لا جابر للمعصية فى ضده، أى فيما إذا بر و لم يحنث. أنظر: كشف الأسرار (٨٨/٢)، التحقيق، لوحة (٣٠/ب)، التبيين (١٠/ ٢٧٠) الهداية (٣٦/٢) و ما بعدها، بدائع الصنائع (١٧٠٤/٤) و ما

بعدها الوافى (۲۷/ب)، ۲۸/أ). في جـ: استيدلت (السرقة) بـ(الشرعة).

<sup>(</sup>۱۲) في جـ: أبدلت (الذات) بـ(الدار).

<sup>^/</sup> (اليمين) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (أن) مزيدة من جـ.

٩٨ ا\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فإن كان اللفظ له حقيقة مستعملة و مجاز متعارف كما إذا حلف لا ياكل من هذه الحنطة أو لا يشرب من الفرات فعند أبى حنيفة رحمه الله العمل بالحقيقة أولى، و عندهما العمل بعموم الجاز أولى.

الصبا و الشباب<sup>(۱)</sup> قصدا، فكانت<sup>(۲)</sup> تلك الصفة هو المعرف للمحلوف عليه فلا يمكن الغاؤه.

و كذا نقول فيما إذا عقدت اليمين على الدار، ان كان على المعين المشار بأن قال: "هذه الدار" بقيت اليمين بعد زوال البناء، و ان كان على المنكر بأن قال: وادارا" لا تبقى بعد زوال البناء. لأنه بعد الانهدام بقى دارا من وجه دون وجه. فمن حيث انه دار تبقى اليمين و من حيث انه ليست بدار لا تبقى. و قد دخلت العرصة في اليمين بيقين فلا يخرج عنها بالشك.

أما فى المنكر، فالحاجة إلى الدخول فى السمين ابتداء، فلا يدخل بعد الانهدام بالشك.

و اعلم أن الحقيقة لا تخلو اما أن تكون (٣) متعارفة أم لا. فان كانت فهى أولى و قد سبق بيانه، (٤) و ان لم تكن متعارفا فاما أن تكون مستعملة (٥) أم لا، فان لم تكن مستعملة فالمجاز أولى، لأنه حينئذ تكون الحقيقة متعذرة أو مهجورة، و قد سبق أيضا بيانها. (٢) و ان كانت مستعملة و المجاز متعارف، (٧) فهى هذا

<sup>(</sup>۱) في د: استبدلت (الصبا و الشباب) بـ(الصبي و الشاب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: استبدلت (فكانت) بـ(أو كانت).

<sup>(</sup>٣) في جميع النسخ: ان كانت، لعل الصواب ما أثبتناه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر (ص ۱۸۹).

<sup>(</sup>۱) الحقيقة المستعملة: هي المعنى الحقيقي مستعمل، غير مهجورة و متعذرة. أنظر: التحقيق (٣٠/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر (ص ۱۹۰).

<sup>(</sup>۱۷) المجاز المتعارف: هو المعنى المجازى المتبادر إلى الفهم فى العرف عند البعض، و عند البعض الآخر: ما هو استعماله فى عرف الناس أكثر من استعمال الحقيقة. أنظر: التحقيق (۳۰/ب)، التبيين (۱/ ۲۷۰)، التلويح (۱/ ۱۸۰ ـ ۱۸۱).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

المسألة. (١) و الخلاف في ما إذا لم تكن له نية ، (٢) أما إذا نوى أن (٣) يأكلها (حبا) (٤) كما هي، فأكل من خبزها لا يحنث اتفاقا ، كذا في المسوط. (٥)

الحقيقة (٦) أن (٧) يأكل الحنطة قضما (٨) و يشرب من الفرات كرعا. (٩) و هذه الحقيقة مستعملة ، لأنها تقلى (١٠) و تغلى ، (١١) و يتخذ منها الكشك (١٢) و

- (r) استبدل في الأصل (أن) بـ(بأن).
  - <sup>4)</sup> ساقطة من الأصل.
  - (ه) أنظر (١٨١/٨).
- (٦) أي الحقيقة في أكل الحنطة و الشرب من الفرات.
  - (Y) في الأصل: بأن \_ بزيادة الباء في أولها \_ .
- (٨) القضم: الأكل بأطراف الأسنان. مختار الصحاح (ص ٥٤٠).
- (۱) و الكرع: الشرب بالغم من النهر من غير أن يشرب بكفيه و لا باناء و قيل: هو أن يصوب رأسه في الماء و ان لم يشرب.
  - أنظر: لسان العرب (٥/ ٢٨٥٨ ـ ٣٨٥٩)، مختار الصحاح (ص ٥٦٧).
- (۱۰) قلیته \_ قلیا \_ و قلوته \_ قلوا، من بابی ضرب و قتل: و هو الانضاج فی المقلی. المصباح المنیر، (۲/ ۱۷۵).
- (۱۱) هو ما يعمل من الحنطة، و ربما عمل من الشعير، قال المطرزي: هو قارسي معرب. المصباح المنير، (۱۹۵/۲)، و المغرب (ص ٤٠٨).
  - (۱۲) و في ج: الكسل.

<sup>(</sup>۱) قال فى التحقيق: إذا كانت الحقيقة مستعملة، و المجاز غير مستعمل أو كانا مستعملين و الحقيقة أكثر استعمالا، أو كانا فى الاستعمال سواء فالعبرة للحقيقة بالاتفاق لما ان الأصل فى الكلام هو الحقيقة و لم يوجد ما يعارضه فوجب العمل به، و ان كان المجاز أكثر استعمالا فهذا محل الخلاف. اه أنظر: التحقيق (٣٠/ب).

<sup>(</sup>۲) أي، إذا حلف لا يأكل من هذه الحنطة، و حلف لا يشرب من الفرات، و لا نية له.

۲۰۰\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الهريسة. (۱) و قد جاء في الحديث أن النبي عليه السلام (۲) قال لقوم نزل عندهم: "هل عندكم مساء بات في الشن و الاكسرعنا في الوادي "(۲) و ذلك عسادة أهل البوادي و القري.

و الشرب من الشيء حقيقة: أن تضع فاك عليه و تشرب/منه بغير (٧٢/ ب) واسطة. لأن "من" لابتداء الغاية، فالشرط أن يكون ابتداء شربه من دجلة (١٤) الا انهما يقولان: العمل بعموم المجاز أولى، و هو باطن (١٥) الحنطة و شرب ماء يجاور (٢٦) الفرات حتى حنثا (٧) بأكل الحنطة و خبزها و بشرب ماء الفرات

<sup>(</sup>۱) الهريسة، فعلية بمعنى مفعولة، و هرسها الهراس هرسا، من باب قتل دقها. قال ابن فارس: الهرس: دق الشيء. و في النوادر: الهريس الحب المدقوق بالمهراس قبل أن يطبخ، فإذا طبخ فهو الهريسة. المصباح المنير (۲/ ۳۱۰).

<sup>(</sup>۲) في ج: صلى الله عليه و سلم.

<sup>(</sup>۳) هذا طرف من الحديث الذى أخرجه البخارى عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه بلفظ: إن النبى صلى الله عليه و سلم دخل على رجل من الأنصار و معه صاحب له، فسلم النبى صلى الله عليه و سلم و صاحبه فرد الرجل فقال يا رسول الله، بأبى أنت و أمى، و هى ساعة حارة و هو يحول فى حائط له يعنى الماء \_ فقال النبى صلى الله عليه و سلم: "إن كان عندك ماء بات فى شنه و الاكرعنا... الخ".

و أخرجــه أبو داود بلفظ: إن كــان عندك مــاء بات هذه الليلة فى شن، و إلا كرعنا.

أنظر: صحيح البخارى، كتاب الأشربة، باب الكرع فى الحوض (٥/ ٢١٣١)، سنن أبى داود، كتاب الأشربة، باب فى الكرع (١١٣/٤).

<sup>(1)</sup> هكذا فى جميع النسخ، و لم يتضح لى وجه ذكر "دجلة"، إذ المذكور فى المتن و فى قول الامامين \_ أبى يوسف و محمد \_ هو الفرات.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> و هو كل ما يتخذ من الحنطة كالخبز و نحوه.

<sup>&</sup>lt;sup>)</sup> فی د: استبدل (یجاور) بـ(یجاوز).

<sup>(</sup>۷) أي قال أبو يوسف و محمد بأنه يحنث.

قسم *التحقيق\_\_\_\_\_\_* 

و هذا يرجع إلى أصل و هو: أن الجاز خلف عن الحقيقة في التكلم عند أبي حنيفة رحمه الله حتى صحت الاستعارة عنده به و ان لم ينعقد لايجاب حكم الحقيقة في قوله لعبده و هو أكبر سنا منه: "هذا ابني" فاعتبر الرجحان في التكلم فصارت الحقيقة أولى.

و عندهما الجاز خلف عن الحقيقة في الحكم. و في الحكم للمجاز رجحان لاشتماله على حكم الحقيقة، فصار أولى.

كرعا واغترافا (١٠) كما إذا حلف لا يشرب من ماء الفرات فانه يحنث بالكرع و الاغتراف اتفاقا، ذكره في الجامع. (٢) و هذا المجاز متعارف. يقال: أهل بلدة كذا يأكلون الحنطة و أهل بلدة "كذا يشربون من الفرات، و انما يراد به ما قلنا.

قوله: (و هذا يرجع إلى أصل إلى آخره...) إعلم أن المجاز خلف عن الحقيقة بلا خلاف. (2)

<sup>(</sup>۱) لأن المتعارف في أكل الحنطة أكل ما في بطنها، إذ المفهوم من قولهم: "أهل بلد كذا يأكلون الحنطة" ان طعامهم من أجزاء الحنطة لا من أجزاء الشعير. و في الشرب من الفرات شرب ماء منسوب إليه، فانه يقال: بنو فلان يشربون من الوادى و من الفرات، و يراد به ما قلنا و بالأخذ بالأواني لا تنقطع هذه النسبة، فوجب حمل الكلام على ما هو المتعارف فيحنث بالأمرين في المسألتين. التحقيق، لوحة (٣٠/أ).

<sup>(</sup>۲) أى الجامع الكبير، و قد صرج به الشارح و قال: ان مطلق الجامع ينصرف إليه في اصطلاق الفقهاء. أنظر، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>۲۱ في د: بلد ـ بسقوط التاء المربوطة في آخرها ـ.

<sup>(1)</sup> بدليل أنه لا يثبت الا عند فوات معنى الحقيقة و تعذر العمل به، و لهذا يحتاج المجاز إلى القرينة، و الحقيقة لا تحتاج إليها، و انه لا بد لثبوت الخلف من تصور الأصل، لأن الخف من الاضافيتا، فلا يتصور بدون الأصل كالابن مع الأب، و المصير إلى المجاز لا يجوز الاعند تعذر الحقيقة كما أن المصير إلى المجاز، و الاعند فوات الأصل، و لهذا لا يجوز الجمع بين الحقيقة و المجاز، و ان الحقيقة و المجاز من أوصاف اللفظ لا من أوصاف المعانى، و لهذا قالوا: الحقيقة لفظ استعمل في كذا. اهدالتحقيق، لوحة (١٩٨أ)، كشف الأصرار (٧٧/٢)، و انظر التبيين (١/ ٢٧١).

لكنهم اختلفوا (فى) (۱) أن هذه الخلفية فى حق الحكم بأن (۲) تعذر حكم الحقيقة بعارض فيصار إلى المجاز لاثبات (حكم) (۳) حكم الحقيقة (٤) خلفا عن حكم الحقيقة حتى لا يلغو الكلام و لا تبطل الحقيقة من كل وجه، (٥) أو المجاز خلف عن الحقيقة فى حق التكلم بأن (٢) صار التكلم بلفظ المجاز خلفا عن التكلم بلفظ الحقيقة ؟ لكن لا ثبات الحكم ضمنا ، (٧) لأن المنظور إليه الحكم إذ الصيغة وضعت لاثبات الحكم، فكان اثبات الحكم مقصدا فى الكل، لكن فى الأول (٨) الحكم هو المقصد فى اثبات المجاز حتى صار المجاز خلفا عن الحقيقة فى الحكم، وفى الثانى الحكم (١) هو المقصد، لا فى اثبات المجاز حتى صار المجاز خلفا عن الحقيقة فى الحكم الحقيقة فى الحكم الحقيقة فى الحكم، والمقيقة فى المحكم المجاز خلفا عن الحقيقة فى المحكم المجاز خلفا عن الحقيقة فى التكلم ـ لكن كيلا (١٠٠) يلغو الكلام.

قال أبو حنيفة رحمه الله: (١١) المجاز خلف عن الحقيقة في التكلم كأنه تكلم بلفظ المجاز مقام (١٢) التكلم بلفظ الحقيقة (١٣) بأن يلفظ بلفظ الأسد مقام التلفظ

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: استبدل (بأن) بـ(فان).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٤) في ج: استبدل (الحقيقة) بـ(المجاز).

<sup>(°)</sup> هذا ما ذهب إليه أبو يوسف و محمد رحمهما الله كما صرح به في المتن. و يذكره الشارح قريبا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: فان.

<sup>(</sup>٧) و هذا ما ذهب إليه أبو حنيفة رحمه الله كما سيجيء ذكره بعد قليل.

 $<sup>^{(</sup>h)}$  في ب: استبدلت (الأول) بـ(الأولى).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: استبدلت (الحكم) بـ(التكلم).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۰۱</sup> في د: لئلا.

<sup>(</sup>۱۱۱) في جه، د: رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١٢) في الأصل: فقام.

<sup>(</sup>١٣٠) في د: استبدات (الحقيقة) بـ(المجاز).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

بلفظ الشجاع المفرط في الشجاعة. (١)

و قالا: (٢) المجاز خلف عن الحقيقة في الحكم، (٣) أي صار التلفظ بلفظ المجاز خلفا (٤) عن التلفظ الحقيقة في إثبات الحكم، (٥)

و بعد هذا اجماع أن ما صار مجازا عنه و خلفا لا بد أن يكون متصور الوجود حتى يصح المجاز عنه، لأنه صار مجازا عنه فلا بد أن يكون بنفسه/ متصورا حتى يصير غيره مجازا عنه. (١)(٧٣)

(۱) و قوله: "هذا أسد" للشجاع خلف عن التكلم بقوله: "هذا أسد" للهيكل المعلوم من غير نظر في ثبوت الخلفية إلى الحكم، ثم يثبت الحكم به ـ و هو الشجاعة \_ بناء على صحة التكلم، لا خلفا عن شيء كما يثبت حكم الحقيقة بناء على صحة التكلم.

و أما عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله فقوله للشجاع "هذا أسد" هر خلف في إثبات الشجاعة عن قوله: "هذا أسد" في محل الحقيقة لاثبات الهيكل المعلوم، لأن الخلفية بين المجاز و الحقيقة \_ اللذين هما من أوصاف اللفظ \_ بالاتفاق، لا بين شجاعة الشجاع و الهيكل المعلوم. أنظر: التحقيق، و (٣١/ أ).

(۲) (و قالا) ساقطة من د، أي أبو يوسف و محمد رحمهما الله.

(۳) أنظر مـذهب الإمـام و صاحبيه في: أصول السرخسي (۱۸٤/۱ ـ ۱۸۵)، أصول البردوي مع كشف الأسرار (۷۷/۲) و ما بعدها، التوضيح على التنقيح (۱۸۱/۱)، نور الأنوار (۲۱/۱۱)، المغنى في أصـول الفـقـه (ص ۱۳۷)، التحرير مع التيسير (۲۲/۲) و ما بعدها، التحقيق، و (۳۱/أ)، التبيين (۲۷۲/۱)، الوافي لوحة (۲۹/أ، ب)، كشف الأسرار على المنار (۲۱۲، ۲۲۱). (۲۲۲، ۲۲۲)، المرآة على المرقاة مع حاشية الأزميري (۲۳۲، ۲۲۲).

(بأن يلفظ بلفظ الأسد مقام التلفظ بلفظ الشجاع المفرط فى الشجاعة و قالا: المجاز خلف عن الحقيقة فى الحكم، أى صار التلفظ بلفظ المجاز حلفا) ساقطة من ج.

(فلا بد أن يكون بنفسه متصورا حتى يصير غيره مجازا عنه) ساقطة من ج.

(نلا بد أن يكون بنفسه متصورا حتى يصير غيره مجازا عنه) ساقطة من جد.

' عبارة الوافي أوضح و أتم في افادة المراد حيث يقول: هنا مقدمات من مسائل

فعنده: (۱) لما صار المجاز خلفا عن الحقيقة في التكلم يشترط صحتها في التكلم، لا في الحكم، حتى يصير مجازا عنه في التكلم.

و عندهما: (۲) المجاز خلف عن (۳) الحقيقة في إثبات الحكم، فيشترط توهم حكم الحقيقة في (إثبات) (۱) الحكم (۱) (۱) الحكم (۱) (۱) (۱) (۱) (۱) (۱) (۱) (۱)

أما لو كان الحكم مستحيلا عمرة لا يمكن أن يصير هو مجازا عن الحقيقة فى إثبات الحقم، لأنه لا حكم للحقيقة أصلا فكيف يصح المجاز عنه فى اثبات الحكم المستحيل كما أن عنده لما لم يصح التكلم أصلا لغة لا يصير مجازا عن الحقيقة فى التكلم، فكذا هذا.

ثم زعم بعضهم أن قوله: "هذا ابنى" صار مجازا عن الحقيقة عن قوله" "عتق على من حين ملكته" أو من قوله: "هذا حر" و ليس كذلك لأن الحقيقة ممكنة هنا، و لا يختلف أحد في هذا، و قد وقع الاختلاف في "هذا (٧) ابنى" ان الحقيقة غير ممكنة

مجمع فيها لا بد من تقديمها.

إحداها: ان المجاز خلف عن الحقيقة. و الثانية: ينبغى أن يكون الأصل ـ و هو الحقيقة ـ متصورا في وجودها غير مستحيل.

و الثالثة: إن المصير إلى المجاز الها يكون عند التعذر عن العمل بالحقيقة.

و الرابعة: إن الحقيقة و المجاز من أوصاف اللفظ، لا من أوصاف الحكم. فهذه مسائل مجمع فيها. اهد لوحة (٢٩/ب).

و ما ذكر الشارح هنا هو معنى المقدمة الثانية.

<sup>ً</sup> أي عند أبي حنيفة.

<sup>(</sup>۲) أي عند أبي يوسف و محمد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ساقطة من ب، ج.

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، و من ب.

<sup>(</sup>٥) لأن الحكم هو المقصود. كذا في الوافي. اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>المستحيل) زيادة من جـ.

<sup>(</sup>اهذا) ساقطة من ج. (هذا)

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه٠٠

فلا يجعل مجازا، (١) بل الحق ما قاله الشيخ الإمام بدر الدين رحمه الله (٢) و هو أن قوله: "هذا ابنى" صار مجازا في الأكبر سنا منه لاثبات العتق من حين ملكه عن قوله: "هذا ابنى" في هذا (٦) المحل من غير نظر إلى أنه صالح لحكمه الأصلى أم لا عنده. (١)

و قالا: ينظر فى قوله: "هذا ابنى" هل هو صالح لحكمه الأصلى فى هذا المحل أم لا؟ (٥) فان صلح ثم تعذر لمانع يجعل مجازا عن لازم هذا الحكم الأصلى عند الصلاحية، أما عند (١) الامتناع فلا، كما فى قوله لامرأته: "هذه بنتى". (٧)

فالحاصل: ان قوله: "هذا ابنى" للأصغر سنا منه يثبت حقيقة البنوة ان كان مجهول النسب، و ان كان معلوم النسب يجعل مجازا بطريق اطلاق اسم الملزوم

.(12./7)

<sup>(</sup>۱) يعنى أن الاختلاف قد وقع فى "هذا ابنى" إذا كان أكبر سنا منه لأن الحقيقة غير ممكنة، فلا يجعل غيرها مجازا عنها، أنظر: ص، ٢٠٦ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۲) و هو محمد بن محمود الكردرى بدر الدين خواهر زاده من شيوخ النسفى، و قد ذكرت ترجمته في قسم الدراسة أثناء ذكر شيوخه، أنظر (ص ۳۱).

<sup>&</sup>lt;sup>r)</sup> متعلق الجار مع المجرور "صار".

<sup>(</sup>٤) كذا في كشف الأسرار على المنار (٢٦٤/١).

<sup>(</sup>a) (لا) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (عند) ساقطة من ج، د.

ال "أختى" أو "أمى" حيث لا تثبت الحرمة بطريق اسم السبب ـ و هو البنتية و
 الأختية و الأمية ـ على المسبب ـ و هو الطلاق ـ.

الاحتيه و الامية ـ على المسبب ـ و هو الطلاق، و الشيء لا يستعار لما يضاده لأن البنتية أو الأختية أو الأمية منافية للطلاق، و الشيء لا يستعار لما يضاده و ينافيه. و الما قلنا: انها منافية للطلاق لأنها إذا ثبتت تظهر الحرمة من الأصل، فلا يبقى للطلاق الذي يقتضى سابقة النكاح وجود أصلا، فعلمنا من هذا أن وجود كل واحدة من الثلاثة مناف لوجود الطلاق، فلا يجتمعون أصلا، فلم تكن استعارة واحدة منها للطلاق للمنافاة. التبيين (١/ ٢٧٥)، و انظر أيضا: أصول السرخسى (١/ ١٨٧)، كشف الأسرار (٢/ ٨٨)، التوضيح على التنقيح مع التلويح (١/ ١٨٧)، و انظر إلى هذا الفرع في المبسوط

٢٠٦\_\_\_\_\_شرح للنتخ

على اللازم، (١) لأن البنوة في المملوك مستلزمة (٢) للحرية صلة للقرابة، و هذا عنده ظاهر، و كـذا عندهما، لأن الحكم الأصلى ممكن فالنسب قد يشبت من زيد و يشتهر (٣) من عمرو.

و ان كان أكبر سنا منه فهو موضع الخلاف. و الذى دعى تلك الطائفة إلى ذلك القول/ما ذكره فخر الإسلام رحمه الله، (1) قال أبو حنيفة رحمه (٧٣/ب) الله: (٥) "المجاز خلف عن الحقيقة في التكلم، لا في حق الحكم، بل هو في الحكم أصل، ألا ترى أن العبارة تتغير به (٢) دون الحكم". (٧)

(۱) أو بظريق إطلاق السبب و هو البنوة على المسبب و هو الحرية. كذا قال صاحب التبيين.

ثم قال: لا نسلم انه بطريق اللزوم، بل بطريق الجواز، ألا يرى أن النية تشترط فى التيمم و لا تشترط فى الوضوء عندنا، ثم المسائل فى الفروع على هذا الأصل كثيرة: منها ما قال أبو حنيفة رضى الله عنه: تجوز الجمعة بالخطبة القصيرة، و الصلاة بآية قصيرة عملا بالحقيقة المستعملة، وهى ما يطلق عليه اسم الخطبة و القراءة و عندهما: لا، عملا بالمجاز المتعارف، وهو ما يسمى خطبة و قراءة فى العرف.

أنظر: (٢/٤/١)، و انظر إلى هذه الفروع في الهداية (١٣/١، ٢٦).

<sup>(۲)</sup> فی ب، ج، د: مستلزم.

<sup>(٣)</sup> في الأصل: اشتهر.

(<sup>1)</sup> أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٧٧/٢ ـ ٧٩).

(ه) في د: رضي الله عنه.

(٦<sup>)</sup> (به) ساقطة من ج.

" قال علاء الدين البخارى فى كشف الأسرار أثناء شرح عبارة فخر الإسلام: يعنى أن التغير الذى هو من لوازم المجاز للعبارة دون الحكم، لأن اللفظ الموضع لمعنى إذا استعمل فى موضوعه فهو حقيقة، و إذا نقل عنه و استعمل فى غير موضوعه يتغير ذلك اللفظ و يصير مجازا، فأما الحكم فلاى يقبل الانتقال و التغير، فعرفنا أن الخلفية فى التكلم لا فى الحكم.

ثم قال: و زعم بعض الشارحين أن معناه: أن محل المجاز له لفظ موضوع إذا استعمل لفظ المجاز له يكون حقيقة كلفظ الشجاع في موضوعه، فإذا استعمل لفظ المجاز

فسم التحقيق\_\_\_\_\_

و الجواب عنه: ان قوله: "هذا ابنى" فى موضعه الأصلى حقيقة و فى الأكبر سنا منه مجاز، فتغيرت العبارة حيث صار مجازا، واستعمل فى غير موضعه الأصلى. (١)

ثم الحبة لهما لاثبات المذهب: ان المقصود هو الحكم، لأن الكلام وضع للحكم، فاعتبار (٢) الخلفية و الأصالة فيما هو المقصود أولى من اعتبارهما (٣) فيما هو وسيلة و هو العبارة.

و بهذا ظهر أن في قوله: "هذا أبنى" للأكبر سنا منه لم يصح المجاز، (٤) لأن الحكم الأصلى و هو البنوة غير متصور، فلا يجعل مجازا (٥) عن حكم البنوة و هو

و هو الأسد تغيرت تلك العبارة، فأما الحكم و هو اثبات الشجاعة له فلا يتغير بالشجاع و الأسد، و عن هذا توهموا أن قول الرجل: هذا أسد للشجاع خلف عن قوله: هذا ابنى فى مسألتنا خلف عن قوله: هذا حر من حين ملكته، و لو كان الأمر كما زعموا لما تأتى الخلاف فى قوله: "هذا ابنى" لأكبر سنا منه، لأن حكم الأصل و هو الحرية التى ثبتت بقوله: هذا حر ليس بممتنع فى هذا المحل، بل هو متصور كما فى الأصغر سنا منه فيلزم أن يشبت العتق عندهما أيضا لوجود شرط المجاز، و هو تصور حكم الأصل، و الأمر بخلافه. اه بتصرف (٧٩/٢).

<sup>(</sup>۱) يوضعه: أن قولك "أسد" للهيكل المخصوص مغاير لقولك: "أسد" للإنسان الشجاع، إذ الأول حقيقة، و الثانى مجاز، و المجاز غير الحقيقة. اه كذا قال الشارح في شرحه على المنار (٢٦٤/١)، و سيذكره الشارح بعد قليل. أنظر.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في الأصل: استبدل (فاعتبار) بـ(باعتبار).

<sup>(</sup>r) في الأصل: اعتبارها.

<sup>(</sup>ن) أى لا يصح أن يراد به المجاز.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: مجاز \_ بسقوط الألف في آخرها \_.

الحرية كما فى يمين الغموس، (١) فانها لم تنعقد موجبة للكفارة، (٢) لأنها لم تنعقد موجبة للكفارة، و(٢) لأنها لم تنعقد للحكم (٣) الخلفى عن البرو هو الكفارة، حتى لو كانت الحقيقة متصورة و تعذر اثبات حكم الحقيقة لمانع يصار إلى اثبات حكم الحقيقة خلفا عن حكم الحقيقة مجازا. (٤)

فإن (٥) قال للأصغر سنا منه و هو ثابت النسب من غيره "هذا ابنى" فانه يعتق، لأن الحقيقة ممكنة بأن كان ولده، و قد اشتهر نسبه من غيره فإذا أمكن هذا يجعل مجازا عن حكم الحقيقة و هو الحرية، عند تعذر اثبات حكم الحقيقة و هو البنوة، بعارض، و هو ثبوت النسب من غيره، كما في قوله: "ليمسن السماء". فان اليمين تنعقد للإمكان، إذ الملائكة يصعدونه و كذا الجن، (٢) ثم يحنث في الحال للتعذر الثابت عادة، فانعقدت في حق الخلف و هو الكفارة لانعقاده في حق الأصل و هو الس.

و كذا فى قوله: "و هبت ابنتى منك". الأصل متصور، لأن احتمال بيع الحرة و هبتها مثل احتمال من السماء، إذ قلك (٧) الحركان

<sup>(</sup>۱) اليمين الغموس: الحلف على فعل أو ترك ماض كاذبا، سميت به لأنها تغمس صاحبها في الإثم. أنظر: أنيس الفقهاء (ص ١٧٢)، التعريفات (ص ٢٥٩).

<sup>(</sup>۲) هذا مذهب أبى حنيفة و مالك و أحمد في إحد الروايتين عند، لأنها أعظم من أن تكفر. و قال الشافعي و أحمد في الرواية الأخرى: تكفر.

أنظر: شرح فتح القدير (٥٩/٥)، تبيين الحقائق (١٠٦/٣)، بداية المجتهد (٢٠٤/٨)، روضة الطالبين (٣/١١)، المغنى (٤٩٦/٩).

<sup>(</sup>۳) في ج: الحكم.

<sup>(1)</sup> في الأصل: مجاز \_ بسقوط الألف في آخرها \_.

<sup>(</sup>ه) في ب، د: بأن.

<sup>(</sup>۱۱) كـذا قـال الشــارح فى كـشف الأسرار عـلى المنار، أنـظر (۲٦٣/١)، و الوافى لوحة (۲۹/۲)، و أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۹/۲).

<sup>(</sup>۱۷ فی جمیع النسخ: تملیك. لعل ما أثبته أصوب. و كذا فی كشف الأسرار علی البزدوی (۸۰/۲).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

مشروعا(١) فصلح هبة(٢) مجازا عن حكم الحقيقة.

أما فيما نحن بصدده (٣) فلا يتصور فيلغو.

فأما أبو حنيفة رحمه الله فانه يقول: المجاز خلف/عن الحقيقة (١٧٤) في حق التكلم، (٤) أي التكلم بلفظ الحقيقة \_ إذا أريد به الموضوع له \_ أصل، و التكلم بهذا اللفظ \_ إذا أريد به المجاز \_ خلف. لأن الحقيقة و المجاز وصفا اللفظ بالإجماع، (٥) فجعل المجاز خلفا عن الحقيقة في التكلم أولى مما ذكرا، لأنه يصير خلفا فيما هو وصف له لا في غيره إذ الحقيقة و المجاز لا يجريان في المعاني لأنها لا تقبل النقل من محل إلى محل. أما اللفظ فجاز أن يستعار من موضع إلى موضع، لأن دلالة اللفظ اصطلاحي، أما المعاني فحقائق لا تختلف، و الألفاظ تختلف و تتغير من حال إلى حال بالاستعمال. و اعتبر هذا بالأسد في حق الشجاء، فإن الشجاء، فإن الشجاع، أن الشجاء، فإن الشعاء، في المعاء، فإن الشعاء، في المعاء، في المعاء، في المعاء، في المعاء، في المعاء، في ال

أما اللفظ و الاستعمال فمتغير، و كذا في جميع مواضع المجاز، الحكم بحالها ذاتيا كان المجاز أو معنويا.

<sup>(</sup>۱۱) أى فى شريعة يعقوب عليه السلام حتى قالوا: "جزاؤه من وجد فى رحله فهو جزاؤه". يوسف (٧٥). أنظر المرجع نفسه.

<sup>(</sup>۲) (هبة) ساقطة من ب، ج، د.

ا و هو مسألة البنوة في الأكبر سنا منه، فهي مستحيل بالكلية عقلا و شرعا.
 المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; قال فخر الإسلام رحمه الله فى بيان مذهب أبى حنيفة رضى الله عنه: تشترط صحة الأصل من حيث انه مبتدأ و خبر موضوع للإيجاب بصيغته، و قد وجد ذلك، و إذا وجد و تعذر العمل بحقيقته و له مجاز متعين صار مستعارا لحكمه بغير نية كالنكاح بلفظ الهبة.

أنظر (۲/ ۷۹ ـ ۸۰)، و سيذكره الشارح قريبا، أنظر (ص ۲۱۱).

<sup>(°)</sup> و قد ذكرت فيما سبق المسائل التي أجمعوا فيها من كلام السغناقي (ص ٢٠٣)، الهامش ٦) من هذا الكتاب، كشف الأسرار (٧٧/٢)، التحقيق و (٣١/أ)، التبيين (١/ ٢٧١، ٢٧٢)، شرح ابن ملك على المنار مع حاشية الرهاوي (٢١٧/١)، كشف الأسرار على المنار (٢٦٢/١).

أما اللفظ فمتغير رعاية للأدب، و توقيا عن التلفظ بلفظ شنيع أو بأمر مستقبح. فتأمل في قوله تعالى: "أو جاء أحد منكم من الغائط"(١) كيف تغير اللفظ دون الحكم. و كذا الحرمة(٢) الثابتة بقوله: "هذا ابنى" مثل الحرمة(٣) الثابتة بقوله: "أنت حر" لا تتفاوت. أما التكلم(٤) فمتفاوت كما ترى.

و كذا لا يختلف الحكم بين قوله: "عتق على من حين ملكته" و بين قوله فى الأكبر سنا منه: "هذا ابنى" لأن فى قوله: "هذا ابنى" يعتق عليه من حين ملك مجازا كما فى قوله: "عتق على من حين ملكته" (٥) و إذا لم يختلف الحكم، فلا يتصور الرجحان من حيث الحكم (٢) فلا بد من رجحان الأصل على الخلف، فعلم أن ذا يرجع إلى التكلم لأنه مختلف، فظهر بهذا أن الخلفية فى حق التكلم لكن لإثبات الحكم كما قلتما. (٧)

<sup>(</sup>۱) سورة النساء (٤٣).

معنى الغائط: المطمئن من الأرض الواسع، وكان الرجل منهم إذا أراد أن يقضى الحاجة أتى الغائط، وقضى حاجته، فقيل لكل من قضى حاجته: قد أتى الغائط، يكنى به عن العذرة.

أنظر: لسان العرب (3/ 7۳۱۹ ـ ۳۳۱۷)، مختار الصحاح (ص ٤٨٤)، تفسير القرطبى (٢٢٧/١)، زاد المسير النسفى (٢٢٧/١)، زاد المسير (٢٢/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: استبدلت (الحرمة) بـ(الحرية).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ب: استبدئت (الحرمة) بـ(الحرية).

<sup>(</sup>نا في ب، د: استبدلت (التكلم) بـ(المتكلم).

<sup>(</sup>٥) (من قوله "و بين قوله" إلى قوله "حين ملكته") ساقط من ج.

<sup>(</sup>نلا يتصور الرجحان من حيث الحكم) ساقط من ج.

<sup>(</sup>v) استعمل الشارح في هذا الموضع أسلوب التخاطب، و لو استعمل صيغة الغائب لكان أحسن.

لكن محز<sup>(۱)</sup> الكلام وراءه و هو أن محل الحقيقة ما هو فيجعل ما وقع فيه التغير محلا له لظهور الأثر فيه دون ما لم يظهر فيه الأثر؟ لأن عند<sup>(۱)</sup> ظهور الأثر يستدل به على وجود المؤثر. أما جعل الحكم/الذي لم (٧٤/ب) يظهر فيه التغير و الأثر محلا فخارج عن المعهود.

و ما قالاه: إن الحكم مقصود فيجعل خلفا فيما هو المقصود دون غيره.

قلنا: نعم، كما هو مقصود فى المجاز هو مصود فى الحقيقة أيضا إذ التكلم لإثبات الحكم فى الموضعين لا شىء (٣) آخر. فنحن لا نضيع الحكم و لا نلغيه حتى يرد علينا ما قالا. لكن محز الكلام وراءه كما (٤) قررت.

و إذا كانت الخلفية (٥) في التكلم فتحتاج (٢) إلى صحة التكلم حتى يصير غيره مجازا عنه عند التعذر كالاستثناء. فان من قال لامرأته: "أنت طالق ألفا إلا تسعمائة و تسعين" انه يقع واحدة ، (٧) فإيجاب (٨) ما زاد (١) على الثلاث

المحز: موضع الحز. يقال: تكلم فأصاب المحز: أى تكلم فأقنع. أنظر: المعجم الوسيط (١/ ١٧٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب: عنده.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ب: بشيء.

<sup>(</sup>۱) في ب: استبدلت (كما) بـ(فيما).

في جـ: استبدلت (الخلفية) بـ(الحقيقة).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: فنحتاج.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> نص عليه فى المنتقى. أنظر: أصول البندوى مع الكشف (۲/۸ ـ ۸۱)،
كتاب المنتقى: و هو لمحمد بن محمد المعروف بالحاكم الشهيد المتوفى سنة
٣٣٤ه. جمع فيه نوادر المذهب من الروايات غير الظاهرة، قال فيه: "نظرت في ثلثمائة جزء مثل الأمالى و النوادر حتى انتقيت كتاب المنتقى".

قى ثلثمائة جزء مثل الأمالى و النوادر حتى انتقيت كتاب المنتقى".

و قال في الفوائد: كتاب الكافي \_ و هو للحاكم الشهيد أيضا \_ و المنتقى أصلان من أصول المذهب بعد كتب محمد.

أنظر: كشف الظنون (٢/ ١٨٥١ \_ ١٨٥٢)، الفوائد البهية (ص ١٨٥).

<sup>(^)</sup> في جه: استبدلت (فإيجاب) بـ(فأجاب).

<sup>(</sup>۱) في ب، د: استبدلت (زاد) بـ(جاز).

٢١٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

من طريق الحكم باطل<sup>(۱)</sup> لكن من طريق التكلم صحيح. و الاستثناء تصرف في التكلم (بالمنع)<sup>(۲)</sup> فيصح. (۳)

و كذا قوله: "هذا ابنى" فى الأكبر سنا منه صحيح من حيث التكلم لأنه مبتدأ و خبر موضوع للإيجاب بصيغته. لكن تعذر العمل بحقيقته، و له مجاز متعين، لأنه لو كان صحيحا مثبتا للحكم الأصلى تثبت البنوة و بثوبتها تثبت الحرية، فعند التعذر يصير قوله: "هذا ابنى" مجازا (12) عن قوله: "عتق على من حين ملكته" بغير نية لأنه (حكم) (6) حكم الحقيقة حتى لا يبطل الكلام. فكأنه ذكر السبب مع علمه بأن الحقيقة محال و أراد المسبب كما فى قوله: "ملكتك ابنتى هذه" تعين المجاز و هو ملك المتعة بغير نية بطريق ذكر السبب و إرادة المسبب، و لا يلزم على هذا ما إذا (7) قال: "اعتقتك قبل أن تخلق"، لأن الاعتاق قبل الخلق اعتاق قبل الملك، و لو أعتقه قبل أن يملكه ثم ملكه لم يعتق، فإذا لم يكن من حكمه عتق فى ملكه لو تحقق لم يمكن أن يجعل مجازا عن عتق فى ملكه.

و وجه البناء، ان الخلفية عندهما لما كان من حيث الحكم كان هو المنظور إليه لا العبارة، ومن حيث الحكم المنظور المقصود للمجاز رجحان لاشتماله على حكم الحقيقة حتى حنثا بأكل الحنطة و خبزها/فكان أولى. (٧٥/أ)

<sup>(</sup>۱) إذ لا مزيد للطلاق على الثلاث.

<sup>(</sup>۱) ساقطة من جميع النسخ، و أكملته من أصول البزدوى، لأن الشارح نقل منه قوله (فإن من قال) إلى قوله (فيصح). أنظر (۸۰/۲).

<sup>(</sup>۳) فكان هذا من حيث الحكم استثناء الكل من الكل فينبغى أن لا يصح و يقع ثلاث تطليقات، إلا أنه صح من حيث التكلم، و الاستثناء تصرف فى التكلم بالمنع من ثبوت المستثنى، صح الايجاب و الاستثناء.

أنظر: كشف الأسرار (٢/ ٨١).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في جـ: مجاز.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱<sup>۱)</sup> (إذا) ساقطة من د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

و عنده: لما كانت الخلفية من حيث التكلم، و لا مراحمة بين الأصل و الخلف، (١) فلا يكون التكلم بالمجاز المتعارف و إن عم حكمه مراحما للتكلم بالحقيقة التى هى مستعملة، لأن العمل بالحقيقة متى أمكن، سقط المجاز، لأن الستعار لا يزاحم الأصل، و الها يصار إلى المجاز عند تعذر اعمال اللفظ فى

و قد أطنبت (فى) $^{(7)}$  هذه المسألة لصعوبتها و لبناء الأحكام الكثيرة عليها. و قد ذكرت تلك الأحكام فى شرحى $^{(2)}$  النافع $^{(8)}$  و قد ذكرت تلك الأحكام فى شرحى

و لما بين أحكام الحقيقة و المجاز<sup>(۷)</sup> و عملهما أوجب ذلك إيراد ما يترك به الحقيقة، <sup>(۸)</sup> فشرع في بيانه.

حقیقته، و لم پوجد. (۲)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (و الخلف) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: الوافي لوحة (۲۹/أ).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته لتقييم النص.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> في جـ: استبدلت (شرحي) بـ(شرح) و الصواب ما أثبته.

<sup>(°)</sup> النافع: من فروع الحنفية لحميد الدين على بن محمد بن على الصرير المتوفى سنة ٦٦٦هـ و شرحه النسفى رحمه الله و سماه بالمنافع.

أنظر: قسم الدراسة ص ٣٨.

<sup>(</sup>۱) المنظومة: هى منظومة فى اخلاف. صنفه أبو حفص عمر بن محمد بن أحمد النسفى المتوفى سنة ۳۷هد. و شرحه حافظ الدين النسفى و سماه بالمستصفى، و قيل: بالمصفى. أنظر: قسم الدراسة، ص ۳۷.

<sup>(</sup>٢) (و المجاز) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>A) المراد من (ما يترك به الحقيقة) القرائن التي يصرف بها الكلام إلى المجاز، و

هي في الشرعيات خمسة أنواع. أنظر التحقيق، لوحة (٣٢/ب).

ثم جملة ما تترك به الحقيقة خمسة أنواع: تترك بدلالة العادة، و بدلالة محل الكلام كما مر، و بدلالة معنى يرجع إلى المتكلم كما في يمين الفور و بدلالة سياق النظم كما في قوله تعالى: "و من شاء فليكفر"، "انا اعتدنا للظالمين نارا" و بدلالة اللفظ في نفسه كما إذا حلف، لا يأكل لحما فأكل لحكم السمك لم يحنث، و كذا إذا حلف لا يأكل فاكهة فأكل العنب لم يحنث في قول أبى حنيفة رضى الله عنه لقصور في المعنى المطلوب في الأول، و زيادة في الثاني.

فقال: قد يترك<sup>(۱)</sup> محل الكلام<sup>(۲)</sup> كما إذا حلف لا يأكل من هذه النخلة، لأن الحقيقة و هو أكل النخلة عينها قد تركت، لأن المحل غير قابل للأكل، و من هذا القبيل قوله عليه السلام: "الأعمال بالنيات" (<sup>۳)</sup> و "رفع (عن أمتى) (<sup>1)</sup> الخطأ و النسيان". (<sup>6)</sup>

<sup>(</sup>۱) أنظر تفصيل الكلام فيما يترك به الحقيقة: أصول السرخسى (۱/ ۱۹۰)، أنظر تفصيل الكلام فيما يترك به الحقيقة: أصول السرخسى (۱/ ۱۹۰)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱/ ۹۰)، المنار مع كشف الأسرار (۱/ ۹۰)، التوضيح مع التلويح (۱/ ۱۷۵) و ما بعدها، التبيين (۲۷۸/۱)، المغنى (ص ۱٤٠)، التحقيق لوحة (۲۲/ب)، الوافى، لوحة (۲۷۸/ب).

<sup>(</sup>۲) ترتيب الشرح يغاير ترتيب المتن.

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه فى كتاب بدء الوحى باب كيف كان بدء الوحى بلفظ: "الها الأعمال بالنيات" أنظر عمدة القارى (۱/ ١٦).

و رواه مسلم فى كتاب الإمارة، باب قوله صلى الله عليه و سلم "إنما الأعمال بالنية" و انه يدخل فيه الغزو و غيره من الأعمال بلفظ: "إنما الأعمال بالنية". صحيح مسلم (٣/ ١٥١٥).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، و من ج، د.

<sup>(°)</sup> ذكره السيوطى فى الجامع الصغير عن الطبرانى، و قال المناوى فى فيض القدير على الجامع الصغير: قصارى أمر الحديث أن النووى ذكر فى الطلاق من الروضة أنه حسن، و لم يسلم له ذلك، بل اعترض باختلاف فيه تباين

لأن عين الخطأ و النسيان(١١) غير مرفوع، فصار ذكر العمل و الخطأ مجازا عن حكمه.

و هو نوعان: حكم الدنيا و حكم العقبى، و الأخير (٢) مراد اجماعا، فلم يبق الآخر مرادا اما لأنه مشترك، و لا عموم له. (٣) أو لأنه (٤) ثبت بطريق الإقتضاء و

الروايات.

و أخرجه ابن ماجه عن ابن عباس رضي الله عنه بلفظ: إن الله وضع عن أمتى الخطأ و النسيان و ما استكرهوا عليه. و أخرجه ابن حبان في صحيحه عن ابن عباس رضى الله عنه كما في موارد الظمآن بلفظ "إن الله يتجاوز عن أمتى...".

و الهيشمي في معجمه عن عامر رضي الله عنه بلفظ: "وضع عن أمتى الخطأ و النسيان".

أنظر: الجامع الصغير مع فيض القدير (٣٤/٤)، سنن ابن ماجه، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره (١/ ٣٧٨)، موارد الظمآن للهيشمي، تحقيق محمد عبد الرزاق حمزة، دار الكتب العلمية (ص ٣٦٠)، المعجم للهيثمي دار الكتب العربية (٦/ ٢٥٠).

- (۱) (و النسيان) ساقطة من د.
- <sup>(۲)</sup> في ج: استبدلت (الأخير) بـ(الآخر).
- إذا وردت في نص من النصوص الشرعية كلمة مشتركة لها معنيان أو أكثر و لم يكن هناك قرينة تعين المعنى المراد منها، فهل يصح أن يراد بالمشترك كل واحد من معنييه أو معانيه، أو لا؟

لقد اختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقبوال: ذكرها الآمدي على النحو التالي:

١ \_ ذهب الشافعي و القاضي أبو بكر و جماعة من أصحابنا و جماعة من مشايخ المعتزلة إلى جوازه بشرط أن لا يمتنع الجمع بينهما.

٢ ـ و ذهب جماعة من أصحابنا و جماعة من المعتزلة كأبي هاشم و أبي عبد الله البصري و غيرهما إلى المنع مطلقا.

٣ \_ و فصل أبو حسين البصرى و الغزالي فقالا: يجوز ذلك بالنظر إلى الإرادة دون اللغة. ٢١٦ \_\_\_\_\_شرح النتخب

لا يتعمم أيضا. (١)

و بدلالة العادة كما إذا حلف: "لا يضع قدمه فى دار فلان" فانه قد تركت حقيقته و أريد به الدخول عادة، لأن الكلام موضوع للإفهام، و المطلوب ما سبق<sup>(۲)</sup> اليالاً الفيام. (۳) فيإذا تعيارف الناس است عيماله بشىء، كان ذلك المجاز باستعمالهم كالحقيقة، و ما سواه لانعدام العرف به كالمهجور لا يتناوله إلا بقرينة.

و نظيره الصلاة و الزكاة و الحج، فإنها في الأصل: للدعاء (٤)(٥) و النماء (٢) و القصد، (٧) ثم سمى بها عبادات (٨) معلومة مجازا لما بينا.

و بدلالة معنى يرجع إلى المتكلم كما في يمين الفور بأن قامت امرأة لتخرج فقال لها زوجها: ان خرجت فأنت طالق، فرجعت و جلست ثم خرجت/بعد ذلك لم

أنظر: الأحكام (٢/٣٥٢).

و انظر أيضا: البرهان، (٣٤٣/١)، رقم الفقرة (٣٤٦)، كشف الأسرار عن أصول البزدوى (٣٩/١) و ما بعدها المعتمد، (٣٢٤/١) و ما بعدها، العضد على ابن الحاجب (١٢٧/١)، تخريج الفروع على الأصول للزنجاني، (ص ٣١٣).

<sup>(</sup>٤) في د: استبدل (أو لأنه) بـ(أو له).

<sup>(</sup>۱) اختلف العلماء فيما لو كان المقام يحتمل عدة تقريرات يستقيم الكلام بواحد منها، أيقدر ما يعم تلك الأفراد، أو يقدر واحد منها اختلفوا في ذلك على قولين.

أنظر: كشف الأسرار (٢٣٧/٢)، إرشاد الفحول (ص ١٣١)، تخريج الفروع على الأصول (ص ١٥٤).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في ج: يسبق.

<sup>&</sup>lt;sup>٣١)</sup> في ب، د: الأوهام.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، د: الدعاء \_ بسقوط اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>٥) أى الصلاة للدعاء. أنظر: مختار الصحاح (ص ٣٦٨).

<sup>(</sup>١١) أى الزكاة للنماء. أنظر المرجع السابق (ص ٢٧٣).

<sup>(</sup>v) أي الحج للقصد، أنظر المرجع السابق (ص ١٢٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> نی ج: دات.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

تطلق. (۷۵/ب)

و كذا إذ قال لغيره: تعال تغد معى، فقال: و الله لا أتغدى، ثم رجع إلى بيته (۱) فتغدى، لم يحنث، لأنه أخرج كلامه مخرج الجواب، و الحال حال الحاجة إليه، (۲) فصار جواب بدلالة الحال، فاقتصر حكمه على موجب السؤال، و هو أكل ذلك الطعام في الحال، فكأنه قال: و الله لا أتغدى الغداء الذي دعوتني إليه.

و هذه اليمين تسمى (٣) يمين الفور، مأخوذ من فوران القدر. فسميت هى بهذا الاسم باعتبار فوران الغضب، و تفرد أبو حنيفة رضى الله عنه باظهاره (أى بإظهار هذا القسم الثالث) (٤) و لم يسبقه أحد فى هذا. (٥) و كانوا يقولون قبل ذلك: اليمين نوعان: مؤبدة، ك"لا يفعل كذا" و مؤقتة، ك"لا يفعل كذا اليوم". فأبو حنيفة رحمه الله خرج قسما ثالثا و هو ما يكون مطلقة لفظا مؤقتة معنى. (١)

وبدلالة سياق النظم، (٧) أي بما تأخر من الآية. (٨) فانحقيقة الأمرو

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: استبدلت (بيته) بـ(منزله).

<sup>(</sup>اليه) ساقطة من ج. (اليه) ساقطة من ج. (اليه)

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> نى الأصل، و نى ب، جـ: مسمى.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل و من ب.

<sup>(°)</sup> أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (٣٩٢/٤)، الاختيار لتعليل المختار (٤/ ٥٨)، كشف الأسرار (١٠٣/٢)، التحقيق لوحة (٣٣/أ).

<sup>(</sup>۱) ذكر عبد العزيز البخارى أن أبا حنيفة أخذ هذا القسم من حديث جابر و ابنه حيث دعيا إلى نصرة انسان فحلفا أن لا ينصراه ثم نصراه بعد ذلك و لم يحنثا.

أنظر: كشف الأسرار، الصفحة نفسها، و التحقيق، اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>۷) قال صاحب التبيين: لو قال المصنف رحمه الله: "و بدلالة قرينة النظم" مكان قوله: "و بدلالة سياق النظم" لكان أجمل، لكونه أشمل لأنه كما تترك حقيقة السياق بدلالة السياق، تترك حقيقة السياق بدلالة السياق. اهم أنظر (۱/ ۲۸٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> تترك الحقيقة بقرينة لفظية التحقت بها سابقة عليه أو متأخرة إلا أن السياق أكثر استعماله في المتأخرة. أنظر التحقيق، لوحة (٣٣/أ).

٢١٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

التخيير (۱) الثابت بقوله تعالى: "فمن شاء فليؤمن و من شاء فليكفر" (۲) تركت (۳) بقـوله تعـالى: (۱) "إنا أعـتـدنا للظالمين نارا" لأن حـقـيـقـة الأمـر للإيجـاب عند العامة (۱) و للندب، (۱) أو للإباحة عند البعض. (۷) و الكفر غير واجب و لا مندوب و لا مباح، إذ لو كان كذلك لما استوجبت العقوبة، و حيث بين العقوبة علم أن حقيقة الأمر متروكة، و كذلك حقيقة التخيير (۱) يقتضى أن يكون المخير مأذونا فيما خير فيه، و لا يكون ملاما و لا مستوجبا للعقوبة فترتيب العقوبة عقيبه يبين أن التخيير غير مراد، (۱) الما المراد منه الزجر و التوبيح (۱) مجازا، (۱۲) لأن

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: التخيير.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف (٢٩).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: نزلت.

<sup>(</sup>فمن شاء فليؤمن و من شاء فليكفر تركت بقوله تعالى) ساقطة من د.

<sup>(</sup>ه) قال الآمدى: هو مذهب الشافعي رضى الله عنه و الفقهاء و جماعة من المتكلمين كأبي حسين البصري، و هو قول الجبائي في أحد قوليه.

الأحكام (٢١٠/٢)، جمع الجوامع (٣٧٥/١)، المحصول (٦٤/٢/١)، تيسير التحرير (٣٤١/١)، المعتمد (٥٧/١)، شرح تنقيح الفصول (ص ١٢٧)، شرح الكوكب المنير (٣٩/٣)، العدة (٢٢٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> قال الآمدى: هو مذهب أبى هاشم و كثير من المتكلمين من المعتزلة و غيرهم و جماعة من الفقها م، و هو منقول أيضا عن الشافعى رضى الله عنه، و هو الأصح عن مذهب أحمد. أنظر: الأحكام (٢١٠/٢)، شرح الكوكب المنيس (٤١/٣)، المسودة (ص ٥٠)، المنار مع فتح الغفار (٣١/١)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٥٩).

<sup>(</sup>٧) أنظر: القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٦٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب: التخير.

<sup>(</sup>۱) (بين أن) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۰) في ب، د: استبدلت (فترتيب العقوبة عقيبه يبين أن التخيير غير مراد) بـ (فترتيب العقوبة عقيب التخير يعلم أن حقيقة التخير غير مراد).

<sup>(</sup>۱۱۱) التوبيخ هو التهديد و التأنيب. أنظر مختار الصحاح (ص ٧٠٦).

<sup>(</sup>١٢) كذا قال فخر الإسلام رحمه الله. أنظر: أصول البزدوي (١٠١/٢).

الزجروالتوبيخ ضدالأمر، (١) لأن الأمر لشرع (٢) المأمور به، (٣) و الزجر و التوبيخ إذهاب له و إعدام (٤) فكان ضد الأمر، (٥) و بين الضدين ملازمة من حيث المعاقبة و من حيث أن خلو المحل (٢) عنهما و اجتماعهما لا يجوز. (٧) نظيره: إذا قال لرجل (٨) طلق امرأتي ان كنت رجلا، أو اصنع في مالي ان كنت رجلا، لم يكن

<sup>(</sup>۱۱ (الأمر) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) في جميع النسخ (شرع) ـ بدون اللام ـ و قد صححته من كشف الأسرار على المنارح (۲۷۳/۱).

<sup>(</sup>٣) فى جه: انما المراد منه الزجر و التوبيخ ضد الأمر، لأن الضدين ملازمة الأمر شرع المأمور به.

و قد اعترض صاحب التبيين على هذا القول قائلا: "هذا الذى قالوا من مجوز المجاز وحشى من القول ـ أى غير مألوف فى الاستعمال ـ ترده العقول، إذ يلزم من قولهم هذا أن تصح استعارة الحياة للممات و الوجود للعدم، و الحلو للمر، و السواد للبياض، و السم للدواء، و المرض للصحة، و النهار لليل، و النور للظلمة، إلى غير ذلك من محالاتهم و بالعكس لوجود مناسبة المعاقبة، و يجوز حينئذ أن يستعار الأسد الهزير ـ أى القوى ـ للضعيف الجبان، لأن مناسبة المعاقبة بسبب التضاد حاصلة بين القوى و الضعيف، و بين الجرىء و الجبان". أنظر (١/ ٢٨٥)، و ذلك انكار ما ذهب إليه أرباب و أئمة المعانى و البيان فضلا عن أصوليين الأعلام ـ كما نبه عليه المحقق فى الهامش رقم (١) ـ فضلا عن أصوليين الأعلام ـ كما نبه عليه المحقق فى الهامش رقم (١٩) ـ كالسكاكى و غيره. أنظر تقصيل هذا الموضوع فى مفتاح العلوم (ص ١٩٩).

<sup>(°) (</sup>لأن الأمر شرع المأمور به، و الزجر و التوبيخ إذهاب له و إعدام فكان ضد الأمر) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: محل.

<sup>(</sup>۷) هذا الكلام ينطبق عى النقيض لا على الضد، لأن الضدين يجوز أن يرتفعا كالبياض و السواد، بخلاف النقيضين، فهما لا يجتمعان و لا يرتفعان كالوجود و العدم.

أنظر: التعريفات (ص ١٣٧).

<sup>(</sup>۸) في ب: للرجل، و في ج: الرجل.

۲۲۰\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## توكيلا لدلالة/سياق النظم. (١) (٧٦/أ)

و منه قوله تعالى: "و لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا" (١) و منه قوله تعالى: "و لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا" (١) قد (١) ترى الكافرين يقتلون و يأمرون المؤمنين، لكن ابن عباس رضى الله عنهما سئل عن هذه الآية، فقال: إذا اشتبهتم (١) أو (١) شككتم في () (١) حرف أو في آية في القرآن فتأملوا ما قبله و (١) ما بعده. ألا ترى أنه قال: "فالله يحكم بينكم (١) يوم القيامة ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا" (١) أى ذلك اليوم. (١) (١))

## و بدلالة اللفظ في نفسه، و ذلك يكون بطريقين:

- (١) هذه الفروع مذكورة في أصول السرخسي (١٩٣/١)، أصول البزدوي (١٠٢/٢).
  - <sup>(۲)</sup> سورة النساء (۱٤۱).
    - (٣) (قد) ساقطة من د.
  - (۱) في ب، ج، د: سئلتم.
  - (ه) في ب، ج، د: استبدلت أ(و) بـ(الواو).
    - <sup>(۱)</sup> (آية) مزيدة من جـ، د.
      - <sup>(۷)</sup> نی ب، د : أو.
        - <sup>(۸)</sup> في ج: بينهم.
    - <sup>(۱)</sup> سورة النساء (۱٤۱).
    - (۱۰) و ردت في هذه الآية أربعة أقوال:

الأول: أنه لا سبيل عليهم يوم القيامة، و هذا مروى عن أبى طالب و ابن عباس و قتادة رضى الله عنهم

و الثانى: أن المراد بالسبيل: الظهور عليهم، يعنى أن المؤمنين هم الظاهرون، و العاقبة لهم، و هذا مروى عن ابن عباس رضى الله عنه أيضا.

و الثالث: ان السبيل: الحجة. أي حجة عقلية و لا شرعية يستظهرون بها إلا أبطلها و دخضت.

و الرابع: ان الله سبحانه لا يجعل للكافرين على المؤمنين سبيلا منه إلا أن يتواصوا بالباطل، و لا يتناهوا عن المنكر و يتقاعدوا عن التوبة فيكون تسليط العدو من قبلهم، كما قال تعالى: "و ما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيدكم" الشورى (٣٠). قال ابن العربى: و هذا نفيس جدا. فيكون المعنى إذا: ان الكافرين لا يكون لهم من حيث هم الكافرون سبيل ما على المؤمنين من حيث هم مؤمنون، يقومون بحقوق الإيمان و يتبعون هديد. أنظر: تفسير الطبرى (٣٠/١٥)، تفسير القرطبى (٢٥/١٥)، الدر المنثور (٢٠٨/١)، تفسير النسفى (٢٥/١١).

(۱۱) لم أعثر على قام هذا الأثر في كتب التفسير التي أشرت إليها في البند السابق.

أحدهما: أن يكون اسما معنويا منبئا عن كمال مسماه لغة، و قد يكون فى بعض أفراد ذلك المسمى نوع قصور، فاللفظ عند الإطلاق لا يتناول ذلك الفرد القاصر.

و الثانى: أن يكون اسما معنويا منبئا عن معنى القصور و التبعية فى مسماه لغة، و فى بعض أفراد ذلك المسمى نوع كمال وجهة أصالة فاللفظ عند الإطلاق لا يتناول ذلك الفرد الكامل.

مثال الأول: إذا حلف لا يأكل لحما فأكل لحم السمك (۱) لم يحنث (۱) لأن اللحم اسم معنوى موضوع لما يتولد من الدم، لأن مأخذ الاشتقاق يدل على الشدة، يقال: "التحم الحرب" أي اشتد، و "التحمت الجراحة" أي (۱) اشتدت و قويت، و منه اللحمة (۱) و الملحمة، (۱) و اشتداده يكون بالدم و السمك لا يتولد من الدم فكان ناقصا في معنى (۱) اللحمية، و هو التقوى و التغذى، و هذا لأن الدموى لا يسكن الماء، و السمك يعيش في الماء، و لذا (۱) يحل بغير ذكاة، و لو كان فيه دم لم يحل بغير ذكاة كسائر الدمويات لأن الزكاة شرعت لإزالة الدماء المسفوحة. فلكمال الإسم و نقصان في المسمى خرج عن مطلق اللفظ، لأن الناقص في المسمى

<sup>(</sup>۱) أى بلا نية. صرح به فى كشف الأسرار على المنار، و التقويم، و (٦٩/أ) التبيين (٢٨٧/١).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  و قد صرح في الاختيار بأن السمك ليس بلحم. أنظر (3/1).

<sup>&</sup>quot; ني ب: إذا.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> اللحمة (بالضم): القرابة.

لحمة الثوب: (يفتح و يضم) ماسدى بين السديين.

لحمة الضيد: ما يصاد به.

لحمة النسب: (قال الأزهرى: بالفتح) الشابك منه. لسان العرب (٤٠١٣/٥).

<sup>(</sup>٥) الملحمة: الوقعة العظيمة القتل، و موضع القتال.

أنظر: المرجع السابق، مختار الصحاح (ص ٥٩٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ج: معنوی.

۱<sup>۷</sup> في جه: كذا.

٢٢٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

عقابلة (۱) الكامل فى الاسم (۲) عنزلة (۳) المجاز من الحقيقة ، (۱) فان حد المجاز أن يوجد فيه بعض معانى الحقيقة و يطلق (۱) الاسم لحقيقته (۱) حتى يقوم الدليل على مجازه. (۷)

و مثال الثانى: إذا حلف لا يأكل فاكهة/لم يحنث عند أبى حنيفة (٧٦/ب) رحمه الله بأكل الرطب و العنب و الرمان، (٨) لأن الفاكهة اسم معنوى ينبىء عما

<sup>(</sup>١) في ب: مقابلة \_ بسقوط الباء في أولها \_

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: المسمى.

<sup>(1)</sup> قال صاحب التبيين: قال بعض الشارحين \_ يعنى النسفى و حسام الدين السغناقى \_ ان لحم السمك مجاز، و اللحم الناشىء من الدم هو الحقيقة.

فأقول: هذا الكلام ضعيف جداً، لأنه يصير حينئذ لفظ الشرح من المشروح \_ أى المتن \_ كالضباب من النون \_ أى الحوت \_ و الشريا \_ أى النجم \_ من الشرى \_ أى التراب \_ لأن مراد المصنف بقوله: (و بدلالة اللفظ إلى آخره) بيان ترك الحقيقة بدلالة اللفظ، و ايراد النظير له، و ليس فيما قال هذا الشارح الا عكس الغرض، لأن لحم السمك غير مراد، بل المراد هو اللحم الناشىء من الدم، فكيف يحصل ترك الحقيقة و إرادة المجاز فافهم. أنظر (١/ ٢٨٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی ب، ج، د: مطلق.

<sup>(</sup>۱) نی ب: بتحقیقه.

<sup>(</sup>۷) في ج: استبدلت (حتى يقوم الدليل على مجازه) بـ(حتى يقوم الدليل على مجازه).

<sup>(</sup>۸) قال صاحب التحقة: فإذا لم يكن له نية: فعند أبى حنيفة لا يحنث. و عندهما: يحنث. و ان نوى هذه الأشياء عند الحلف: يحنث بالإجماع. و مشايخنا قالوا: هذا اختلاف عرف و زمان، و كان فى زمن أبى حنيفة لا يعدونها من جملة الفواكه فأفتى على عرف زمانه، و تغير العرف فى زمانهما و فى عرفنا ينبغى أن يحنث فى يمينه أيضا. أنظر: تحفة الفقهاء (١/ ٣٢١)، هذا الفرع مذكور فى أصول السرخسى (١/ ١٩٢١)، أصول البزدوى (١/ ١٠٠١)، التحقيق لرحة فى أصول الهداية (٢/ ١١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

هو غير مقصود، لأنه () (۱) مشتق من التفكه، و هو التنعم. (۲) قال الله تعالى: "انقلبوا فكهين، (۲)(٤) "أى ناعمين. و التنعم الها يكون بأمر زائد على ما يقع به القوام، (٥) و هو الغذاء، لأن المقدار الذى يتعلق به قوام البدن لا يسمى تنعما فى العرف، فان كل الناس سواسية فى تناول ما يقع به القوام، و اختص بعض الناس باسم المتنعم. (٢) و الرطب و العنب قد يصلحان للغذاء و قد يقع بهما القوام، و الرمان فى معنى الأدوية المصلحة للبدن، (٧) و لهذا ساوى التمر و الزبيب و الشعير فى باب صدقة الفطر. و الدليل عليه أنه إذا حلف لا يتغذى أو لا يتداوى يحنث بأكلهما فلما استحق تلك الزيادة اسم الغذاء و الدواء لم يبق داخلا تحت اسم الفاكهة، لأن الفاكهة اسم لما هو غير المقصود، و الغذاء و الدواء اسم لما هو المقصود فيتضادان، و إذا كان الاسم منبئا عن معنى القصور و التبعية فعند الإطلاق يتناول ما كان تابعا من كل وجه و ليس فيه جهة الأصالة بجهة (١٠) جهة الإطلاق ينصرف إلى الكامل فى المسمى، (١٠)

<sup>(</sup>١) (غير) مزيدة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> أنظر: مختار الصحاح (ص ۵۱۰).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> جميع النسخ: فاكهين.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة المطفقين (٣١).

<sup>(°)</sup> أنظر: أصول السرخسي (١/ ١٩٢)، أصول البزدوي (٢/ ١٠٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: المنعم.

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> و ذلك روى عن جالينوس ـ طبيب مشهور، له كتب كثيرة جدا منها: كتاب قوى الأغذية، مات سنة ٢٥ق. هـ حتى انه قال: أكل الرمان نفع كله.

أنظر: التبيين (١/ ٢٩٠)، الهامش رقم (٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> فی د: بوجه.

<sup>(</sup>١) في جه: إذا.

<sup>(</sup>۱۰) أنظر: أصول السرخسي (۱/۱۹۲)، أصول البزدوي (۲/۰۰).

<sup>(</sup>۱۱۱ في جـ: استبدلت (العنب) بـ(الرمان).

٢٢٤\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

و أما الصريح فمثل قوله: بعت و اشتريت و وهبت. .

و حكمه: تعلق الكلام و قيامه مقام معناه حتى استغنى عن العزيمة، لأنه ظاهر المراد.

الأصالة ثابتة على ما بينا، فلا يتناولها الاسم، إذ الزيادة على الكمال نقصان من حيث المعنى كالشفا، (١) فانه (٢) نقص، (٣) و ان كان زائدا، و هذا معنى قسوله: (لقسسور في المعنى المطلوب (٤) في الأول و زيادة في الثاني). و أراد بالأول: السمك، و بالثاني: العنب، أي المعنى المطلوب من اللحم: القوة و الشدة، و هو قاصر في السمك، و المعنى المطلوب من الفاكهة، التنعم، و ما يقع به القوام فهو زائد على التنعم فبالزيادة خرج عن مطلق الاسم كما أن الأول بالنقصان خرج عن مطلق الاسم.

و أما الصريح فما ظهر المراد به (٥) ظهورا بينا بحيث يسبق إلى أفهام السامعين مراده سواء كان حقيقة أو مجازا (٢) /نحو أنت حرو أنت (٧٧/أ)

<sup>(</sup>١) في الأصل، و في جه، د: الشقا.

<sup>(</sup>۲) (فانه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) في ب: استبدل (كالشفا فانه نقص) بـ(فان الشفا نقص).

<sup>(</sup>٤) في د: المطلق.

<sup>(</sup>ه) (به) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۲) قال عبد العزيز البخارى فى التحقيق: لم يبين الشيخ رحمه الله تفسير الصريح لحصول المقصود ببيان النظائر، ثم عرفه بأنه "ما ظهر المراد منه ظهورا تاما بالاستعمال". و بين المحترزات فى التعريف حيث قال: و احترزنا (بالظهور التام) عن الظاهر إذ الظهور فيه ليس بتام. و (بالاستعمال) عن النص و المفسر لأن ظهورهما بقرينة لفظية لا بالاستعمال. اها أنظر لوحة (۱/۳٤).

و انظر تعريف الصريح: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٦٥/١)، ميزان الأصول (ص٣٩٣)، أصول الفسق (١٤٥٠)، المغنى فى أصول الفسق (ص١٤٥)، التوضيح مع التلويح (١٣٧/١)، التبيين (٢٩٢/١)، التقويم لوحة (٦٦/١).

ثم ان الصريع و الكناية من أقسام الحقيقة و المجاز، و ان الأربعة ليست أقساما متباينة سواء عند علماء الأصول، أو عند علماء المعاني و البيان، خلافا لبعض القائلين بأن

طالق، يقال: صرح فلان بكذا أى أظهر (١١) ما فى قلبه لغيره من محبوب أو مكروه بأبلغ ما أمكنه من العبارة، و منه سمى القصر صرحا(٢) لارتفاعه على سائر

و الكناية خلاف الصريح، و هو أن يكون المراد به مستورا حقيقة كان أو مجازا. (1) مأخوذ من قولهم: "كنيت" و "كنوت". قال القائل: (٥)

الكناية من بعض المجاز.

أنظر: ميزان الأصول (ص ٣٩٥)، التلويح على التوضيح (١٣٧/١ ـ ١٣٨). وقال صدر الشريعة رحمه الله: إعلم أن الصريح و الكناية اللذين هما قسما الحقيقة صريح و كناية في المعنى الحقيقي، و اللذين هما قسما المجاز صريح و كناية في المعنى المجازي. أنظر التوضيح (١٣٧/١).

و لكن صاحب شرح الكوكب المنير ذكر اختلافا في الكناية، هل هي حقيقة أو مجاز؟ و أورد فيه أربعة أقوال حيث قال:

الأول: الكناية حقيقة ان استعمل اللفظ في معناه الموضوع له أولاً و أريد لازم المعنى، كقوله: "كثير الرماد".

و الثاني: أن لفظ الكناية حقيقة مطلقا، قال بعضهم: و هو الأصح.

قال الكوراني: الجمهور انها من الحقيقة، و تبعهم ابن عبد السلام في كتاب المجاز.

و الثالث: انه مجاز مطلقاً ، نظراً إلى المراد منه، و هو مقتضى قول صاحب الكشاف حيث فسر الكناية: بأن يذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له.

و الرابع: انها ليست بحقيقة و لا مجاز، و هو قول السكاكي، و تبعه في التلخيص. اهـ. أنظر شرح الكوكب المنير (١٩٩/١) و ما بعدها.

(أي أظهر) مكررة في د.

نقل الشارح تعريف الصريح و معناه اللغوى و المثال من أصول السرخسي بالتصرف. أنظر (۱۸۷/۱).

الصرح: بيت واحد يبنى منفردا ضخما طويلا في السماء، و قيل: هو القصر، و قيل: هو كل بناء عال مرتفع. أنظر لسان العرب (٢٤٢٥/٤)، مختار الصحاح (ص ٣٦٠).

أنظر تفصيل الكلام على الكناية في: أصول البزدوى (٦٦/١)، ميزان الأصول (ص ٣٩٤)، أصول السرخسى (١٨٧/١)، شرح جمع الجوامع مع حاشية البناني (٣٣٣/١)، التقويم لوحة (٦٦/أ)، التوضيح ( ١٣٧/١)، التحقيق لوحة (٣٤/ب)، التعريفات (ص ١٨٧)، فواتح الرحموت (٢٢٦/١)، شرح الكوكب المنير (١٩٩/١).

(°) القائل هو أبو زياد. أنظر: الصحاح (٦/ ٣٤٧٧).

"و انى لأكنو(١) عن قذور(٢) بغيرها(٣) و أعرب أحيانا بها فأصارح" و ذلك مثل ألفاظ الضمير،(١) سميت كناية، لأنها لا تتبين(١) بنفسها(١) الا بدلالة أخرى.

و الفرق بين الظاهر و الصريح: ان الظهور في الصريح أتم لانضمام كثرة الاستعمال إليه بخلاف الظاهر، لأن الظاهر لا يكون مرادا بسوق الكلام و الصريح هو المراد السوق. (٧)

و الفرق بين الكناية و المجاز: أنه لا جواز للمجاز بدون الاتصال أما من حيث تشاكل (^) المعانى (^) أو الصور على ما مر، و العرب تكنى عن الحبشى بأبى البيضاء و عن الضرير بأبى العيناء، و ليس بينهما اتصال بل بينهما مضادة () (۱۰۰) لأن الحقيقة مرادة في موضع الكناية مع ما كنى به له (۱۱۱) و الحقيقة ليست

<sup>(</sup>۱) في لسان العرب: (لأكنى) (٣٩٤٤/٥) و في ب: أكنوا.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> قذور: اسم امرأة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی ج: بعینها.

مثل هاء الغيبة أو كاف المخاطبة. و قال في التبيين: ان الضمائر الها سميت كنايات لما فيها من معنى التردد، فكل ما يكون متردد المعنى في نفسه فهو كناية. (١/ ٢٩٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب، د: لا تتميز.

<sup>(</sup>۱۱ في جـ: استبدلت (بنفسها) بـ(بها).

<sup>(</sup>Y) و قد قيد الشارح تعريف الصريح بكونه "ظهورا بينا بحيث يسبق إلى أفهام السامعين مرادة" احترازا عن الظاهر.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ج: تشاغل المعني.

<sup>(</sup>١) في الأصل و في ب: المعنى.

<sup>(</sup>۱۰۱) (الواو) زيادة من ب، ج.

<sup>(</sup>١١) (له) ساقطة من ج.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_فسي

بمرادة في صورة المجاز، بل تتنحى الحقيقة إذا أريد المجاز. <sup>(١)</sup>

و بيانه: فى "كثير الرماد" عند إرادة الجود به ، فان كثرة الرماد يفهم و يثبت مع ما يلزمه (من) (٢) الجود ، فانه إذا كان كثير الرماد كان (٣) كثير الايقاد و

يثبت مع ما يلزمه (من) آل الجود، فأنه إذا كان دثير الرماد كان دثير الايفاد و كان كثير الطبخ و كثير الأضياف و كان جوادا. فيراد كثرة الرماد لا لذاته و لكن

لإثبات الجود.

و كذلك فى "طويل النجاد" يراد به طول القامة لأن، نجاد (1) كل شىء على قدر قامته. و فى قولهم: (٥) "على أسد الله" لا يفهم منه الهيكل المخصوص أصلا،

بل سمى (٢١ لما انتقل عن موضع الأصل إلى موضع المجاز، و فى الكناية ما انتقل عن موضع الأصل، (٧) بل يثبت اللوازم بواسطة ثبوته فكانا فى طرفى نقيض، و

<sup>&</sup>quot; بين عبد العزيز البخارى الفرق بين الكناية و المجاز بيانا واضحا من خلال ثلاثة أوجه: ثلاثة أوجه: أولا: ان الكناية لا تنافى إرادة الحقيقة بلفظها، فلا يمتنع فى قولك طويل

النجاد ان تريد طول نجاده من غير ارتكاب تأويل مع إرادة طول قامته، و المجاز ينافى ذلك، فلا يصح فى نحو قولك فى الحمام أسد ان تريد معنى الأسد من غير تأويل.

ثانيا: ان مبنى الكناية على الانتقال من اللازم إلى الملزوم و مبنى المجاز على الانتقال من الملزوم إلى اللازم. ثالثا: أنه لا بد في المجاز من الاتصال و تناسب بين المحلين، و في الكناية لا

حاجة إليه. كشف الأسرار (١/٦٦ ـ ٢٧)، التحقيق، لوحة (٣٤/ب)، أصول

السرخسى (۱۸۸/۱)، الوافى لوحة (۳۳/أ). ساقطة من الأصل و من ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (کان) ساقطة من ج.

<sup>(1)</sup> النجاد: \_ بالكسر \_ حمائل السيف. أنظر مختار الصحاح (ص ٦٤٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب: قوله. <sup>(۱)</sup> فی ب، ج، د: ینحی.

لأصل و في د: الأصلى.

٢٢٨\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

لكن المراد استتر في الكناية، و هذا الاستتار من الجائز (١) أن يكون في موضع/ الحقيقة، و في موضع المجاز، فاجتمعا من حيث خفاء (٧٧/ب) المراد، و كذلك الصريح، هو البين في الظهور، فجاز أن يكون المجاز بينا جليا "كعلى أسد الله"، و جاز أن يكون خفيا كما في كثير من صور المجاز.

و الفرق بين الخفى و الكناية: ان الخفى ما لا خفاء فى ذاته، لكن خفى مراده بعارض غير (٢) الصيغة كقوله تعالى: "و السارق و السارقة فاقطعوا أيديهما"(٣) فانه ظاهر فى ذاته، لكن فردا من أفراد السراق اختص باسم آخر وخفى المراد بهذا النص كالطرار، فإذا طلب معناه زال الخفاء و وجب القطع. (٤)

و أما الكناية فقد لا يكون مفهوم المعنى بنفسه، نحو هاء المغايبة (٥) بخلاف الصريح، فانه ما يكون مفهوم المعنى بنفسه. و الكناية من الصريح كالمشترك من المفسر. نص عليه شمس الأثمة السرخسى رحمه الله. (٦)

و حكم الصريح تعلق الحكم بعين الكلام، أى تعلق الحكم بالكلام نفسه و قيامه مقام معناه، أى أقمنا العبارة مقام المعنى، فلم يلتفت إلى المعنى كما أقمنا السفر مقام المشقة لم (٧) يلتفت إليها، بل المنظور إليه السفر، حتى استغنى عن العزيمة، أى لا يحتاج إلى النية كما يحتاج الكناية إليها. فعلى أى وجه أضيف إلى المحل من نداء أو وصف أو خبر

<sup>(</sup>١١) في الأصل: جائز (بدون الألف و اللام).

<sup>(</sup>۲) في د: عين.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة المائدة (٣٨).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أنظر: التبيين (١/٢٩٦).

<sup>()</sup> في ب، و في د: الغائبة.

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول السرخسي (١٨٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> في د: استبدلت (لم) بـ(بل).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و حكم الكناية، انه لا يجب العمل به إلا بالنية لأنه مستتر المراد، و ذلك مثل المجاز قبل أن يصير متعارفا، و سمى البائن و الحرام و نحوهما كنايات الطلاق مجازا لا حقيقة لأنها معلومة المعانى لكن الإبهام فيما يتصل به و يعمل فيه، فلذلك شابهت الكنايات، فسميت بذلك مجازا. و لهذا الإبهام احتيج إلى النية، فإذا زال الإبهام بالنية وجب العمل بموجبها من غير أن تجعل عبارة عن الصريح، و لذلك جعلناها بوائن الا في قول الرجل: "اعتدى"، لأن حقيقته للحساب و لا أثر لذلك في النكاح.

كان موجبا للحكم حتى إذا قال: يا حر أو يا (١) طالق أو أنت حر أو أنت طالق أو قد حررتك أو قد طلقتك يكون ايقاعا نوى أو لم ينو، لأن عينه قائم مقام معناه في إيجاب الحكم لكونه صريحا فيه. (٢)

و حكم الكناية (٣) أن لا يثبت الحكم بها إلا بالنية أو ما يقوم مقامها من دلالة الحال. لأن في المراد بها معنى التردد، فلا يكون موجبة للحكم ما لم يزل ذلك التردد (٤) بدليل مقترن بها.

ثم أنه بين حكم الصريح و الكناية و لم يبين (٥) تفسيرهما كما بين سائر الأقسام، لما انه أشار إليه (في المتن) (١) في التعليل حيث قال: (لأنه ظاهر المراد، لأنه مستتر المراد).

<sup>(</sup>۱۱) (یا) ساقطة من ج.

أنظر ما ورد من حكم الصريح فى: أصول السرخسى (١٨٨/١)، أصول البزدوى مع الكشف (١٥٨/١)، التحقيق لوحة (٣٤/٠)، التبيين (٢٩٦/١)، المغنى فى أصول الفقد (ص ١٤٥)، الهداية (٢٣٠/١)، الوافى، لوحة (٣٣/ب).

أنظر تفصيل هذه المسألة: أصول السرخسى (١٨٨/١)، أصول البزدوى مع الكشف (٦٥/١)، التحقيق لوحة (٣١/ب)، التبيين (٢٩٦/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٤٥)، الهداية (٢٠/١)، الوافي، لوحة (٣٣/ب).

أنظر تفصيل هذه المسألة: أصول السرخسى (١٨٨/١)، التحقيق لوحة (٣٤/ب)،
 المغنى في أصول الفقد (ص ١٤٦)، الوافي لوحة (٣٣/أ).

<sup>(</sup>٥١) (فلا يكون موجبة للحكم ما لم يزل ذلك التردد) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) (ذلك التردد بدليل مقترن بها، ثم انه بين حكم الصريح و الكتابة و لم يبين) ساقطة من ج. مزيدة من ج.

قوله: (و ذلك/مثل المجاز قبل أن يصير متعارفا) ذكر في (٧٨/أ) التقويم ومختصره، (١) وسمى المجاز قبل أن يصير متعارفا كناية لاحتماله الحقيقة وغيرها فلم يكن مراده ظاهرا.

قوله (و سمى البائن و الحرام و نحوهما كنايات الطلاق مجازا) ذكر شمس الأئمة رحمه الله في المبسوط<sup>(۲)</sup> و أصول الفقد. <sup>(۳)</sup> و بعض المتأخرين من مشايخنا يسمون هذه الألفاظ كنايات<sup>(1)</sup> و هو مجاز لا حقيقة. <sup>(۱)</sup> لأن عندنا هذه الألفاظ

قلنا: قد ذكرنا أن مبنى الكناية على الانتقال \_ أنظر (ص ٢٢٧) رقم هامش (١) \_ من اللازم إلى الملزوم، فانك فى قولك: "طويل النجاد كشير الرماد" تنتقل من طول النجاد إلى طول القامة، و من كثرة الرماد إلى ملزومه، و هو الجود، و هذا هو الأصل فى الكنايات. و فى هذه الألفاظ لا انتقال من معانيها إلى شىء آخر، فانك فى قولك "أنت بائن"، أو "أنت حرام" لا ينتقل من البينونة و الحرمة إلى شىء آخر، بل يقتصر عليهما، إذ لم يكن شىء آخر

<sup>(</sup>۱) أنظر التقويم لوحة (٦٦/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: المبسوط (٦/ ١٤٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أنظر: أصول السرخسى (١٨٨/١).

و ذكر محقق هذا الكتاب في الهامش نقلا عن هامش العثمانية انه مجاز من حيث التسمية، حقيقة من حيث المعنى.

<sup>(</sup>١٠٥/٣) أنظر: بدائع الصنائع (٣/ ١٠٥)، الاختيار لتعليل المختار (١٣٣/٣).

<sup>&</sup>quot;قال في التحقيق: فان قيل: لا نسلم انها سميت كنايات مجازا، بل هي كنايات حقيقة لأن الكناية ما هو مستتر المراد على ما ذكرنا و إذا قال: "أنت على حرام" فالمراد مستتر على السامع بدون القرينة الدالة عليه، فكان داخلا في حد الكناية، بل الاستتار فيه أقوى منه في قوله: "طويل النجاد" و لأنه لا يمكن أن يتوصل إلى مراد المتكلم، و هو طول القامة بالتأمل في قرائن الكلام، و لا يمكن أن يتوصل إلى المراد في قوله: "أنت على حرام" الا ببيان من جهة المتكلم بمنزلة المجمل. و قول المصنف: (هذه الكلمات معلومة المعاني) لا يجديه نفعا، لأنها مع كونها معلومة المعاني مستترة المراد، و كل كناية بهذه المثابة، فان قوله: "طويل النجاد كثير الرماد" معلوم المعاني لغة، و لكنه مستتر المراد.

تعمل فى حقائق موجباتها، و لهذا يقع بها الطلقة البائنة. و معلوم أن ما يكون كناية عن (١) غيره فان عمله كعمل ما جعل كناية عنه كما فى أبى العيناء للضرير. و لفظ الطلاق لا يوجب البينونة بنفسه، فعرفنا أنه عامل بحقيقته، و الما سمى كناية مجازا باعتبار معنى التردد فيما يتصل به هذا اللفظ حتى لا يكون عاملا إلا بالنية. (٢)

و انما يتحقق هذا الاسم على أصل الشافعى رحمه الله، فانه يجعل هذه الألفاظ كنايات من لفظ الطلاق، (٣) و لهذا كان الواقع بها رجعيا على قوله، (٤) لأنها معلومة المعانى لأنها تنبئ عن البينونة و الحرمة و القطع. (٥)

قوله (لكن الابهام فيما يتصل به) هذا جواب اشكال، و هو أن يقال فلم سميت كناية لما كانت معلومة المعانى؟ فبين مجوز المجاز و قال: (١٦) إنما سميت كنايات مجازا لأنها لما أضيفت إلى المرأة ثبت فيها نوع خفاء لتزاحم جهات

هو المراد سواهما فلما لم يوجد فيها الانتقال إلى شيء آخر لا تكون كنايات حقيقة. اهد أنظر لوحة (٣٥/أ، ب)، كشف الأسرار (٢٠٤/٢).

<sup>(</sup>١) في الأصل و في ب، ج: من.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (۱۸۸/۱)، المغنى (ص ۱٤٦)، التبيين (۲۹۷/۱)، كشف الأسرار على المنار (۱/۳٦۸ ـ ٣٦٩).

و هو مذهب عمر و عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما. أنظر التحقيق لوحة (78).

<sup>(</sup>٤) أنظر: روضة الطالبين (٢٨/٨).

<sup>(</sup>۰) و الخلاف \_ بين الحنفية و الشافعية \_ راجع إلى أن ما يملك الزوج ايقاعه نوع واحد عند الشافعى رحمه الله و هو الطلاق، فأما ايقاع البينونة فليس فى ولايته.

و عند الحنفية: الطلاق نوعان: رجعى و بائن، فكما يملك الزوج ايقاع الرجعى يملك ايقاع البائن. أنظر: التحقيق، لوحة (٣٥/ب).

<sup>(</sup>١) و ذكر صاحب التبيين نحو هذا الجواب. أنظر (٢٩٧/١ ـ ٢٩٨).

البينونة (١) في المحل لجيواز أن يكون ميراده، أنت بائن عن وصلة النكاح أو (عن) (٢) المعاصى أو عن الخيرات، أو يكون مراده، أنت بائن منى نسبا، لأن البينونة على مضادة الاتصال، و الاتصال (٣) متنوع و أنت برية عن النكاح أو عن الخيرات أو عن الخيرات أو عن الخيرات أو عن الأوصاف الخميدة أو عن الأوصاف الذميمة.

و كذلك بتلة و بتة لأنهما عبارتان عن القطع أى/مقطوعة عن (٨٧/ب) النكاح أو عن الخيرات (٤٠) أو عن الوالدين. و النية شرطت لتعيين بعض محتملات اللفظ، فلهذا سميت كنايات. (٥)

الضمير في "به" يعود إلى "ما" فيما. (٦) (٧)

<sup>(</sup>۱) البينونة: مصدر بان الشيء عن الشيء: أى انقطع عنه و انفصل بينونة و بيونا. و قولهم: أنت بائن مأول: كحائض، و طالق، و أما طلقة بائنة، و طلاق بائن، مجاز، و الهاء للفصل.

و البينونة فى الشرع: هى الفرقة بين الزوجين بطلاق و هى على نوعين صغرى و كبرى. فالصغرى: هى التى تفيد انقطاع الملك فقط كما يحصل بواحدة أو اثنتين. فلا تحل له إلا بعقد و مهر جديدين.

و الكبرى: هي التي تفيد انقطاع الحل بالكلية كما يحصل بالثلاث.

أنظر: المغرب (ص ٥٧)، أنيس الفقهاء (ص ١٥٨)، الهداية مع شرح فتح القدير (١٩٨، ١٧٧)، المصباح المنير (١٨٦/٢)، المصباح المنير (١١٢/١)، بدائع الصنائع (١٨٧/٣).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(</sup>۳) (و الاتصال) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>أو عن الخيرات) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۱) لأن هذه الألفاظ \_ أى خلية، بريئة، بتة، بائن \_ كما تصلح للطلاق تصلح للشتم. كذا قال في بدائع الصنائع. أنظر (١٠٦/٣، ١٠٧).

أى فى قول المصنف: (لكن الإبهام فيما يتصل به). كذا فى الوافى لوحة (٣٤/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> نی ب، د: استبدلت (فیما) بـ(فیها).

نسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و قوله (يتصل) مسند إلى اللفظ أى لكن الابهام فى شىء (يتصل) هذا اللفظ و هو لفظ الكناية (به) أى بذلك الشىء (و يعمل فيه) أى يعمل هذا اللفظ فى ذلك (الشىء) (۱) (و لهذا الإبهام احتيج إلى النية) أى إلى تعيين جهة الطلاق من غيره، (فإذا زال الإبهام) أى تعين جهة الطلاق (وجب العمل بوجباتها) أى موجب هذه الألفاظ، (۱) و هى البينونة و الحرمة و غيرهما (من غير أن يجعل عبارة عن الصريح) أى من غير أن يجعل (۱) كناية عن صريح الطلاق، إذ لو كانت عبارة عن الصريح (ع) لكانت كنايات حقيقة و لكانت (واجع، (ولكانت عبارة عن الصريح (ع) لكانت كنايات حقيقة و لكانت (ما واجع، (واجع، النكات جعلناها بوائن) أى و لأجل أنها تعمل بوجباتها جعلناها بوائن غير معقبة للرجعة، (۱) لأن لهذه الألفاظ تأثيرا فى انقطاع النكاح، فإذا نوى الطلاق انقطع النكاح بهذه الألفاظ (الا فى قول الرجل: "اعتدى") (۱) فانها كناية حقيقة

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: هذا اللفظ.

<sup>(</sup>r) في ج: أن يكون.

<sup>(</sup>ئ) (أى من غيير أن يجعل كناية عن صريح الطلاق، إذ لو كانت عبارة عن الصريح) ساقطة من د.

<sup>(</sup>و لكانت) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: كذا.

<sup>(</sup>v) في الأصل: الرجعة \_ بسقوط اللام في أولها \_.

الرجعة: اسم من رجع ـ رجوعا و رجعة. و له على امرأته رجعة و رجعة ـ بكسر الراء و فتحها، و الفتح أفصح ـ و منه الطلاق الرجعي.

و فى الدرر: الرجعة هى استدامة القائم فى العدة، أى ابقاء النكاح على ما كان ما دامت فى العدة، إذ الملك باق فى العقدة، زائل بعد انقضائها. أنظر: المغرب (ص ١٨٤)، الدرر (٣٨٣/١)، أنيس الفقهاء (ص ١٥٩)، شرح فتح القدير (١٥٨/٤)، تكملة المجموع (٢٦٢/١٦)، المبسوط (١٩/٦).

<sup>(^)</sup> استثناء من قوله (سمى البائن و الحرام و نحوهما كنايات الطلاق مجازا) أو من قوله (وجب العمل بموجباتها من غير أن تجعل عبارة عن الصريح) أى إلا في قوله: (اعتدى) فانه يجعل عبارة عن الصريح و كناية عنه بطريق الحقيقة. لأنه لما تعذر اعمال اللفظ بحقيقته يجعل كناية عن الطلاق، لأن الاعتداد من

و الاعتداد يحتمل أن يراد به ما يعد من غير الاقراء، فإذا نوى الإقراء زال الإبهام، وجب به الطلاق بعد الدخول اقتضاء و قبل الدخول مستعارا محضا عن الطلاق لأنه سببه فاستعير الحكم لسببه.

لاحتماله وجوها متغايرة (وحقيقة الاعتداد للحساب و لا أثر له في النكاح) (١) أي في قطع النكاح.

(و الاعتداد يحتمل أن يراد به ما يعد من غير الإقراء)، فانه يحتمل أن يكون مراده: اعتدى نعم الله أو اعتدى نعمى عليك، و محتمل (٢) أن يكون مراده اعتدى من النكاح. (٣) (فإذا نوى الإقراء) أى الاعتداد من النكاح (و زال (١٤) الإبهام) بالنية أى تعين وجه الطلاق، وجب الطلاق بهذه النية لأن الأمر بالشيء أمر به و بما لا يصح ذلك الشيء إلا به. و الأمر بالاعتداد لا يصح بدون الطلاق (وجب به الطلاق) أى يثبت الطلاق تصحيحا للأمر بالاعتداد، و الطلاق معقب للرجعة، وهذا هو معنى الاقتضاء. فانه جعل غير المذكور مذكورا لصحة الذكور. (٥)

لوازمه على ما هو الأصل، فيكون "اعتدى" ذكر اللازم و إرادة الملزوم كما قال الشافعي رحمه الله في سائر الألفاظ، و لهذا يقع الطلاق به في غير المدخول بها عنزلة قوله: "أنت واحدة".

و يجوز أن يكون استثناء من قوله (جعلناها بوائن) يعنى الواقع بهذا اللفظ عند النية تطليقة رجعية، لا بائنة، لأن وقوع البينونة باعتبار دلالة اللفظ عليها بحقيقته، وحقيقة هذا اللفظ للحساب، يقال: اعتدد مالك، أى احسب عدد مالك، و لا أثر للحساب فى قطع النكاح و ازالة الملك، فلا يمكن أن يجعل عامل بنفسه.

أنظر: التحقيق لوحة (٣٦/أ)، كشف الأسرار (٢٠٦/٢).

<sup>(</sup>١) في المتن: لأن حقيقة الاعتداد للحساب، و لا أثر لذلك في النكاح.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب: یحتمل.

<sup>(</sup>۳) كذا قال في التبيين (۳۰۱/۱).

<sup>(</sup>٤) في ب: ذال، في ج: زوال.

<sup>(</sup>o) في ب، ج، د: تصحيحا للمذكور.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وهذا إذا كانت/مدخولة (١) حتى يصح الأمر بالاعتداد فاما إذا لم يكن (٧٩/أ) مدخولة لا يمكن القول بثبوت الاقتضاء، لأن ثبوت المقتضى لتصحيح المقتضى و هاهنا الأمر بالاعتداد لا يصح، لأن العدة غير واجبة بالنص (٢) و الاجماع (٣) فانعدم معنى الاقتضاء، فجعل مستعارا محضا عن الطلاق، (لأنه سببه) أى لأن الطلاق سبب للاعتداد (٤) أو لوجوب (١) العدة، (فاستعير الحكم) و هو العدة لسببه.

فإن قيل: هذا الكلام لا يصح لوجوه ثلاثة:

أحدها: (١٦) أنه لوجعل هذا مستعارا عن الطلاق فالا يخلو اما أن يجعل مستعارا عن قوله: أنت طالق أو مطلقة أو طلقتك أو طلقى (نفسك). (١٧) لا يجوز الأول و الثانى و الثالث للاختلاف فى الصيغة، لأن قوله: "اعتدى" أمر، و الأول و الثانى ليس بفعل فضلا (١٨) عن أن يكون أمرا. و الثالث و ان كان فعلا فليس بأمر، و لا بد للاستعارة من الاشتراك فى الصيغة. فانظر فى قوله وهبت ابنتى منك، و قوله: أنت حرة، و قوله: أنت طالق، كيف تطابقا و التأما صيغة. (١٩) و كذلك الرابع، لأنه لو قال لها: "طلقى" لا يقع الطلاق بمجرد هذا

<sup>(</sup>۱) هكذا في جميع النسخ، و كذا في بعض الشروح، انظر التبيين (۱/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> نص الآية قوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تعتدونها فمتعوهن و سرحوهن سراحا جميلا". سورة الأحزاب (٤٩).

<sup>(</sup>۲) أنظر: بدائع الصنائع (۱۹۱/۳)، الاختيار (۱۷۳/۳)، روضة الطالبين (۸/ ۳٦۵)، التحقيق، لوحة (۳۹/أ)، التبيين (۱/۱۱).

<sup>&</sup>quot; في الأصل: الاعتداء.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: لوجود.

الأسرار. أنظر (۲۰۷/۲).

۷ ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في الأصل: قصدا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ج، د: کذا.

اللفظ

و الثانى: (١) ان الطلاق قبل الدخول ليس بسبب لوجوب (٢) العدة لقوله تعالى: "فما لكم عليهن من عدة تعتدونها (٣) فكيف يصح الاستعارة، و لئن كان سببا فاستعارة المسبب للسبب غير جائز، كما مر (٤) و هو الوجه الثالث. (٥)

قلنا: أما الأول: فنقول نجعله مستعارا عن قوله: كونى طالقا و قد صرح فى الخالات أنه إذا قال (لها): (٧) "تو طلاق (١٠) أو "طلاق شو" (١٠) تطلق (١١) من غير نية. (١٢)

و أما الثانى: فالطلاق سبب لوجوب (١٣) العدة على ما هو الأصل إذ (٤١)

<sup>(</sup>۱) ذكر صاحب التبيين أن هذا الاعتراض \_ بمعناه \_ و الذى يليه قد أوردهما. الخانقاهى: هذه النسبة إلى خانقاه، و هى بقعة يسكنها أهل الخير و الصوفية. و قد اشتهر جماعة بهذه النسبة. أنظر: كشف الظنون (١/١٢١)، حسن المحاضرة (١/١٨) \_ ١٨٨٠ \_ ١٩٩١). ثم أجاب عنهما و سأذكر اعتراض الخنقاهى و جواب صاحب التبيين عند جواب الشارح عن اعتراض الثالث.

<sup>. (</sup>۲) في الأصل: لوجود.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب (٤٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر (ص ۱۳۵).

<sup>(</sup>٥) هذه الوجوه الثلاثة ذكرها السغناقي أيضا. أنظر الوافي، لوحة (٣٥/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ذكرتها في (ص ۳۱)، الهامش (۱).

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> في الأصل، ب: استبدلت (طلاق) بـ(طالق). و ورد في الوافي كـما أثبت. اللوحة نفسها.

١ معناها: لتكن طالقا.

<sup>(</sup>۱۰) في الأصل، ب: استبدلت (طلاق) بـ (طالق) و في الوافي كما أثبت.

<sup>(</sup>۱۱) معناها: لتكن طالقا.

<sup>(</sup>۱۲) أنظر: كشف الأسرار (۲۰۸/۲)، الوافي، اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>۱۳) (لوجوب) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱٤) في ج: استبدلت (إذ) بـ(أن).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

النكاح شرع (١١) للدخول لا للطلاق، فالطلاق قبل الدخول يكون من العوارض، و العوارض غير داخلة في القواعد.

و أما الثالث: فنقول/انما لا تجوز استعارة الحكم للسبب إذا لم (٧٩/ب) يكن مختصا به، فأما إذا كان مختصا به (٢) فتجوز لأنه حينئذ يصير بمعنى العلة و المعلول، لأنه انما لا يجوز استعارة النكاح () (٣) للبيع و الطلاق للعتاق عندها (٤) لأنه كما يثبت ملك المتعة بالشرى يثبت بالهبة و الارث و الوصية و غيرها، فلم يكن لملك المتعة اختصاص بالشرى، و كذلك زوال ملك المتعة كما يثبت بالعتق يثبت بالرضاع و المصاهرة و التمجس فلا تجوز استعارة الحكم للسبب في مثل هذه الصورة لتزاحم الأسباب و انعدام الاختصاص الموجب للأفتقار المجوز للاستعارة، فإذا وجد الاختصاص و لم يكن للحكم بد من ذلك السبب فتجوز استعارة المسبب فالمدر أراد المسبب. قال الله تعالى: "انى أزانى أعصر خمرا" (٥) ذكر الخمر و أراد

<sup>(</sup>۱) (شرع) مکررة فی ج.

<sup>(</sup>۲) فأما إذا كان مختصا به) مكررة في د.

ثم ان صاحب التبيين ذكر اعتراضا على هذا الاختصاص أورده الخانقاهى حيث قال: هذا جواب لاطائل تحته، فان العدة لم تكن ثابتة فى الطلاق قبل الدخول، أنى تكون مختصا بالطلاق، قلنا: لا نسلم ذلك، لأن العدة كما تثبت بالطلاق تثبت بالوفاة، فلا يصح الاستدلال.

و أجاب عنه صاحب التبيين قائلا: نحن لا ندعى باختصاص العدة بالطلاق أن تكون العدة موجودة لا محالة بعد الطلاق، بل ندعى أن الطلاق على ما عليه الأصل علة العدة، و الطلاق قبل الدخول من العوارض \_ كما سبق ذكره فى الجواب الثانى \_ فلا يكون قادحا.

و أما الجواب عن النقض الثانى فأقول: العدة فى حال حياة الزوج لا يمكن أن تكون عدة وفاة، وكلامنا فى حال حياة الزوج، فتكون العدة مخصوصا بالطلاق. اه (٣٠٢/١).

<sup>(</sup>النكاح) مزيدة من ج. (النكاح)

<sup>&</sup>lt;sup>ن)</sup> أنظر: شرح فتح القدير (٣/ ١٩٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> سورة يوسف (٣٦).

العنب، (۱) لأنه لا بد للخسمر من العنب عندنا ، (۲) إذ الخسمر هى التى من ماء العنب (۳) إذ الخسمر هى التى من ماء العنب (۳) إذا غلى و اشتد، (٤) فكذلك (٥) هنا لا يتصور العدة (٢) بدون الطلاق بالنظر إلى الأصل. (٧)

<sup>(</sup>۱) اعترض الخانقاهي على هذا الاستدلال و قال بأنه فاسد، لأن ذلك من تسمية الشيء بما يؤول إليه كما في قوله تعالى: "انك ميت و انهم ميتون". سورة الزمر (٣٠)

و أجاب عنه صاحب التبيين قائلا: لا نسلم أن تسمية الشيء بما يؤول إليه منافية لاستعارة المسبب للسبب، و الأولى أن نقسم الكلام عليه و نقول: استعارة المسبب للسبب ثابتة في هذه الصورة أم لا؟ فإن قلت: نعم، فأى دليل أقوى من مساعدة الخصم، فأن قلت: لا، فقد كابرت، لأن السبب ما قد يكون مفضيا إلى الشيء، و العنب أيضا يفضى إلى الخمر، فيكون المدعى ثابتا. التبيين (٣٠٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (عندنا) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الاختيار لتعليل المختار (١٩٩٤)، الهداية (١٠٨/٤).

<sup>(</sup>۱) هذا عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله، فأما أبو حنيفة فأضاف إلى ذلك لفظ "و قذف بالزبد". أنظر الهداية (١٠٨/٤).

<sup>(°)</sup> في ج: فكذا.

<sup>(</sup>١١) في ب، ج، د: لا تصور للعدة.

<sup>(</sup>v) قال علاء الدين البخارى فى الكشف: و يؤيده \_ أى ما ذكره المصنف فى هذا الموضوع \_ ما ذكره الشيخ فى بعض مصنفاته فى أصول الفقه ان الطلاق يوجب العدة على ما عليه، الأصل، لا تنفك العدة عن الطلاق و لا الطلاق عن العدة على ما هو الأصل فى النكاح، إذ النكاح للدخول لا لعدم الدخول، فكان الدخول فيه أصلا لا عارضا. (٢٠٧/٢)، الوافى لوحة (٣٥/ب).

و كذلك قوله: استبرئى رحمك. وقد جاءت السنة أن النبى عليه السلام قال لسودة: "اعتدى ثم راجعها". وكذلك "أنت واحدة" يحتمل نعتا للطلقة ويحتمل صفة للمرأة. فإذا زال الإبهام كان دلالة على الصريح لا عاملا بموجبه.

قوله: وكذلك استبرئى رحمك) محتمل، لأنه تصريح  $\mathfrak{p}^{(1)}$  هو موجب للاعتداد، و معناه اطلبى براءة رحمة لأجل الوطئ و لكى تتزوج  $\mathfrak{p}^{(1)}$  بزوج  $\mathfrak{p}^{(1)}$  في ثبت الطلاق عند النية  $\mathfrak{p}^{(2)}$  بعد الدخول اقتضاء و قبل الدخول  $\mathfrak{p}^{(3)}$  مستعارا على مامر. (و قد جاءت السنة)  $\mathfrak{p}^{(1)}$  إلى آخره أيد هذا المعقول بالنص، أى أن المعنى الذى

<sup>(</sup>۱) في د: ما (بدون الباء).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: تتزوجي.

<sup>(</sup>۳) مزيدة من ج، أنظر لهذا الفرع: بدائع الصنائع (۱۰۵/۳)، الإختيار (۳/ ۱۳۷).

<sup>&</sup>quot; ني ج: نية.

<sup>(</sup>ه) (الدخول) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) روى أبو حنيفة عن الهيثم بن أبى الهيثم يرفعه إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم أنه قال لسودة: "اعتدى" فجعلها تطليقة يملكها فجلست على طريقه يوما فقالت: "يا رسول الله راجعنى" فو الله ما أقول هذا حرصا منى على الرجل و لكنى أريد أن أحشر يوم القيامة مع أزواجك، و أجعل يومى منك لبعض أزواجك، قال فراجعها.

أنظر: كتاب الآثار لمحمد بن الحسن، مكتبة أهل السنة و الجاعة كراجى (ص ٩٠)، مسند أبى حنيفة مع شرح الملا على القارى (ص ١٦٥).

و ذكر ابن سعد نحوه في طبقاته، (٥٣/٨)، و ابن حجر في الاصابة (١١٧/٨)، و البيهقي في السنن (٣٤٣/٧).

هذا و قال صاحب التبيين: و الما أورد \_ المصنف \_ حديث سودة بعد قوله: "استبرئى" لأن "استبرئى" فى معنى "اعتدى" لأنه تصريح بما هو المقصود من العدة، و هو تعرف براءة الرحم، فصصار الوارد فى "اعتدى" واردا فى "استبرئى"، لأنه فى معناه. اهر (١/ ٣٠٦).

۲٤٠ \_\_\_\_\_\_\_\_\_

ذكرنا فى "اعتدى" مؤثر عقلا معدل شرعا، (۱) أو نقول: القياس يقتضى البينونة فى "اعتدى" و "استبرئى رحمك" كما فى سائر الكنايات، الا انا تركنا القياس لهذا (۲) الحديث المخالف للقياس، و ما يثبت (۳) بخلاف القياس فغيره عليه لا يقاس الا إذا كان (فى) (۱) معناه من كل وجهف حينت ذيث بت (۱) بالدلالة لا بالقياس، و النص اغا ورد فى قوله: "اعتدى" و قوله: استبرئى رحمك"، فى معناه من كل وجه، فألحق به دلالة، و لا كذلك غيره / لما بينا من المعنى قبل هذا. (۱)

(و كذلك) قوله: (أنت واحدة يحتمل نعتا للطلقة) (٧) أي نعتا لمصدر مخذوف

ثم قال صاحب التبيين اعتراضا على الصدر الشهيد: و قال عامة مشايخنا لا يقع شيء، بل الكل على الاختلاف، لأن العامة لا يميزون بين وجوه الإعراب، فلا يصح بناء حكم يرجع إلى العامة على هذا. (٢٠٧/١ ـ ٣٠٨). و انظر لما

<sup>(</sup>۱) كون المعنى \_ أى العلة \_ مؤثرا و معدلا شرط من شروط العلة. أنظر لتفصيل ما ورد فى هذا الموضوع: أصول البندوى مع كشف الأسرار (٣٥١/٣ \_ ٣٥١/٥)، أصول السرخسى (١٧٧/٢)، المرآة على المرقاة مع حاشية الأزميرى (٣٢٣/٢)، التبصرة (ص ٤٦١)، المستصفى (٢٩٧/٢)، اللمع (ص ٧٤ \_ ٥٧)، جمع الجوامع مع حاشية العطار (٣١٦/٢)، مختصر ابن الحاجب (٧٥/٢)، البرهان لإمام الحرمين (٢/ ٩٧١)، شرح البدخشى على المنهاج آ

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نی ب، ج، د: بهذا.

<sup>(</sup>٣) في ب: ثبت.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>b) في الأصل: ثبت.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> أنظر: الوافي، لوحة (۳۵/ب)، و ص ۲۳۰ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۷) نقل صاحب التبيين عن الصدر الشهيد رحمه الله انه قال في الجامع الصغير: قال بعض أصحابنا: إذا أعرب الواحدة بالرفع لم يقع شيء و ان نوى، لأنها صفة شخصها، و ان أعرب النصب يقع من غير نية، لأنه نعت مصدر محذوف، و ان سكن و لم يحرك فتحتاج إلى النية، و ان نوى كان على الاختلاف، أي عندنا تقع واحدة رجعية، و عند الشافعية لا يقع شيء.

ثم الأصل فى الكلام هو الصريح، فأما الكنايات ففيها ضرب قصور من حيث انها تقصر عن البيان الا بالنية. و ظهر هذا التفاوت فيما يدرء بالشبهات، حتى أن المقر على نفسه ببعض الموجبة للعقوبة ما لم يذكر اللفظ الصريح لا يستوجب العقوبة.

معناه: أنت طالق تطليقة واحدة، و يحتمل صفة للمرأة أى واحدة (١) عند قومك أو منفردة عندى ليس معك غيرك، أو واحدة نساء العالم فى الجمال، (فإذا زال الابهام بالنية كان دلالة على الصريح لا عاملا بموجبه). أى إذا نوى به الطلاق كان دلالة (على) (٢) وجود الطلاق لأنه حينئذ كانت الواحدة صفة للطلاق، وصفة الطلاق بدون الطلاق محال، و كان ذكر الصفة دليلا على وجود الموصوف و هو الطلاق المعقب للرجعة لا أن يكون عاملا بموجبه، لأن موجب الواحدة هو التوحد و ذلك لا ينبئ عن الوقوع فضلا عن الرجعة بخلاف البائن و اخواته فان موجبها انقطاع النكاح (٣) فوجب العمل بموجبها.

(ثم الأصل في الكلام هو الصريح) (٤) لأن الكلام وضع للإفهام، و الصريح

ورد من التفصيل في هذا القول: كشف الأسرار (٢٠٨/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٤٧)، بدائع الصنائع (٣/ ١٠٥)، الهداية (١/٥٧١)، الاختيار (٣/ ١٣٢)، التبيين (٢/٧/١)، المرآة على المرقاة (٢/٧٢)، فتح الغفار على المنار (٤٣/٢).

<sup>(</sup>١) في الوافي: أي أنت واحدة ... أنظر اللوحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في الأصل: استبدلت (على) بـ(اللام).

<sup>(</sup>النكاح) بـ (النكاح) بـ (الطلاق). و في الوافي كما أثبت. اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>۱) أنظر ما ورد فى هذه المسألة: أصول السرخسى (۱۸۹/۱)، ١٩٠)، أصول البزدوى مع الكشف (۲۰۹/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ١٤٧)، نور الأنوار على المنار (۲/۲۷) و ما بعدها، فتح الغفار (۳۲/۲)، التبيين (۳۱/۲۱)، كشف الأسرار على المنار (۲/۳۷۲)، شرح ابن ملك (۵۱۹/۱)، الوافى، لوحة (۳۳/۱).

٣٤٢\_\_\_\_\_شرح المنتخب

هو التام في الاعلام. (١)

أما الكناية ففيها قصور و ابهام باعتبار الاشتباه فيما هو المرام. (٢)

قوله (ما لم يذكر اللفظ الصريح) كالزنا و السرقة، فأما إذا قذف رجل رجلا بالزنا فقال له آخر: صدقت، لم يحد المصدق، (٣) لأن ما تلفظ به كناية عن (٤) القذف لاحتمال مطلق التصديق وجوها مختلفة، لأنه يحتمل أن يقول: صدقت قبل هذا فلم كذبت الآن في هذا ؟

و كذلك لو قال لغيره: أما أنا فلست بزان، يريد التعريض بالمخاطب لم يحد، لأنه ليس بصريح في النسبة إلى الزنا.

فإن قيل: أليس انه (لو) (٥) قذف رجل رجلا بالزنا، و قال آخر: هو كما قلت، (٦) فان الثاني يستوجب الحد، و هذا تعريض (٧) محتمل أيضا.

<sup>(</sup>۱) لعد توقفه على نية أو قرينة بخلاف الكناية، فانها متوقفة عليهما. أنظر: حاشية الرهاوي على شرح ابن ملك (٥١٩/١).

<sup>(</sup>۲) و لهذا قالوا: ان ما يسقط بالشبهات لا يثبت بالكنايات، حتى ان المقر على نفسه ببعض الأسباب الموجبة للعقوبة ما لم يذكر الصريح كالزنا و السرقة لا يستوجب العقوبة. أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/١٧).

<sup>(</sup>٣) خلافا لزفر رحمه الله، فعنده يجد المصدق، لأن معنى قوله: "صدقت" أنه زان، فيكون قاذفا له كما إذا قال له: "هو كما قلت".

أنظر: كشف الأسرار على البزدوي (٢٠٩/٢).

<sup>(</sup>٤) في الأصل و في ب، جه: على.

<sup>(°)</sup> ساقطة من جميع النسخ، و أكملته من أصول السرخسى، لأن الشارح قد نقل هذا الموضوع عنه، و بخاصة هذا السؤال و جوابه منقول عنه بحروفه. أنظر (۱۸ / ۱۹)، كذلك ورد في الوافي بهذه الزيادة، لوحة (۳۹/أ).

<sup>(</sup>۱) لأنه بمنزلة الصريح في النسبة إلى الزنا، لأنه لا يحتمل وجها آخر. كذا في أصول السرخسي. الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>۷) التعريض نوع من الكناية يكون مسوقا لموصوف غير مذكور، كما تقول فى عرض من يؤذيا لمؤمنين: المؤمن هو الذى يصلى و يزكى و لا يؤذى أخاه المسلم، و يتوصل بذلك إلى نفى الايمان عن المؤذى. أنظر: المرجع السابق.

قلنا: (نعم) (١) ان كاف التشبيه يوجب، العموم (عندنا) (٢) في المحل الذي يحتمله، (٢٦) و لهذا قلنا في قول على رضى الله عنه: الها بذلوا الجزية لتكون دماؤهم كدمائنا و أموالهم كأموالنا"(٤)(٥) انه مجرى على العموم فيما/يندرئ بالشبهات (و فيما يثبت بالشبهات) ، (١) فهذا الكاف أيضا (٨٠/ب) يوجب العموم، لأنه حصل في محل يحتمله، فيكون نسبة له إلى (٧) الزنا قطعا بمنزلة

الكلام الأول على ما هو موجب العام عندنا. (٨)(٩)

ساقطة من الأصل، ب، ج، زيادة من د.

ساقطة من الأصل.

كذا قال في الوافي، لوحة (٣٦/أ).

فإن هذا عام عند الحنفية حتى يقتل المسلم بالذمي، و يضمن المسلم إذا أتلف خمر الذمي أو خنزيره، و دية الذمي تساوي دية، المسلم لأن المحل يحتمله.

و أما فيما لا يحتمل المحل العموم فلا يوجب كاف التشبيه العموم. أنظر: كشف الأسرار على المنار (١/٢٧٤، ٢٧٥).

سبق تخریجه، ص ۹۰، الهامش (۹۰).

ساقطة من الأصل، ب، و ورد في الوافي بالزيادة التي أثبتها، لوحة (٣٦/

في ج: استبدلت (إلى) بـ(في).

<sup>(</sup>مندن) ساقطة من ج. (عندن)

أنظ: أصول السرخسي (١/ ١٩٠)، (ص ٤٢) من هذا الكتاب.

؛ ۲٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## و القسم الرابع في معرفة وجوه الوقوف على أحكام النظم

و هي أربعة:

الاستدلال بعبارة النص و بإشارته و بدلالته، و اقتضائه.

أما الأول: فما سيق الكلام له و أريد به قصداً.

و الإشارة: ما يثبت بنظم مثل الأول الا أنه ما سيق الكلام لأجله.

قسوله: (والقسسم الرابع) (١) إعلم أن هذا القسسم رابع بالنظر إلى أصل

و كون الدلالة و الاقتضاء من أقسام المعنى ظاهر، و كذا كون العبارة و الإشارة، لأن العبارة و ان كانت نظما، إلا أن نظر المستدل إلى المعنى دون النظم، إذ الحكم الها يثبت بالمعنى دون النظم نفسه فان إباحة قتل المشركين مثلا يثبت بالمعنى الثابت بقوله تعالى: "فاقتلوا المشركين" سورة التوبة (٥)، لا بعين النظم، إلا أن المعنى لما كان مفهوما من النظم سمى الاستدلال استدلالا بالعبارة، و هو في الحقيقة استدلال بالمعنى الثابت بالعبارة، فصلح أن يكون من أقسام المعنى بهذا الطريق، و يجوز أن يكون جميع الأقسام للنظم و المعنى جميعا على أن يكون بعض الأقسام للنظم و بعضها للمعنى من غير أن يتعين القسم الرابع له. فتكون الدلالة و الاقتضاء راجعين إلى المعنى، و الباقي إلى النظم، و يحتمل أن يكون النظم و المعنى داخلين في كل قسم، إذ هو بصدد بيان أقسام القرآن الذي هو النظم و المعنى جميعا، فيكون الخاص اسما للنظم باعتبار معناه، و كذا العام و سائر الأقسام، و على هذا الرجه يمكن جعل الدلالة و الاقتضاء من أقسام النظم و المعنى أيضا، لأن المعنى فيهما لا يفهم بدون النظم. و هذه الأوجه كلها لا تخلو عن تكلف، و الله أعلم بحقيقة مراد المصنف. اهد التحقيق لوحة (۳۷)أ).

<sup>(</sup>۱) قال علاء الدين البخارى في التحقيق: الأقسام المتقدمة أقسام النظم، و هذا قسم المعنى بدليل أن صاحب المتن ذكر النظم في الأقسام المتقدمة فقال: في وجوه النظم، في وجه البيان بذلك النظم، في استعمال ذلك النظم، فتعين هذا القسم للمعنى.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_6 كأ ' المستحديث المستحديث

التقسيم، خامس باعتبار المقابل. و هذا القسم راجع إلى المستدل<sup>(۱)</sup> و هو المراد بقوله: (في معرفة وجوه الوقوف على أحكام النظم) (۱) أي المجتهد يقف على الأحكام بهذه الوجوه.

أما العبارة: فهى النظم المعنوى أى المسوق له الكلام، فأنت تعبر بواسطة النظم إلى المعنى المقصود من الكلام، فكان هذا النظم موضع العبور إلى المعنى المقصود، (٣) فكان النظم المسوق له () (١) الكلام عبارة.

فالحاصل: ان المتكلم بعبر من المعنى إلى اللفظ، و السامع يعبر من اللفظ الى المعنى.

و الإشارة هى الملفوظ المنظوم، غير أن الكلام لم يسق له، لكن وقع بين أثناء المقصود و تضاعيفه. (٥)

و الدلالة: ما أدى إليه المعنى اللغوى لا عين<sup>(١٦)</sup> المعنى<sup>(١٧)</sup> اللغوى. و الاقتضاء ما يزاد على النص ضرورة صحة النص. <sup>(٨)</sup>

(Y)

<sup>(</sup>۱۱) أي المجتهد. كذا في الوافي، لوحة (٣٦/أ)، و يذكره الشارح بعد سطر.

<sup>(</sup>۲) تبع المصنف رحمه الله فخر الإسلام رحمه الله فى تسمية الباب و خالف ما فى التقويم و أصول السرخسى لأنهما سمياه: "باب القول فى أقسام الاحكام الثابتة بالظاهر دون القياس بالرأى". أنظر: أصول البزدوى (۲/۲۱)، التقويم، لوحة (۷/۱)، أصول السرخسى (۲/۲۳۱).

<sup>(</sup>۳) قال فى الوافى: فموضع العبور للوسيلة إلى المقصود، لا للمقصود فكان فى التسمية بهذا اشارة إلى أن المقصود منه المعنى، كذا ذكره الإمام بدر الدين الكردرى رحمه الله. اه لوحة (٣٦/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> (من) مزیدة من ب.

<sup>(</sup>٥) في ج: تضاعفه. و ورد في الوافي كما أثبت. أنظر اللوحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> في جميع النسخ (غير) ماعدا نسخة ج، و فيها (عين).

<sup>(</sup>المعني) ساقطة من جـ.

<sup>(^)</sup> قال التفتازاني رحمه الله في التلويح: و قد حصروا دلالة اللفظ على المعنى في عبارة النص و إشارته و دلالته و اقتضائه، و وجه ضبطه على ما ذكره القوم: ان الحكم المستفاد من النظم اما أن يكون ثابتا بنفس النظم أو لا، و الأول: ان

و لا بد أن تعرف التفرقة بين عبارة النص و بين الثابت بعبارة النص و بين إشارة النص الناس عنها إشارة النص الناس عنها غافلون.

فنقول: ما أثبت الحكم بصيغته مع سوق الكلام له فهو عبارة النص و الحكم الثابت به ثابت بعبارة النص.

و ما أثبت الحكم بصيغة من غير سوق الكلام له، (فهو) (٣) إشارة النص و الحكم الثابت به ثابت بإشارة النص.

(و ما أثبت الحكم لا بصيغته بل بمعنى الصيغة له فهو دلالة النص و الحكم الثابت به ثابت بدلالة النص). (٤)

و ما أثبت الحكم لا بصيغته و لا بمعنى الصيغة، بل بأمر زائد ثبت ضرورة شرعا، أو عقلا، فهو مقتضى النص، و الحكم الثابت به ثابت بمقتضى النص. قوله: (فأما الأول (٥) فما سيق الكلام له و أريد به

كان النظم مسوقا له فهر العبارة و الا فالإشارة، و الثانى: ان كان الحكم مفهرما منه لغة فهى الدلالة أو شرعا فهر الاقتضاء، و إلا فهى التمسكات الفاسدة. و على ما ذكره صاحب التوضيح ان المعنى الذى يدل عليه النظم اما أن يكون عين الموضوع له أو جزئه أو لازمه المتأخر، أو لا يكون كذلك و الأول: اما أن يكون سوق الكلام له فيسمى دلالته عليه عبارة أو لا يكون سوق الكلام له فيسمى إشارة، و الثانى: ان كان المعنى لازما متقدما للموضوع له فالدلالة اقتضاء، و إلا فان كان يوجد فى ذلك المعنى علة يفهم كل من يعرف اللغة أى وضع ذلك اللفظ لمعناه ان الحكم فى المنطوق لأجلها فدلالة نص، و إلا فلا دلالة أصلا، و التمسك بمثله فاسد. اه التلويح مع التوضيح (٢٤٦/١).

<sup>(</sup>۱) (النص) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، و من ب، د.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل و من جه، د.

<sup>(</sup>٥) أي العبارة، و الها قال: الأول، و لم يقل: الأولى على تأويل القسم الأول. أنظر

اسم التحقيق\_\_\_\_\_

قصدا) (۱) الضمير البارز في "له" و المستتر (۱) في "أريد" يعود " (۱) إلى "ما" و الضمير في "به" يعود إلى الكلام، أي الثابت بالعبارة ما كان/السياق ( ۱۸/أ) لأجله و يعلم قبل التأمل ان ظاهر اللفظ يتناوله. (۱) و الثابت بإشارة النص ما عرف بنفس الكلام بنوع تأمل من غير أن يزاد عليه شيء أو ينقص (۱) عنه، لكن الكلام ما سيق له و لا هو المراد بالإنزال (۱) (۱) حتى يسمى نصا (۱) و لا عرف

التبيين (١/٣١٣).

<sup>(</sup>۱) قول المصنف: (و أريد به قصدا) ليس فيه زيادة فائدة، لأن الشيء إذا سيق لأجله الكلام يكون ذلك الشيء مرادا قصدا لا محالة، لأنه إذا لم يكن مرادا قصدا مع سوق الكلام لأجله يلزم العبث، تعالى الشارع عن ذلك علوا كبيرا. كذا قال صاحب التبيين (۱/۳۱۳)، لكن صاحب الكشف كشف فيه فائدة حيث قال: قوله (ما سيق الكلام له) تعرض لجانب اللفظ، (و أريد به قصدا) تعرض للمعنى. كشف الأسرار (۲/۰/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: المستكن.

<sup>(</sup>۳) كذا في جميع النسخ، و في الوافي: يعبودان. و هو الصحيح. أنظر لوحة (۳۱/أ).

<sup>(</sup>٤) في ب: متناوله، و في د: متناول له.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: نقص.

<sup>(</sup>١١) في الأصل، ب، جه: بانزل، بدون الألف قبل اللام.

<sup>(</sup>الراد) زيادة من الأصل. (المراد) (المرد) (المرد) (المرد) (المرد) (المرد) (المرد) (المرد) (المرد) (المرد) (المر

<sup>(^^)</sup> أراد الشارح هنا أن يشير إلى الفرق بين الإشارة و النص، و لو أشار إلى الفرق بين العبارة و النص لكان أولى، إذ اختلف الشارحون فيه لصعوبة التمييز بينهما و عسره كما صرح بعضهم بذلك، و إليك خلاصة المسألة:

قال صاحب التبيين: "لو قال المصنف رحمه الله: ما سيق الكلام لأجله بنسبة المستدل، لكان أولى ليخرج من الحد النص، لأن النص أيضا هو الذى سيق الكلام لأجله، غير أن التصرف فيه لا من جهة المستدل بل من المتكلم".

ثم قال رحمه الله: "و يحتمل أن المصنف ترك هذا القيد اعتمادا لذكر الاستدلال قبيل هذا".

و نقل الملافنري عن بعض الفضلاء أنهم قالوا: ان الفرق بين النص و بين عبارة

٢٤٨\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

أيضا بنفس الكلام في أول ما قرع سمعه من غير تأمل حتى يسمى (١) ظاهراً. (٢)

النص عسير جدا، لأن كل واحد منهما سيق له الكلام. فيصدق أحدهما على الآخر، و الاشتراك في الحدود فالتمييز بينهما بالاعتبار، و هو أن النص تصرف في الكلام، لكن من جهة المتكلم، و في العبارة أيضا تصرف في النظم، لكن من جهة المستدل، و التغاير بالاعتبار كاف في الفرق بينهما.

و قال السغناقى فى الفرق بينهما: ان النص من أقسام النظم و العبارة من أقسام المعنى. نقله عنه صاحبا التحقيق و التبيين فلم يرتضياه و رد عليه صاحب التبيين، قائلا: هذا مجرد إدعاء لا برهان عليه، لأن الاشتراك فى الحد و يوجب الاشتراك فى المحدود و هنا فيما نحن فيه لما كان لكل واحد منهما حد واحد، و هو الذى سيق الكلام لأجله، كان حقيقة كل واحد منهما حقيقة الآخر بعينه و الصحيح هو ما قلته أولا بقولى: ما سيق الكلام لأجله بنسبة المستدل. و ذهب صاحب التحرير إلى أن عبارة النص تعم النص و الظاهر حيث قال: "عبارة النص: أى اللفظ (فسر لئلا يتوهم أن المراد ما يقابل الظاهر كما سيشير إليه) دلالته (أى اللفظ) على المعنى مقصودا أصليا، و لو (كان ذلك المعنى) لازما (لما وضع له، و لو بالمعنى الأعم)، و هو (أى كون المعنى مقصودا أصليا من ذكر لفظه هو) المعتبر عندهم (أى عند الحنفية) فى النص (المقابل للظاهر) أو (دلالته على المعنى حال كونه مقصودا غير أصلى) و هو (كون المعنى مقصودا غير أصلى هو) المعتبر (عندهم) فى الظاهر.

و (قد) يقال: (في تعريف عبارة النص كما قال فخر الإسلام و من تبعه) ما سيق له الكلام، و المراد (ما سيق له) سوقا أصليا أو غير أصلي.

أنظر: التحقيق، لوحة (1/70)، التبيين (1/70 \_ 1/5)، التحرير مع التيسير (1/70 \_ 1/5)، المرآة على المرقاة (1/70 \_ 1/5)، شرح ابن ملك (1/70)، نور الأنوار (1/70)، الوافى، لوحة (1/70).

<sup>(</sup>١) في الأصل: سمى.

<sup>(</sup>٢) أنظر المراجع السابقة.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٢٤٩

كما في قوله تعالى: "للفقراء المهاجرين" \_ الأية \_ سيق الكلام لبيان ايجاب سهم من الغنيمة لهم، و في اشارة إلى زوال املاكهم إلى الكفار و هما سواء في إيجاب الحكم إلا أن الأول أحق عند التعارض.

و لما عرف بنفس اللفظ بواسطة التأمل من غير زيادة و لا نقصان سمى إشارة.

نظيره في المحسوسات أن من نظر إلى شيء يقابله فرآه و رأى مع ذلك غيره يمنة و يسرة بأطراف عينيه من غير قصد، فما يقابله فهو المقصود بالنظر، و ما يقع عليه أطراف بصره فهو مرئى بطريق الإشارة تبعا لا قصدا.

و من رمى سهما إلى صيد فربما أصاب<sup>(۱)</sup> الصيدين<sup>(۲)</sup> و زيادة <sup>(۳)</sup> بزيادة حذقه فى ذلك العمل، فاصابة الذى قصد منهما موافق للعادة و اصابته الآخر فضل على ما هو العادة حصل بزيادة حذقه. و معلوم أنه يكون مباشرا<sup>(1)</sup> فعل الاصطياد فيهما، فكذلك هنا الحكم الثابت بالإشارة و العبارة، كل واحد منهما يكون ثابتا بالنص، و ان كان عند التعارض الثابت بالعبارة أولى. (۱۵)

و بيان هذين النوعين في قوله تعالى: "للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم و أموالهم"<sup>(١)</sup> فالآية سيقت لبيان استحقاق<sup>(٧)</sup> سهم<sup>(٨)</sup> من الغنيمة للفقراء

<sup>(</sup>۱) **نی** ب، ج: یصیب.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج، د: مباشر.

<sup>(\*)</sup> نقل الشارح هذا التنظير من أصول السرخسى، أنظر (٢٣٦/١)، التقويم لوحة (٧/٧٠)، و أورد صاحبا التحقيق و التبيين جزءا منه ثم قال صاحب التحقيق: فكما أن إدراك ما ليس بمقصود بالنظر مع إدراك ما هو المقصود منه من محاسن الكلام، و أقسام البلاغة.

أنظر: التحقيق، لوحة (٣٧/أ)، التبيين (٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحشر (۸).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: الاستحقاق.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> في ب: بينهم.

٢٥٠\_\_\_\_\_شرح للنتخب

المهاجرين، (۱) لأنها نزلت لبيان هذا الحكم على سبيل التفسير لما سبق فى أول الآية و هو قوله تعالى: "ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى، فلله و للرسول و لذى القربى و اليتامى و المساكين "(۱) إلى قوله: "للفقراء المهاجرين". و فى الآية إشارة (۱) إلى أن استيلاء الكفار على أموال المسلمين سبب لثبوت الملك لهم فيها، و إشارة إلى زوال ملك الملاك عنها حيث سماهم "فقراء" مع إضافة الديار و الأموال (إليهم). (1)

فإن قيل: يحتمل أنه انما سماهم/فقراء لبعدهم عن الأموال. (٨١/ب)

قلنا: الفقير حقيقة من لا يملك المال،  $(^{0})$  لا  $(^{1})$  من بعدت يده عن المال لأن الفقر ضد الغناء. و الغني  $(^{0})$  حقيقة من يملك المال لا  $(^{(\Lambda)})$  من قربت يده من المال، حتى لا يكون المكاتب غنيا حقيقة \_ و إن كان في يده أموال جمة \_ حتى لا تجب عليه الزكاة، و يحل له أخذ الصدقة. و ابن السبيل غنى حقيقة و إن كان صفر اليد عن المال لقيام ملكه و لهذا وجبت الزكاة عليه.

و مطلق الكلام محمول على حقيقته. و هذا حكم ثابت بصيغة الكلام من

<sup>(</sup>۱) و ثبوت هذا السهم من الغنيمة بعبارة النص، أنظر: أصول السرخسى (۲۳۲/۱)، التقويم، لوحة (۷۲/۰)، المرآة على المرقاة (۷٤/۲)، التوضيح (۲٤۷/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۱٤۹)، كشف الأسرار على المنار (۲۲۷/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحشر (۷).

<sup>(</sup>٣) أنظر المراجع السابقة.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، و في ب، د: لهم.

<sup>(</sup>۵) أنظر تفصيل ما ورد في معنى الفقير و المسكين و اختلاف العلماء فيه لغة و شرعا: لسان العرب (٥/ ٣٤٤٤)، المغرب (ص ٣٦٤)، مختار الصحاح (ص ٨٠٨)، بداية المجتهد (٢/٢٧٦)، التعريفات (ص ١٦٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: استبدلت (لا) بـ(لأن).

<sup>(</sup>٧) في الأصل: الغناء.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في ج: استبدلت (لا) بـ(لأن).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_فسم التحقيق

غير زيادة و لا نقصان، و لكن لما كان لا يتبين ذلك الا بالتأمل<sup>(۱)</sup> اختلف العلماء فيه لاختلافهم (۲) في التأمل. و لهذا قيل: الإشارة من العبارة بمنزلة الكناية من الصريح، (۳) و بهذا (٤) يعرف الفرق بين الظاهر و الإشارة. فانهما و ان الكناية من الصريح، أن الإشارة قد استويا من حيث أن الكلام لم يسق لهما الا أنهما افترقا من حيث أن الإشارة قد () (٥) تقع خفية فتحتاج إلى نوع تأمل بخلاف الظاهر. و لهذا خفي على الشافعي رحمه الله (٢) حيث قال بعدم زوال أملاكهم عما خلفوا في دار الحرب. (١) مثاله من السنة، قوله عليه السلام: "اغنوهم عن المسألة في مثل هذا اليوم". (٨) فالثابت بالعبارة وجوب أداء صدقة الفطر في يوم العبد إلى الفقير، و سوق الكلام الذك. (٩)

و للثابت (١٠) بالإشارة أحكام:

<sup>(</sup>١) في الأصل: بتأمل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: كاختلافهم.

أو بمنزلة المشكل من الواضع، كذا فى أصول السرخسى، و الشارح نقل جواب السؤال الذى أورده من أصول السرخسى (٢٣٦/١)، و أورد صاحب التقويم أيضا هذا الجواب مختصرا، لوحة (٧٧٠)، الوافى، لوحة (٣٦/٠).

<sup>&</sup>quot; في الأصل و في ج: و لهذا.

<sup>(</sup>ه) (یکون) مزیدة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> (رحمه الله) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>٧) أنظر: روضة الطالبين (١٠/٢٥٤).

أخرجه الدارقطنى فى سننه عن ابن عمر رضى الله عنه بلفظ: "اغنوهم فى هذا اليـوم"، كـتـاب زكاة الفطر (١٥٣/٢). و ذكـره صاحب نصب الراية بلفظ: "اغنوهم عن المسألة فى هذا اليوم". و قال: غريب بهذا اللفظ. أنظر: نصب الراية (٣٢/٢).

<sup>(</sup>١/ ٢٤٠). في أصول السرخسي: و السياق لذلك (١/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>۱۰) في ب، ج، د: الثابت (بدون اللام).

۲۵۲\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

منها: انها لا تجب إلا على الغنى، لأن الإغناء الها يتحقق (١١ من الغنى كالتمليك، الها يتحقق من المالك.

و منها: ان الواجب أن (٢) تصرف إلى المحتاج، لأن اغناء الغنى لا يتحقق و انما يتحقق اغناء المحتاج.

و منها: انه (۲) ينبغى أن (٤) يعجل أداؤها قبل الخروج إلى المصلى ليستغنى عن المسألة و ليحضر (٥) المصلى فارغ البال من قوت العيال، فلا يحتاج إلى السؤال. و لهذا قال أبو يوسف رحمه الله: لا يجوز صرفها الا(٢) إلى فقراء المسلمين. (٧)

ففى قوله: "فى مثل هذا اليوم" إشارة إلى ذلك، يعنى أنه يوم عيد للفقراء و الأغنياء جميعا. و انما يتم ذلك للفقراء إذا استغنوا عن السؤال فيه

و قالا: (<sup>۸)</sup> الأولى أن يصرفها/إلى فقراء المسلمين كما أن الأولى (۸۲/أ) أن يجعل أداؤها قبل الصلاة، و ان كان التأخير جائزا. (۹)

و منها: أن وجوب الأداء يتعلق بطلوع الفجر، لأن اليوم اسم للوقت من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، و الما يغنيه عن المسألة في ذلك اليوم إذا (١١٠) أدى (١١١) فيه.

<sup>(</sup>۱) (انما يتحقق) ساقطة من ب.

<sup>.</sup> (۱) (ان) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱<sup>۲۳)</sup> (انه) ساقطة من ب.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب: استبدلت (ان) بـ(انه).

<sup>(</sup>٥) في ب، ج: يحضر (بدون اللام).

<sup>(</sup>۱۱) (الا) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> أنظر: بدائع الصنائع (۷٤/۲).

<sup>(</sup>٨) أي أبو حنيفة و محمد رحمهما الله.

<sup>(</sup>١) أنظر المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (إذا) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱۱۱) في د: أداء.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و منها: أنه يتأدى الواجب بمطلق المال، لأنه اعتبر الإغناء، (۱) و ذلك يحصل بالمال المطلق، و ربما يكون حصوله بالنقد أتم من حصوله بالحنطة و الشعبر و التمر.

و منها: أن الأولى أن يصرف صدقت ه<sup>(۱)</sup> إلى مسكين واحد، لأن الإغناء بذلك يحصل، و إذا فرقها على المساكين كان هذا في الإغناء دون الأول. و ما كان أكمل فيما هو المنصوص عليه فهو أفضل. (۳)

فهذه أحكام عرفناها بإشارة النص. و هو معنى جوامع الكلم الذى قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "أوتيت جهوامع الكلم واختصر لى الكلام اختصارا". (1) و به يتم البلاغة، و يظهر الإعجاز.

فهذا مثال الثابت بعبارة النص و إشارته من الكتاب و السنة. (٥)

<sup>(</sup>١) في الأصل: الغناء

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (صدقته) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>نهو أفضل) ساقطة من جـ. (r)

<sup>(1)</sup> ذكره السيوطى فى الجامع الصغير بلفظ: "أعطيت" مكان "أوتيت" عن ابن عمر رضى الله عنه، نقلا عن مسند أبى يعلى. و قال: حديث حسن.

و قال المناوى: رواه عنه أيضا البيهقى فى الشعب، و الدارقطنى عن ابن عباس رضى الله عنهما.

أنظر: فيض القدير (١/ ٥٦٩)، سنن الدارقطنى، كتاب المكاتب (١٤٤/٤، ١٤٤/٠).

## و أما دلالة النص فما ثبت بمعنى النظم لغة لا استنباطا

قوله: (و هما سواء في إيجاب الحكم) أي يثبت (١) الحكم بهما قطعا الا أن الأول أحق عند التعارض. (٢) لأن العبارة منظوم مسوق، و الإشارة منظوم فحسب.

فما فى الإشارة وجد فى العبارة و زيادة، فتعارضت العبارة و الإشارة من حيث النظم، و ترجحت العبارة بما خصت بها، و هو السوق. (٣)

(و أما دلالة النص فما ثبت بمعنى النظم (ع)

فنقول: سوق الآية لبيان منزلة الشهداء، و الما فهمت ما فهمت بطريق الإشارة الحاصلة من لفظ "الأحياء"، و هذه الإشارة تعارضها عبارة قوله تعالى: "و صل عليهم ان صلاتك سكن لهم" التوبة (١٠٣) أى رحمة لهم فيصار الترجيح للعبارة، لا للإشارة لما قلنا، و أما كونهم أحياء، فنقول ذلك في حق أحكام الآخرة، لا في حق أحكام الدنيا، و الدليل على هذا أن أموال الشهداء تقسم بين ورثتهم، و أزواجهم تجب عليهن العدد ثم يجوز لهن التزوج، و كذا لا ارث لهم إذا مات واحد من أقربائهم فعلم أنهم أموات في حق أحكام الدنيا، و الصلاة حكم من أحكام الدنيا فيصلى عليهم، و كونهم مغفورا لهم لا ينافي الصلاة مثن ألنبي و الصبى يصلى عليهما و لا ذنب لهما. كذا في التبيين المجتهد (١/١٨٠)، وانظر روضة الطالبين للنووي (١/٨١٨)، بداية المجتهد (١/٢٠٠)، كشف الأسوار (٢/٠١٠).

<sup>(</sup>۱) نی د: ثبت.

<sup>(</sup>۲) نظير التعارض ما قال الشافعى رحمه الله: ان الشهيد لا يصلى عليه لقوله تعالى: "و لا تحسب الذين قتلوا فى سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم" آل عمران (۱۲۹) سماهم أحياء، و الحي لا صلاة عليه.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: سوق \_ بدون الألف و اللام \_ .

انا في جميع النسخ: بمعنى النص، و كذلك في التبيين، الا أني رجحت "النظم" بدل "النص" الأمرين:

أولا: نسختا المتن اللتان اعتمدت عليهما ورد فيهما "النظم" لا "النص".

ثانيا: و كذلك ورد في أصول السرخسي و أصول البزودي "النظم". أنظر: أصول السرخسي (١/ ٢٤١)، أصول البزدوي (٢١٩/٢)، التبيين (٣١٧/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_٥٥

بالرأى كالنهى عن التأفيف، يوقف به على حرمة الضرب من غير واسطة التأمل و الاجتهاد.

لغة).(١)

(و انما يعنى به ظاهرا) (۲) يعرف بسماع اللفظ من غير تأمل حتى يستوى فيه الفقيه و العربى الذي ليس بفقيه بمنزلة الحكم ببديهة العقل يعرف بالعقل من غير تأمل.

فمن حيث أانه لم يثبت بعين اللفظ لم نسمه عبارة، و من حيث انه يثبت بعنى النص لغة لا رأيا و لا اجتهادا لوضوحه يسمى دلالة النص. (٣)

و لسنا (٤) نعنى (به) (٥) ظاهر معنى اللغة، و لكنا نعنى به ما يؤدى إليه معنى اللغة، كالضرب/فإن له معنى لغويا، و هو استعمال آلة التأديب (٨٢/ب)

<sup>(</sup>۱) أنظر ما ورد من تعريف دلالة النص و شرحه: المراجع المذكورة سابقا، ميزان الأصول (ص ٣٩٨)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٥٤)، التوضيع (ص ٢٤٩)، المرآة مع حاشية الأزميري (٧٨/٢)، التحرير مع التيسير (١/٠٠)، شرح ابن ملك (١/٥٢٥)، نور الأنوار (١/٣٨٣)، فتح الغفار (٢/٤٥)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١/٨٠٤ ـ ٤٠٩)، التقويم لوحة (١٧/ ب)، (٢٧/أ)، منافع الدقائق (ص ١٢٦).

<sup>(</sup>۲) في جميع النسخ: و معنى ظاهر. و قد صححته من كشف الأسرار على المنار حيث هذه العبارة موجودة فيه بحروفها. أنظر (۳۸۳/۱).

<sup>(</sup>۳) و لا يسمى قياسا، كذا فى كشف الأسرار على المنار (٣٨٣/١) و لكن صاحب الميزان قال: و المعنى الموجب إذا كان خفيا يسمى "قياسا"، و إذا كان جليا يسمى "دلالة"، أما فى الحالين ليس هو اثبات الحكم بعين النص مضافا اليه، فيكون حد دلالة النص: هو القياس الجلي. اه

أنظر: (ص ٣٩٩)، و سيرد الشارح على هذا القول في ص ٢٥٩).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب: ليس.

<sup>(°)</sup> ساقطة من جميع النسخ، و قد أكملته من كشف الأسرار على المنار. أنظر المحل نفسه.

فى محل صالح (له) (۱) بالإيقاع (فيه) (۲) يفضى إلى شىء و هو الإيلام، و هو مستفاد من المعنى اللغوى، لا عين المعنى اللغوى و هو الإيلام ثابت بدلالة النص.

ف الجمع بين المنصوص عليه و غير المنصوص عليه بما أدى إليه المعنى اللغوى: دلالة النص، (٣) و الجمع بين المنصوص عليه و غير المنصوص عليه بالمعنى المستنبط شرعا: قياس.

أو نقول لزيادة الايضاح: الدلالة ما يدخل في جواب الماهية (1) و القياس في الكمية. و لأنا إذا قلنا في حد الضرب انه استعمال آلة التأديب في محل صالح (له) (٥) بالايقاع فيه للإيلام (٢) فصار للضرب صورة معقولة و معنى مقصود، و هو الإيلام إذ (٧) بدونه لا يسمى ضربا عرفا، بل لعبا و هذا المعنى المقصود داخل في ماهية الضرب، فإذا وجدنا هذا المعقول لغة في موضع آخر يثبت الحكم به

١١ و كذلك هذه ساقطة من جميع النسخ، و قد أكملته من المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>و الجمع بين المنصوص عليه و غير المنصوص عليه بما أدى إليه المعنى اللغوى دلالة النص) ساقطة من ب، جه، و هي مذكورة في كشف الأسرار على المنار (٣٨٤/١)، كشف الأسرار على البزدوي (٧٣/١).

الماهية تطلق غالبا على الأمر المتعقل مثل المتعقل من الأنسان و هو الحيوان الناطق مع قطع النظر عن الوجود الخارجي، و الأمر المتعقل من حيث إنه مقول في جواب ما هو يسمى ماهية، و من حيث امتيازه عن الأغيار هرية، و من حيث حمل اللوازم له ذاتا، و من حيث يستنبط من اللفظ مدلولا، و من حيث انه محل الحوادث جوهرا و على هذا.

و أما الماهية الاعتبارية فهى التى لا وجود لها إلا فى عقل المعتبر ما دام معتبرا، و هى ما به يجاب عن السؤال بكم. به يجاب عن السؤال بكم.

أنظر: التعريفات (ص ١٩٥ ـ ١٩٦).

<sup>(</sup>٥) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته لتقييم النص.

<sup>(</sup>١) في د: الإيلام (بدون اللام).

<sup>(</sup>v) في الأصل: استبدلت (إذ) بـ(و).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_٧\_

دلالة، و ()<sup>(۱)</sup> يكون عنزلة الثابت بالنص لأن<sup>(۱)</sup> بالنص يثبت الحكم، و لهذا النص صورة معقولة و معنى معقول لغة حتى صار النص متعرضا<sup>(۱)</sup> لهذا المجموع لغة حتى يعرفه جميع أرباب اللسان. فكان المعنى المعقول لغة بعض الماهية، بل الركن الأعظم و المقصد الكلى. (1)

أما (فى) (6) القياس فالمعنى المستنبط الفقهى لا يدخل فى جواب الماهية، لأنه لا يدخل عليه المعنى المعقول لغة، و ذلك فى حديث الربا فإن المعنى المعقول لغة من قوله عليه السلام: "الحنطة بالحنطة " [1] إلى آخره \_ لا يدل على المعنى القهى المستنبط بالرأى، فان الحديث لا يدل (على) (٧) أن حكم النص وجوب المماثلة و ان العلة القدر مع الجنس أو حكم النص الحرمة إلى غاية و العلة لهذه الحرمة الطعم مع الجنس أو العلة الاقتيات و الإدخار، (٨) فإاذ كان نص الربا و معناه المعقول لغة لا يدل على هذا المشار المستنبط بالرأى فلا شك أنه لا يدخل فى جواب الماهية و لا يذكر أيضا فى طريق فى (١) الماهية، بل كان بمعزل (١٠) من المعانى بالرأى (٨٣/أ) بل لا يخطر بالبال إلا بعد تفكر و تأمل واستنباط لمن شرح الله صدره و جعله مفزعا لأمة نبيه و ملجأ لمتبعى صفيه (١١) محمد صلى الله عليه و سلم.

<sup>(</sup>۱) (لا) مزيدة من الأصل.

<sup>(1)</sup> في ج: استبدل (لأن) بـ(لا).

<sup>(</sup>۳) نی جه: متعوضا، و نی د: معترضا.

<sup>(1)</sup> في الأصل: الجلي.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه. أنظر فی ص، ۱۹، و رقم الهامش (۸).

<sup>(</sup>Y) ساقطة من جميع النسخ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> أنظر (ص ٤٧) الهامش (٣).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> (في) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> ف*ي ج*: يعزل.

<sup>(</sup>۱۱) في ج: صفته.

و "انما" يذكر في جواب "لم" و ذلك انه إذا سئل المستنبط لم حرم الفضل في المكيل بالمكيل بعد المجانسة؟ فانه يستخرج حكم النص أولا من النص، ثم ينظر أنه مهلول، وبعده إذا احتاج في نظيره في الفرع الذي لا نص فيه إلى الحكم: اما بالسؤال عنه، أو بوقوع الحادثة يغوص (۱) في معاني النص، و يميز المعنى المؤثر وصفا المعدل شرعا من المعاني الاتفاقية مع الانابة إلى الله تعالى و الاستهداء منه، و التفرغ (۲) إليه.

ثم يقول: (۱) اغا حرم الفضل في المنصوص لما ان حكم النص وجوب المماثلة، لأن معنى قوله عليه السلام: "الحنطة بالحنطة..." أي بيعوا الحنطة، لأن الباء حرف الصاق فيقتضى فعلا، و الأمر للإيجاب، و البيع مباح فلا بد من صرف الأمر إلى الحال التي هي شرط، و لا تجب المماثلة في موضع لا يتصور فيه الماثلة، لأنه يصير تكليف ما ليس في الوسع. فايجاب التسوية بين هذه الأموال يقتضى أن يكون أمثالا متساوية، و لن يكون كذلك الا بالقدر المسوى للصورة و الجنس المسوى للمعنى، فصار حكم النص () (٥) وجوب التسوية بينهما في القدر، و (١) الحرمة عند الفضل بناء على فوات الأمر. فإذا وجدنا الأرز و غيره أمثالا متساوية لوجود الكيل و الجنس فتجب فيها المماثلة، و كان الفضل على (١) المماثلة فيها فضلا خاليا عن العوض في عقد البيع مثل حكم النص بلا تفاوت، المماثلة فيها فضلا خاليا عن العوض في عقد البيع مثل حكم النص بلا تفاوت، فيحرم بطريق القياس، لكن لا يقطع الحكم في الفرع، بأن الحكم فيه كذا قطعا، بل فيحرم بطريق القياس، لكن لا يقطع الحكم في الفرع، بأن الحكم فيه كذا قطعا، بل

<sup>(</sup>۱) في د: يفوض.

<sup>(</sup>۲) في ب: التفزع، و في د: التفرع.

<sup>(</sup>r) في الأصل: نقول.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> انظر تخریج الحدیث فی ص، ۱۹، و رقم الهامش (۸).

<sup>(</sup>ه) (في) مزيدة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب: استبدلت (و) بـ(ثم).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ب: علة.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> (ثمة) ساقطة من ب، ج.

منه <sup>(۱)</sup> برىء. <sup>(۲)</sup> و أين مـثل <sup>(۳)</sup> هذا الاعـتـبـار و الاسـتنبـاط في الدلالة؟ إذ هي مكشوفة القناع، مرفوعة اللثام كاسمها، إذ الدلالة من "دل عليه \_ يدل \_ دلالة فهو دليل" و اشتقاق اللفظ مناد بوضوح أمره و ظهور شأنه.

أما القياس/فاسم من "قايسه(٤٠) مقايسة ـ و قياسا". (٥٠) و انه يشعر (٨٣/ب) بأنه لا بد فيه من استعمال الرأى و النظر فيه بالجد حتى يترك المطلوب فبالوقوف على هذه المقدمات تبين معنى قوله: (بمعنى النظم لغة لا استنباطا بالرأى) و ظهر أن الدلالة و القياس(١١) لا يتماثلان و لا ينسلكان في سلك بخلاف ما يقوله بعض العلماء<sup>(٧)</sup>

هذا و قد ذهب جمهور مشايخ الحنفية رحمهم الله إلى أن الدلالة ليست من القياس، و منهم من قال انها نوع من القياس \_ كما سبق \_ و هو نص الشافعى رضى الله عنه في رسالته و اختيار إمام الحرمين و الإمام فخر الدين الرازي.

و قال المحقق التفتازاني رحمه الله ما حاصله: ان الثابت بها فوق الثابت بالقياس، لأن المناط هنا يدركه كل من يعرف اللغة، و كأنه ثابت بنفس النظم. و يستدل على مغايرتهما بوجوه:

أولا: ان الأصل في القياس الشرعي لا يكون جزءا من الفرع اجماعا و هنا قد يكون، كما لو قال لعبده: "لا تعط زيدا ذرة" فانه يدل على منع اعطاء ما فوق

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج، د: مني.

<sup>(</sup>٢) قال هذا الكلام عبد الله بن مسعود. و قام قوله كما جاء في سنن النسائي: "سأقول فيها \_ أي في هذه المسألة \_ بجهد رأيي، فإن كان صوابا فمن الله وحده، لا شريك له، و ان كان خطأ فمنى و من الشيطان، و الله و رسوله منه براء". أنظر: كتاب النكاح، باب إباحة التزوج بغير صداق (٩٨/٦) (مع زهر الربى على المجتبى).

<sup>(</sup>مثل) ساقطة من ج. (مثل)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: قاسه.

أنظر: مختار الصحاح (ص ٥٥٥ ـ ٥٥٦).

في ب، ج، د: ان القياس و الدلالة.

قاله الشيخ علاء الدين السمرقندى من الحنفية .. كما تقدم في (ص ٢٥٥) رقم الهامش (٣) \_ في ميزان الأصول (ص ٣٩٩).

٢٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

(أن) (۱) دلالة النص و القياس سواء، غير أن المعنى الموجب إذا كان خفيا يسمى قياسا، و إذا كان جليا يسمى دلالة.

قوله: (كالنهى عن التأفيف إلى آخره) (و)(٢) الله تعالى حرم

الذرة مع أن الذرة جزء منه.

ثانيا: ان دلالة النص ثابتة قبل شرع القياس، فان كل أحد يفهم من "لا تقل له أف" "لا تضربه و لا تشتمه" سواء علم شرعية القياس أو لا، و سواء شرع القياس أو لا.

ثالثا: ان النافين بالقياس قائلون بذلك.

و أضاف العلامة منلا خسرو إلى هذه الأوجه الثلاثة وجها رابعا حيث يقول: رابعا: ان الفرع في القياس أدنى من الأصل، و في دلالة النص مساو للأصل أو أعلى منه رتبة.

و قد رد صاحب مسلم الثبوت على الأوجه الثلاثة دون الوجه الرابع.

قال إمام الحرمين: "و هذه مسألة لفظية، و ليس وراءها فائدة معنوية" و تبعه جماعة. لكن صاحب التقرير قال: فيه نظر بالنسبة إلى ما عليه مشايخنا من أنه لا يصح اثبات الحدود و الكفارات بالقياس و يصح بدلالة النص، كذا في أصول البزدوى و غيره.

أنظر: الرسالة للإمام الشافعى، تحقيق أحمد محمد شاكر، ١٣٠٩هـ. (ص ٤٧٧)، البرهان لإمام الحرمين (١/ ٧٨٦)، التلويح على التوضيح (١/ ٢٥٩)، التقرير و التحبير (١/ ١٠٠)، تيسير التحرير (١/ ٩٠) المرآة على المرقاة (٢٧٧ ـ ٧٧)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١/ ٤١٠ ـ ٤١١)، التبيين (١/ ٣١٨)، شرح ابن ملك (٣٨/٨)، كشف الأسرار على المنار (٣٨٤١)، نور الأنوار (٣٨٣١)، أصول البردوى مع كشف الأسرار (٢٠ / ٢٠ ـ ٢٢٠)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٥٤).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ساقطة من جميع النسخ.

و الثابت بدلالة النص مثل الثابت بالإشارة، حتى صح اثبات الحدود و الكفارات بدلالة النصوص، إلا أنها عند التعارض دون الإشارة.

التأفيف بقوله: "فلا تقل لهما أن" (۱) فأف معلوم معناه لغة، وهو التصويت بالشفتين عند الكراهة و الضجر، (۲) و هذا المعنى اللغوى يفضى إلى الإيذاء و هذا معنى يفهم منه لغة، فإن كل عربى سمع هذا النص عرف عند السماع من غير تأمل حرمة الضرب و الشتم لأنه علم أن المعنى الذى لأجله تثبت الرحمة هو الأذى و هو موجود فيه و زيادة حتى أن من لا يعرف هذا المعنى من هذا اللفظ أو كان من قوم يستعملون هذا اللفظ للترحم أو الإكرام (۲) لا يحرم التأفيف فى

(و الثابت بدلالة النص مثل الثابت بالإشارة) (ه) أى الثابت بدلالة النص ليس كالثابت بالقياس، بل كالثابت بالإشارة، حتى صح اثبات الحدود و الكفارات بدلالات النصوص، (٢) و لم يصح اثباتها بالقياس، لأن القياس دليل

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الإسراء (۲۳).

<sup>(</sup>۲) أنظر: المغرب (ص ۲٦)، مختار الصحاح (ص ۱۹)، لسان العرب (۱/ ۹۵).

<sup>&#</sup>x27;<sup>'</sup> فى جـ: للإكرام.

<sup>(</sup>۱) كذا قال أبو زيد الدبوسى فى التقويم، لوحة (۷۲/أ)، السرخسى فى أصوله (۲/۲۱).

و قال فى المغنى فى أصول الفقه: و لذا قلنا: لو حلف لا يضرب امرأته فـمد شعرها، أو خنقها، أو عضها، حنث لتحقق معنى الضرب. (١٥٤/١).

<sup>(°)</sup> قال في التحقيق: يعنى أن الثابت بالدلالة يضاف إلى النص، لا إلى الرأى، كالثابت بالإشارة. لوحة (٣٨/أ).

و قال فى التبيين: من حيث أن كل واحد منهما يوجب الحكم قطعا و يقينا. (١/ ٣١٩).

<sup>(</sup>۱) هذا حاكم فيصل، و شاهد معدل، و دليل صادق على أن الدلالة غير القياس كذا في التبيين. هذا رد على من جعل الدلالة قياسا من الحنفية كصاحب

كذا في التبيين. هذا رد على من جعل الدلالة فياسا من الحنفية فصاحب الميزان و من معه \_ على ما سبق \_ لأن ما نحن فيه قد اتفق الجميع على ثبرت

فيه شبهة، و الحدود تندرئ بالشبهات، فكيف يثبت بما فيه شبهة. (١)

ثم يذكر صور الحدود الثابتة (۲) بدلالة النص، منها: ما روى أن ماعزا زنى و هو محصن فرجم. (۳) فصار رجمه ثابتا بالنص، و رجم من سواه إذا زنى و هو

الحدود و الكفارات به، رغم اتفاقهم أيضا على أن ذلك لا يثبت بالقياس، فكان ذلك اعترافا منهم بأنه ليس بقياس عندنا. وحكى علاء الدين البخارى عن شيخه ان الحدود و الكفارات تثبت بمثل هذا القياس كما تثبت بالقياس الذى علته منصوصة، فعلى هذا لا تظهر فائدة الخلاف، و يكون الخلاف لفظيا.

أنظر: كشف الأسرار (٧٤/١)، التبيين (٣١٩/١).

(۱) عدم ثبوت الحدود بالقياس و الكفارات مذهب الحنفية، و خالفهم الشافعية في ذلك فقالوا بثبوتها بد.

استدل الحنفية بأن الكفارات شرعت ماحية للآثام الحاصلة بارتكاب أسبابها، فيها معنى العقوبة و الزجر أيضا لما عرف، و كذا الحدود شرعت عقوبة و جزاء على الجنايات التى هى أسبابها، و فيها معنى الطهرة أيضا بشهادة صاحب الشرع، و لا مدخل للرأى في معرفة مقادير الاجرام و آثامها، و معرفة ما يحصل به إزالة آثامها، و معرفة ما يصلح جزاء لها و زاجرا عنها، و مقادير ذلك فلا يمكن اثباتها بالقياس الذي مبناه على الرأى، و لأن الحدود عا يندرئ بالشبهات، فلا يجوز اثباتها بالقياس الذي فيه شبهة.

ثم قالوا فى بيان معنى الشبهة: و الها نعنى بالشبهة المانعة اختلال المعنى الذى يتعلق به الحدود و الكفارات فى نفسه، لا الشبهة الواقعة فى طريق دليل الثبوت، لأنها لا قنع لاتفاق أكثر الناس على التعلق بأخبار الآحاد فى الحدود و الكفارات، و لاجماعهم على صحة إثبات أسباب الحدود عند الحاكم بالبينات، رغم ما فى ذلك من شبهة.

و استدل الشافعية على مذهبهم بأن أدلة القياس دالة على جريانه في الأحكام الشرعية مطلقا من غير فصل بين باب و باب، و يخص المسألة ما روى الصحابة، اجتهدوا في حد شارب الخمر من غير نكير.

أنظر: كشف الأسرار (۲۲۱/۲)، الابهاج (۳۰/۳)، المستصفى (۳۳٤/۲)، التبيين (۳۱۹/۱). التبيين (۲۱۹/۱).

(۲) في جه، د: الثابت.

(۳) هذا حديث مشهور في بابه، الا أنى لم أقف عليه بهذا اللفظ فيما بحثت.

روى البخارى فى صحيحه عن ابن المسيب و أبى سلمة قصة رجم ماعز و روى آخر الحديث بلفظ: "اذهبوا به فارجموه". و روى مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه مثله.

و روى أبو داود آخر الحديث بلفظ: "فأمر به أن يرجم، فانطلق به فرجم".

أنظر: صحيح البخاري، كتاب المحاربين، باب سؤال الإمام المقر: هل أحصنت

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

محصن ثابت بدلالة النص، لأنه عرف بالبديهة أنه ما رجم ماعز لكونه ماعزا. بل لأنه زنى فى حال<sup>(١)</sup> احصانه، و هذا السبب يعم غيره، فيثبت الحكم فى حق غيره دلالة (<sup>٢)</sup>

و لا يقال: ان الحكم في حق غيره (٣) ثابت بالإجماع، لأنه علم بالإجماع/أن (٨٤/أ) الحكم في حق غيره ثبت بمعنى النص.

غير أن ابن ملك رحمه الله لم يرضه هذا المثال، و اعتبره ضربا من التكلف حيث قال: قولهم: "يثبت الحكم في حق غير ماعز بالدلالة" فيه نظر، لأن الحكم في غير ماعز ثابت بعبارة نص آخر و هو ما روى البخارى في صحيحه عن عمر رضى الله عنه أنه عليه السلام قال: "ألا وان الرجم حق على من زنى و قد أحصن" فلا يحتاج إلى هذا التكلف. و بمثله قال الميهوى في نور الأنوار. غير أن يحيى الرهاوى أجاب في حاشيته عما أورده ابن ملك بأن الحديث الذي جاء به موقوف وليس بمرفوع، فهو جزء من خطبة لعمر رضى الله عنه قرر فيها: "أن رسول الله صلى الله على و سلم قد رجم. ثم قال: اللهم الا أن يقال: ال الحديث الموقوف له حكم المرفوع في مثل ذلك، لأنه نما لا يهتدى إليه الرأى، و السلف رضى الله تعالى عنهم لم يحصروا ثبوت الحكم في ماعز بطريق الدلالة بل انا مثلوا به، فيجوز أن يكون الحكم ثابتا بعبارة النص و

أنظر: التقويم، لوحة (٧٢/ب)، أصول السرخسى (٢٤٢/١)، شرح ابن ملك على المنار (٢٤٢/١)، حاشية الرهاوى على المنار (٣٧٨/١)، حاشية الرهاوى على شرح ابن ملك (١/ ٥٣١).

<sup>(</sup>۲۵۰۲/٦)، صحیح مسلم، کتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنا (۲۵۰۲/۳)، سنن أبى داود، کتاب الحدود، باب رجم ماعز بن مالك (۵۷۷/٤)، نصب الراية (۳۱۷/۳).

<sup>(</sup>۱) في ج: حالة.

<sup>(</sup>۲) ذكر هذا المشال أبو زيد الدبوسى فى التقويم و شمس الأثمة فى أصوله و غيرهما من المتأخرين فى كتبهم.

<sup>(</sup>دلالة، و لا يقال ان الحكم في حق غيره) ساقطة من جر.

و كذلك أوجبنا (۱) حد قطاع الطريق على الرد (۲) بدلالة النص، لأن عبارة النص (۳) المحاربة، و صورة ذلك (ب) (۱) مباشرة القتال، و معناها لغة: قهر (۱) العدو و التخويف على وجه ينقطع (۱) به الطريق. و هذا معنى معلوم بالمحاربة و الردء مباشر لذلك (۷) كالمقاتل، و لهذا اشتركوا في الغنيمة، فيقام الحد على الردء بدلالة النص.

و لهذا قال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: (^) يجب الجلد (١٠) أو الرجم في اللواطة على الفاعل و المفعول به (١٠) بدلالة نص الزنا. فإن الحدود لا تثبت قياسا.

<sup>(</sup>۱۱) نقل الشارح هذا المثال بحروفه من أصول السرخسى (۲/۲۲). و انظر أيضا بدائم الصنائع (۷/۹۰) و ما بعدها.

<sup>(</sup>۲) الردء ـ بكسر الراء ـ العون. أنظر مختار الصحاح (ص ۲۳۹)، المغرب (ص ۱۸۹).

<sup>(</sup>۳) نص الآية: الما جزاء الذين يحاربون الله و رسوله و يسعون فى الأرض قسادا أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم و أرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزى فى الدنيا و لهم فى الآخرة عذاب عظيم. سورة المائدة (۳۳).

<sup>4</sup> في أصول السرخسى: بمباشرة، بزيادة الباء.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی ب، د: فهی.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب: یقطع.

<sup>(</sup>v) في الأصل: كذلك.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> و هذا المثال ذكره الدبوسى فى التقويم لوحة (۷۲/ب)، السرخسى فى أصوله (۲/۲۹).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه: الحد.

<sup>(</sup>١٠) و هو قول جمهور العلماء. أنظر: كشف الأسرار (٢/٩٥٩).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فقالا: الزنا<sup>(۱)</sup> اسم لفعل معلوم، و معناه قضاء شهوة الفرج على قصد سفح الماء فى محل محترم<sup>(۲)</sup> مشتهى. و هذا المعنى بعينه موجود فى اللواطة و زيادة. أما الاشتهاء فالمحلان فيه سواء طبعا، لأن ذلك بمعنى الحرارة و اللين. ألا ترى أن الذين لا يعرفون الشرع لا يفصلون بينهما، و فى سفح الماء فوقه، لأن الولد لا يتخلق فى هذا المحل أصلا، و الحرمة فى اللواطة آكد شرعا و عقلا، لأن هذه الحرمة لا تنكشف<sup>(۳)</sup> بكاشف ما بخلاف حرمة القبل و انحا بتدل الما المحل فقط فتعدى (۱) المحل العموم نعنى الزنا و هذا هو دلالة النص.

ألا أن أبا حنيفة رحمه الله (١) يقول: هو قاصر في المعنى الذي وجب الحد باعتباره، فان الحدود شرعت زواجر، و ليست اللواطة كالزنا في الحاجة إلى الزاجر، لأن الزنا مما يرغب فيه الفاعل و المفعول بها و اللواطة لا يرغب فيها (١) المفعول به طبعا، بل طبعه مانع.

ثم فى الزنا افساد الفراش و اتلاف الولد حكما، لأن (^) ولد الزنا هالك لعدم من يقوم بمصالحه، لأنه (٩) لا يعرف له والد لينفق عليه، و بالنساء عجزعن الاكتساب و النفاق، و ليس فى اللواطة هذا المعنى، الما هو مجرد تضييع الماء

<sup>(</sup>۱۱) (الزنا) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۲) في ب: محرم، و في د: محروم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی ب: تکشف.

<sup>&#</sup>x27;' فى كشف الأسرار: ألا أنه تبدل الاسم من الزنا إلى اللواطة باعتبار تبدل المحل، و ذلك لا يضر كتبدل اسم الطرار لا يمنع ثبوت حكم السارق فى حقه بعد وجود كما العلة. (٢٢٩/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> في جـ: تعدي.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج، د: رضي الله عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی ب: نیه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب، د: فان.

<sup>(</sup>١<sup>)</sup> (لأن) ساقطة من ب.

بالصب فى محل غير منبت/و ذلك يحل<sup>(١)</sup> بالعزل، و الترجيح ( ٨٤/ب) بالحرمة باطل، ألا ترى أن حرمة الدم و البول آكد من الخمر، ثم الحد يجب<sup>(١)</sup> بشرب الخمر و لا يجب بشرب البول و الدم للتفاوت فى دعاء الطبع. <sup>(٣)</sup>

و أما صور (1) الكفارات الثابتة بدلالة النص فمنها أن رسول الله صلى الله عليه و سلم أوجب الكفارة على الأعرابي (٥) باعتبار جنايته، لا لكونه أعرابيا، فتجب على غيره بدلالة النص. (٦) و كذلك تجب على المرأة بدلالة النص، لأنها شاركته في الجنابة.

وكنذلك منا (٧) يجب بالأكل و الشرب بدلالة النص، (٨) فنان النبى عليم السلام (٩) أما أوجب الكفارة في الوقاع باعتبار أنه افساد لصوم رمضان و هتك لحرمته، لأن وجوب الكفارة عليه بطريق الزجر، فيكون المؤثر في وجوب الكفارة

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب: یخل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل، ج: استبدلت (يجب) بـ(يثبت).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أنظر تفصيل الآراء و تمام الشرح: كشف الأسرار (۲۲۹/۱ ـ ۲۳۰ ـ ۲۳۱)، بدائع الصنائع (۳٤/۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في جـ: سورة.

<sup>(</sup>۰) رواه البخارى فى كتاب الصوم فى باب إذا جامع فى رمضان و لم يكن له شىء، فـتصدق عليـه فليكفر (ن أبى هريرة رضى الله عنه) (١٨٤/٢)، و مسلم فى كتاب الصوم فى باب تغليظ تحريم الجماع (١٨١/٢ ـ ٧٨٢)، و أبو داود، كتاب الصوم فى باب كفارة من أتى أهله فى رمضان (٧٨٣/٢ ـ ٧٨٤).

و ترمذى، أبواب الصوم، باب ما جاء في كفارة الفطر في رمضان (٣/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>۲۲۱) و ورد هذا المثنال في التقويم، لوحة (۷۳/أ)، أصول السرخسي (۲٤۲/۱)، أصول البزدوي (۲/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>ما) ساقطة من ب، ج. الله من ب،

<sup>(</sup>الأنها شاركته في الجناية، وكذلك ما يجب بالأكل و الشرب بدلالة النص) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱۹ في ب: فان رسول الله صلى الله عليه و سلم.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

جهة المعصية في ذلك الفعل، و الوقاع ليس بجناية لذاته (١١) لأنه تصرف في بضع علوكة (له)، (٢) بل باعتبار الإنساد، فعلم أن جهة المعصية فيه الافساد. (٣)

والدليل عليه أن سؤال الأعرابي وقع عن الجناية، فانه قال: "هلكت وأهلكت" (1) وإنما يكون الهلاك بسبب المعصية، لأنها مفضية إلى الهلاك إذ المعصية مفضية إلى الكفر، والكفر هلاك حكما. قال الله تعالى: "أو من كان ميتا فأحييناه" (٥) أي كافرا فهديناه، (٢) ولهذا إذا ارتد ولحق بدار الحرب يقسم ماله بين ورثته ويعتق مدبروه وأمهات أولاده.

و الما أجاب رسول الله صلى الله عليه و سلم (٢) عن حكم الجناية لأن الجواب ينبنى (٨) على السؤال. و إذا ابتنى الجواب على الجناية على الصوم لا على الوقاع يثبت الحكم في الأكل و الشرب بدلالة النص، لأن معنى الجناية فيهما (١) أكثر، إذ الصبر عنهما (١٠) أشد، و الدعوة إليهما أكثر لأن وقعت الصوم وهو النهار (١١) وقت قيضاء شهوة البطن عادة. و لأن الأكل و الشرب أو الوقاع آلة للإفساد،

<sup>(</sup>۱) في د: لذابة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ساقطة من الأصل و من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> و قد اعترض یحیی الرهاوی علی قولهم: انه ثابت بدلالة النص قائلا: بل هو ثابت بعبارة النص، و هو ما روی الدارقطنی من حدیث أبی هریرة رضی الله تعالی علیه و سلم أن یعتق رقبة أو یصوم شهرین أو یطعم ستین مسکینا. أنظر حاشیة الرهاوی (۵۳۳/۱).

الم أقف على لفظ "و أهلكت" في الكتب الخمسة التي سبق ذكرها في (ص ٢٦٦) البند (٥).

<sup>(</sup>ه) سورة الأنعام (١٢٢).

<sup>(</sup>١٦ أنظر تفسير هذه الآية في (ص ١٦٧) الهامش (٣).

۷ في د: عليه السلام.

<sup>&</sup>lt;sup>)</sup> فی د: ینبنی.

<sup>11</sup> في الأصل: فيها.

<sup>(</sup>۱۰) في ج: عنها.

<sup>(</sup>۱۱۱) في جه: الشهر، و في ده: النهر.

٢٦٨-

فتعليق الكفارة بالبعض يكون تعليقا بالكل دلالة. (١)

قوله (الا انها عند التعارض دون الإشارة) لأن في الإشارة وجد النظم و المعنى اللغوى و في الدلالة وجد المعنى اللغوى دون النظم، فما هو الثابت في الدلالة ثابت/ في الإشارة (٢٠) من الزيادة و هو النظم.

و بمثله قال التفتازاني في التلويح، و الاتقاني في التبيين و غيرهم. و مثال التعارض بين الإشارة و الدلالة: ما قال الحنفية بعدم وجوب القصاص على الأب إذا قتل ولده ترجيحا للإشارة على الدلالة.

بيانه: فى قوله تعالى: "و على المولود له رزقهن و كسوتهن" البقرة (٢٣٣) ـ و هذه الآية سيقت لبيان إيجاب النفقة على المولود له، و هو الأب، لكن فيها إشارة إلى عدم جريان القصاص على الأب إذا قتل ولده، لأن المولود ـ و هو الولد ـ أضيف إلى الأب بلام المليك، و المالك لايؤاخذ باتلاف ملكه، ثم قوله تعالى: "و كتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس" المائدة (٤٥) يقتضى جريان القصاص على الأب، لأن الآية نزلت ردا على اليهود الذين كانا لا يرون التسوية فى القصاص، ثم فيه دلاللة على وجوب القصاص على الأب، لأن التسوية إذا ثبتت بين كافر و كافر حسما لمادة الفساد، و دفعا للظلم و صيانة

<sup>(</sup>۱) و لم يرتض الميهوى صاحب نور الأنوار عد مثل هذه الأحكام فى الدلالات حيث قال ـ بعد أن ذكر أن الشافعى لم يوجب الكفارة الا بالجماع، لأن العلة عنده الجماع و ليس إفساد الصوم ـ" و لهذا قالوا: ان عد مثل هذه الأحكام فى الدلالات لا يحسن، لأن الشافعى رحمه الله لم يعرف هذا مع أنه من أهل اللسان، فكان ينبغى أن يعد فى القياس." ثم قال: "مثل هذا كثير لنا و له". (١/ ٣٩١) هذا و قد أفاد علاء الدين البخارى فى كشف الأسرار فى بيان أن الكفارة بدلالة النص، لا بالقياس، و أجاب عن اعتراضات أوردها عا زاد المسألة وضوحا. أنظر (١/ ٢٧١ ـ ٢٧٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> عبارة صاحب التحقيق أوضع في بيان التعارض و الترجيع حيث قال رحمه الله: و الما كانت الدلالة عند تعارضهما مع الإشارة دون الإشارة، لأن في الأخيرة \_ أي الإشارة \_ وجد النظم و المعنى اللغوي، و في الدلالة لم يوجد إالا معنى اللغوي، فتقابل المعنيان و بقى النظم سالما عن المعارضة في الإشارة، فترجحت به.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و أما المقتضى فزيادة على النص، ثبت شرطا لصحة المنصوص لما لم يستغن عنه وجب تقديمه لتصحيح المنصوص، فقد اقتضاه النص فصار المقتضى بحكمه حكم النص. و الثابت به يعدل الثابت بدلالة النص إلا عند المعارضة به.

(و أما المقتضى) (١) فهو مفعول () (٢) فعل الاقتضاء و هو الطلب. (٣) يقول: اقتضيت الشيء أى طلبته، فيكون المقتضى مطلوبا من جهة المقتضى. فاللفظ الظاهر هو المقتضى، و الثابت لتصحيح هذا الظاهر هو المقتضى، أى يقتضى هذا

للدم فلأن يثبت بين مسلم و مسلم أولى، فتعارضت الدلالة و الإشارة فترجحت الإشارة عليها لقوتها. كذا في التبيين.

و أما فى التلويح و المرآة فمثاله: ثبوت الكفارة فى القتل العمد بدلالة النص الوارد فى الخطأ، فيعارضه قوله تعالى: "و من يقتل مؤمنا متعمدا فجزاؤه جهنم" النساء (٩٣)، حيث جعل كل جزائه جهنم، فيكون إشارة إلى نفى الكفارة فرجحت على دلالة النص.

أنظر: التحقيق لوحة (٣٧/ب)، التلويح (٣٥٨/١ ـ ٣٥٩)، التبيين (٢/٣٤ ـ ٣٥٩)، الرقاة (٢/٢٨ ـ ٨٣).

<sup>(</sup>۱) أنظر تفصيل ما ورد في المقتضى من تعريف و أحكام في: التقويم لوحة (٧/٧٤)، أصول السرخسى (٢٤٨/١)، أصول البزدوى (٢/٣٥/١)، الرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري التوضيح مع التلويح (٢٠/١)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٨٣/٢)، شرح ابن ملك على المنار (٥٣٣/١)، كشف الأسرار على المنار (٣٩٣/١)، نور الأنوار (٣٩٣/١)، فتح الغفار (٤٧/٢)، المغنى في أصول الفيقية (ص ١٥٧)، ميزان الأصول (ص ٤٠١)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢١/١)، التحقيق لوحة (٣٧/ب)، التبيين (٣٢٥).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> (من) مزیدة من ب.

<sup>(</sup>٣) أنظر: لسان العرب، (١٥٨/١٥)، التعريفات (ص ٣٣).

الظاهر () (۱) المنطوق به (۲) عند الإحتياج المستتر الذي لم ينطق به. (۳) و يقال: المقتضى. جعل غير المنطوق منطوقا تصحيحا للمنطوق. (۱)

ثم له شرائط: <sup>(ه)</sup>

منها أن يثبت به شرط (۱۱) الشىء و لا يثبت به ركن ذلك الشىء، لأن الشرط هو التابع فى الباب، و ركن ما يقوم به ذلك الشىء، و به تتم الماهية فكيف يثبت تبعا ما به القوام؟ أم كيف ينقلب الركن شرطا تابعا؟ و فيه جعل ما هو داخل فى الماهية خارجا عن الماهية و هو مستحيل بمرة، و إليه وقعت الإشارة فى قوله: (ثبت شرطا).

و لهذا قلنا: ان الكفار لا يخاطبون بالشرائع لشرط تقديم الإيمان لأنه حينئذ يكون الإيمان ثابتا بطريق الاقتضاء تبعا للشرائع، لأن الشرط يكون تابعا للمشروط، و المقتضى بمنزلة المشروط المتبوع. و الإيمان لا يصلح تبعا لما هو (٧) تبعه. (لأن جميع الأحكام الشرعية تابعة للإيمان). (٨)

<sup>(</sup>١١) (جعل) زيادة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (به) ساقطة من جه، د.

الكلام على زيادة شيء في الكلام الله على زيادة شيء في الكلام المسيانتية عن اللغو و نحوه، فالحامل على الزيادة و هو صيانة الكلام هو المقتضى \_ بللفتح \_ و دلالة الشرع على أن هذا اكلام لا يصح إلا بالزيادة هو الاقتضاء. (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>۱) كذا فى التعريفات. أنظر (ص ٢٢٦)، و قال الشارح فى كشف الأسرار: و يقال المقتضى جعل غير المذكور مذكورا تصحيحا للمذكور. (٣٩٣/١). هذا و قد أورده صاحب التبيين أيضا و صرح بأنه منقول عن الأستاذ الكبير مولانا حميد الدين الصرير رحمه الله. أنظر (٣٢٦/١).

<sup>&</sup>lt;sup>0)</sup> و أورد الشارح هذه الشروط فى كشف الأسرار أيضا إلا أنه لم يذكر الشرط الثالث. أنظر (٣٩٣/، ٣٩٤).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> فی ب، ج، د: شروط.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> (هو) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> ساقطة من الأصل، ب، ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و لهذا قلنا: إذا دفع المولى إلى عبده رقبة ليكفر عن كفارة (١) يمينه، (١) فأعتق العبد، و لا يصح التكفير، إذ التكفير بالمال لا يصح إلا بعد عتق العبد، و لا يثبت عتق العبد إلا بطريق الاقتضاء، لأن الأهلية تكون بالحرية و هى أصل، فلا يثبت اقتضاء.

و كذا إذا قال لعبده: "تزوج أربعا" لا يثبت العتق اقتضاء لما بينا.

و منها: ان يثبت بشرائط المقتضى لا بشرائط نفسه. (٣) لأنه لما كان تابعا (للمقتضى) (٤) يكون المنظور إليه هو الأصل المقتضى لا المقتضى لما عرف أن العبرة للأصل دون التبع.

و منها: أن لا يلغى المذكور عند ظهوره لما بينا (٥) أنه تابع، و التبع لا يصلح مبطلا للأصل. (٦)

و منها: (ان) (<sup>۷)</sup> لا يصرح بهذا الثابت اقتضاء، بل الشرط: آن يذكر المقتضى له فحسب. (<sup>۸)</sup>

قوله: (فزيادة على النص) أي على المنصوص. / (٨٥/ب)

لفظ السرخسى رحمه الله: فهو عبارة عن زيادة على المنصوص. (١) و المذكور في المتن موافق لما في التقويم. (١٠) و أصل فخر الإسلام لتصحيح المنصوص أي

۱۱ في ب، د: كفارته.

<sup>(</sup>۲) (یمینه) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> فی د: بنفسه.

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۰) في جـ: يتناوله.

<sup>(</sup>۱) لم يذكر الشارح هذا الشرط فى كشف الأسرار (٣٩٤/١)، كما تقدمت الإشارة إليه أنظر فى ص، ٣٧٠)، رقم الهامش (٥).

<sup>(</sup>V) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> لأنه لو صرح به لم يبق مقتضى. كذا فى كشف الأسرار على المنار (٣٩٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> أنظر: أصول السرخسى (٢٤٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> أنظر: التقويم، لوحة (٧٤/أ).

٢٧١\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

لصحته، و لكنه أقام الظاهر مقام الضمير. (١١)

(لما لم يستغن عنه) (۱) أى لما لم يستغن المنصوص المقتضى عن المقتضى على المقتضى عن المقتضى على المقتضى المندول و شرعا، لأنه لا صحة للمشروط بدون الشرط، إذ المقتضى بمنزلة الشرط، و المقتضى كالمشروط (وجب تقديمه) أى تقديم المقتضى (لتصحيح) المقتضى (المنصوص، فقد اقتضاه النص) أى لما كان النص مقتضيا له فيكون هو مقتضى للنص، فلذا (۱) سميناه مقتضى، (فصار المقتضى بحكمه) أى مع حكمه، نص عليه في التقويم (۱) و أصول شمس الأئمة، (۱) و قد تجيء الباء بمعنى "مع". كما تقول: دخلت عليه بثياب السفر، أى معها. لأن "الباء" للإلصاق، و "مع" للقران، فيكون معنى الإجتماع موجود فيهما.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>۱) ذكر عبد العزيز البخاري في قوله (لما لم يستغن) وجهين:

الأول: أنه متعلق بـ(ثبت شرطا)، و قوله (وجب تقديمه) مستأنف و قوله (و قد اقتضاه النص) في معنى التعليل له، أي وجب تقديم المقتضى، أو تقديم تلك الزيادة لأجل تصحيح المنصوص شرعا، لأن النص اقتضاه، أي طلبه.

الثانى: (لما لم يستغن) مستأنف و (وجب تقديمه) جوابه، و قوله (فقد اقتضاه النص) بيان تسميته بهذا الإسم، يعنى لما لم يستغن النص عن تلك الزيادة وجب تقديمها ليصح، فكان النص مقتضيا إياها فسميت بهذا الإسم، و هو المقتضى. أنظر: كشف الأسرار (٢/ ٢٣٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ب: فلهذا.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أنظر: التقويم، لوحة (٧٤/أ).

<sup>(</sup>o) أنظر: أصول السرخسي (٢٤٨/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

قوله (حكم النص) (۱۱) أى يصير المقتضى حكم النص و حكم المقتضى يصير حكم النص أيضا لكن بواسطة المقتضى، فصار (۱) (۱) \_ أعنى المقتضى و حكم المقتضى \_ حكمين للنص، (۳) لكن الثانى بواسطة الأولم بمنزلة شراء القريب أنه أثبت الملك، و الملك أثبت العتق، فصار العتق مع الملك حكمين للشراء، لكن

و قد جمع صاحب التحقيق هاتين العبارتين قائلا: صار المقتضى مع حكمه حكمين للنص، و مضافين إليه، لأن حكم المقتضى \_ بفتح الضاد \_ تابع له، و هر تابع للمقتضى، فيكون المقتضى \_ بالفتح \_ مضافا إليه بنفسه و حكمه بواسطته، كما إذا وقع خبر المبتدأ جملة مركبة من مبتدأ و خبر، كان المبتدأ الثانى مع خبره خبرا للأول، كما إذا قلنا محمد أبوه منطلق. أنظر: التحقيق، لوحة (٣٧/ب)، كشف الأسرار (٢/ ٢٣٦) هذا و قد اعترض على كون المقتضى شرطا لصحة النص، و حكما له في آن واحد، بأن كونه شرطا يوجب تقديم ثبوته على النص، و كونه حكما له يوجب تأخره عنه، و ذلك مستحيل في شيء واحد في حالة واحدة.

و أجاب عن ذلك قائلا \_ بعد أن ذكر ما قيل فى جوابه و لم يرتضه \_ الجواب الصحيح أنه ليس بحكم للنص حقيقة، بل هو حكم اقتضاه النص لأنه ثبت به، و الما يضاف إلى النص لاضافة الاقتضاء إليه، و لكنه شرط صحة النص، أى المنصوص عليه لتوقفها عليه.

ألا ترى أن البيع فى قولك: "اعتق عبدك عنى بألف" ثبت باقتضاء هذا الكلام، فكان حكما له، و لكنه يشبت لأجل صحة الاعتاق المطلوب بهذا كالكلام، فكان شرطا له لا للاقتضاء الذى أوجبه، و الاقتضاء غير النص، فكان اجتماع الشرطية و الحكمية فيه باعتبار أمرين متغايرين فيجوز. أنظر: كشف الأسرار (٢٣٦/٢).

<sup>(</sup>١) عبارة التقويم في هذا: فصار المقتضى مع حكمه حكمين للنص.

و عبارة السرخسى: فكان المقتضى مع الحكم مضافين إلى النص ثابتين به الحكم بواسطة المقتضى.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: فصار بدون ألف التثنية.

<sup>(</sup>۳) كأن الشارح أراد بهذا الشرح أن يشير إلى نص عبارة التقويم و إلى معنى عبارة السرخسى.

٢٧٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

العتق بواسطة الملك.

و لما أضيف المقتضى مع حكمه إلى النص فصار بمنزلة الحكم الثابت بدلالة النص، لا بمنزلة الشابت بالقياس. (١) إلا أن (١) عند المعارضة الثابت بدلالة النص أقوى، لأن النص يوجبه (٣) باعتبار المعنى لغة، و المقتضى ثابت شرعا للحاجة إلى تصحيح (١) المنطوق بدون النظم و المعنى اللغوى فترجحت الدلالة عليها. (٥)

و مثاله من المحسوس ما نقله شيخنا عن شيخه (العلامة)(٦) رحمهما الله(٧)

النظم دون القياس، حتى أن القياس لا يعارض شيئا من هذه الأقسام. (۲۳۲/۲).

<sup>(</sup>۱۱هاء) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته لتقييم النص، و (ان) ساقطة من جميع

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ج: موجيه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: التصحيح.

ا\* و لأنها ثابت بالنظم أو بالمعنى اللغوى، فكان ثابتا من كل وجه و المقتضى ليس من موجبات الكلام لغة، و الما يثبت شرعا للحاجة إلى اثبات الحكم به، فكان ضروريا ثابتا من وجه دون وجه، إذ هو غير ثابت فيما وراء ضرورة تصحيح الكلام، فيكون الأول أقوى. كذا قال صاحب كشف الأسرار.

ثم قال رحمه الله: و ما وجدت لمعارضة المقتضى مع الأقسام التى تقدمته ـ يعنى بها العبارة و الإشارة و الدلالة ـ نظيرا. و قد تمحمل بعض الشارحين فى إيراد المثال فقال: إذا باع من آخر عبدا بألفى درهم، ثم قال البائع للمشترى قبل نقد الثمن: "اعتق عبدك عنى هذا بألف درهم" فأعتقه. لا يجوز البيع... ثم أثبت رحمه الله بعد مناقشة القائل بذلك أن هذا المثال ليس من قبيل المعارضة. أنظر كشف الأسرار (٢٣٠ ـ ٢٣٧)، و انظر أيضا لتمام المثال: التبيين (٢٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٧) في ب، د: رضى الله عنهما، ج: رحمة الله عليهما.

إذا قال للجالس: اجلس ههنا، فقوله: اجلس، مقتض، (۱) و ما ثبت لصحة (۲) هذا مقتضى، و هو نقض تلك الجلسة، كأنه قال: انقض تلك الجلسة، (۱) و اخط خطوات (ع) يمكنك من الجلوس ههنا (إذ الجلوس ههنا) (ه) مع بقاء تلك الهيئة محال. و كذلك قولك للعبد: أدخل الدار و اصعد السطح يكون أمرا بفتح الباب ان لم يكن مفتوحا، و بنصب السلم ان لم يكن منصوبا، (۱) و لا يمكن الصعود بدونه، و لا يكون السلم منصوبا ان (۷) كان موضوعا على الأرض.

و مثاله من الشرعيات: إذا /قال لغيره: "اعتق عبدك هذا عنى ( $^{(\Lambda \chi)}$ ) بألف درهم"، فقال: "أعتقت"، فانه يقع العتق عن الآمر،  $^{(\Lambda)}$  و عليه الألف لأن الآمر أمره باعتاق عبده عنه بألف درهم، و لا صحة للاعتاق عن الآمر بدون ثبوت الملك

كذا في كشف الأسرار (2/228).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ج: مقتضي.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: بصحة.

<sup>(</sup>٣) (كأنه قال: انقض تلك الجلسة و اخط خطوات) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في ب، د: خطواتك.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: استبدلت (ان لم يكن منصوبا) بـ(إذا كان منخوتا).

<sup>(</sup>٧) في ب، ج، د: بأن.

<sup>(</sup>A) أى يقع العتق عن الآمر استحسانا لأنه صدر من أهل الاعتاق إلى من هو أهله أيضا، و أمكن اثبات المطلوب باثبات شرطه فوجب اثباته تصحيحا لكلامه كما إذا باع المكاتب برضاه أو باع شيئا بألف ثم باعه بألفين من ذلك المشترى أو بخمسمائة تنفسخ الكتابة و البيع الأول تصحيحا للتصرف الثاني. و أما قياسا فلا يقع العتق عن الآمر، بل يقع عن المأمور، فيكون الولاء له، و

بخمسمائة تنفسخ الكتابة و البيع الأول تصحيحا للتصرف الثانى. و أما قياسا فلا يقع العتق عن الآمر، بل يقع عن المأمور، فيكون الولاء له، و هو مذهب زفر رحمه الله. لأن أمره بالاعتاق عنه فاسد، لأنه أضافه إلى عبد غيره، و عبد غيره لا يحتمل أن يعتق عنه بحال لقوله عليه السلام: "لا عتق فيما لا يملكه ابن آدم" و لا يجوز اضمار التمليك هاهنا، لأن الإضمار لتصحيح المصرح به لا لابطاله، و إذا أضمر التمليك صار معتقا عبد الآمر لا عبد نفسه.

له فى العبد لقوله عليه السلام: "لاعتق فيما لا يملكه (١) ابن آدم". (٢) فيكون الأمر بالاعتاق مقتضيا التمليك (٣) بما سمى، حتى يصح منه اعتاقه (عنه) ، (١) فيراد البيع الذى هو سبب ثبوت الملك على هذا الكلام تصحيحا لكلامه، فصار كأنه قال: "بع عبدك هذا منى (٥) بألف درهم، وكن وكيلا عنى باعتاقه". فيكون أمرا بالبيع منه و الاعتاق عنه جميعا، ويكون مضافا إلى المقتضى، وهو الأمر بالاعتاق، (٢) فالملك ههنا زيادة ثبتت شرطا سابقا على الأمر بالعتق لتصحيح العتق، لأن الملك صفة المحل، و المحل شرط للتصرف، (٧) فكذا ما يكون وصفا للمحل و يثبت (٨) بشروط

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> **ن**ي جـ: يملك.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلفظ: "لا طلاق إلا فيما مملك، و لا عتق إلا فيما مملك، و لا بيع إلا فيما مملك"، كتاب الطلاق، باب في الطلاق قبل النكاح (٢/ ١٤٠).

و أخرجه التهمذى بنفس السند بلفظ: "لا نذر لابن آدم فيما لا يملك و لا عتق له فيما لا يملك و لا عتق له فيما لا يملك". كتاب الطلاق، باب ما جاء لا طلاق قبل النكاح (١٤٧/٥)، نصب الراية (٢٨٧/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>٣)</sup> في الأصل: بالتمليك (بزيادة الباء).

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>ه) (مني) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>١) اقتضاء شرطا لصحة الأمر بالاعتاق، كذا في التبيين (٣٢٧/١).

<sup>(</sup>۷) كذا فى كشف الأسرار على المنار، لكن عبارة شمس الأثمة السرخسى يوحى أن المقصود هنا ليس ببيان كون المحل شرطا للتصرف، و الما المقصود هو تشبيه لزوم وجود المحل بمنزلة الشرط من المشروط حيث قال: "و المحل للتصرف كالشرط" و يبدو أن تعبير السرخسى فى هذا المقام أدق.

أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/٣٩٦)، أصول السرخسي (٢٤٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب، ج، د: ثبت.

و قد يشكل على السامع الفصل بين المقتضى و المحذوف و هو ثابت لغة و المقتضى شرعا. و أية ذلك: أن ما اقتضى غيره ثبت عند صحة الاقتضاء. فإذا كان محذوفا فقدر مذكورا انقطع عن المذكور كما فى قوله تعالى: "و اسأل القرية" ـ الأية ـ فان السؤ أل يتحول عن القرية إلى المحذوف و هو الأهل عند التصريح به.

المقتضى و هو العتق حتى سقط اعتبار القبول فيه، (١١) و لا يثبت هنا ما ثبت في البيع المطلق من خيار الشرط و الرؤية.

قـوله: (وقـد يشكل على السـامع \_ إلى آخـره \_ ) المشكل هو الداخل فى أشكاله و أمثاله، (٢) و المقتضى يشاكل المحذوف، (٣) لأن كل واحد منهما من باب الاختصار، فيزاد على الكلام لتصحيحه، و لهذا قال القاضى الإمام أبو زيد رحمه

<sup>(</sup>۱) و هنا يعتبر في الآمر أهلية الاعتاق، و لو كان عمن لا يملك الاعتاق بأن كان صبيا عاقلا قد أذن له وليه في التصرفات لم يثبت البيع بهذا الكلام.

و لو صرح المأمور بالبيع بأن قال: "بعته منك بألف درهم و أعتقته" لم يجز عن الآمر، لأن المقتضى بالتصريح و التنصيص عليه يكون أصلا و أيضا يكون فيه الاشتغال بما وراء قدر الحاجة، و قد عرف أن الثابت بالضرورة يتقدر بقدر الضوورة.

أنظر: أصول السرخسى (١/ ٢٤٩)، التبيين (٣٢٧ ـ ٣٢٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: فأمثاله.

<sup>(</sup>٣) كذا في التعريفات (ص ٢١٥)، و انظر أيضا: المغرب (ص ٢٥٥)، مختار الصحاح (ص ٣٤٤).

و قال علاء الدين البخارى رحمه الله: اعلم أن عامة اأصوليين من أصحابنا المتقدمين أصحاب الشافعى و غيرهم جعلوا المحذوف من باب المقتضى، و لم يفصلوا بينهما، فاقلوا: هو جعل غير المنطوق منطوقا لتصحيح المنطوق \_ كما تقدم (ص، ٣٧) \_ و أنه يشمل الجميع، و الما اختلفوا في عمومه، فذهب أصحابنا جميعا إلى انفاء العموم عنه، و ذهب الشافعي و عامة أصحابه إلى القول بجواز العموم فيه \_ و سيجيء ذكره مفصلا في موضعه، أنظر (ص ٣٨٨) \_.

أنظر: التحقيق، لوحة (٣٦/ب)، كشف الأصرار (٢٤٤/٢).

٢٧٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الله بأنهما سواء. (١) لكن الشيخ الإمام شمس الأثمة (٢) الرسخسى و الشيخ الإمام فخر الإسلام رحمهما الله (٣) فرقا. (٤)

قسوله: (وهو ثابت لغسة) أى المحسنون، يعنى قسد (٥) يشكل على بعض المتعلمين الفرق بين المقتضى الذى هو ثابت شرعا و بين المعنوف الذى هو ثابت لغة. (٢) و فيه إشارة إلى الفرق، فالفرق () (٧) الحاصل بين المقتضى و المحذوف

هذا وقد ذكر علاء الدين البخارى فى الكشف و التحقيق أن فخر الإسلام البزدوى اختار فى شرح التقويم طريقة المتقدمين كما هو اختيار القاضى أبى زيد فى التقويم، وأما طريقة المتأخرين فقد اختارها فى أصوله، وعلى هذا لو قيد الشارح قوله: "و الشيخ الإمام فخر الإسلام فرق" بد(فى أحد قوليه) لكان أقرب إلى الصحيح.

أنظر: أصول السرخسى (١/ ٢٥١)، أصول البزدوى (٧٦/١ ـ ٧٧)، (٢/ ٢٤٣ ـ ٢٤٤، ٢٤٦)، التحقيق لوحة (٣٦/ب).

<sup>(</sup>۱) تبعا للمتقدمين، فقال: المقتضى زيادة على النص، لم يتحقق معنى النص بدونها، فاقتضاها النص ليتحقق معناه و لا يلغو، ففى تعريفه هذا دخل المحذوف أيضا. أنظر: التقويم، لوحة (٧٥/أ ـ ب)، كشف الأسرار (٢٤٤/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: شمس الدين.

<sup>(</sup>r) في ب، د: رحمة الله عليهما.

<sup>(1)</sup> و كذا عامة المتأخرين، و ذلك لما رأوا أن العموم متحقق في بعض أفراد هذا النوع فسلكوا طريقة أخرى و فصلوا بين ما يقبل العموم و ما لا يقبله و جعلوا ما يقبل العموم قسما آخر عن المقتضى، و سموه محذوفا و وضعوا علامة تميز بها المحذوف عن المقتضى، فتابعهم المصنف رحمه الله في بيان الفرق و ايراد تلك العلامة.

<sup>(</sup>ه) (قد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) و لهذا قيل في تعريف المحذوف: هو ما أسقط من الكلام اختصارا لدلالة الباقي عليه. التحقيق لوحة (/٣٧).

۱<sup>۱۱</sup> (فی) زیادة من ب، ج، د.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_

من ثلاثة أوجد: (١)

أحدها: أن المقتضى ما كان باقتضاء الشرح، و المحذوف ما كان باقضاء اللغة. (٢)

فإن قيل: فعلى هذا لا فرق بين المحذوف و الدلالة، إذ (٣) الدلالة هو التمسك عاد الفظ لغة، و هو غير مذكور، و المحذوف كذلك.

قلنا: لا، بل بينهما فرق، و هو: أن التمسك بدلالة اللفظ هو التمسك عا عرفت علته بدلالة اللفظ لغة، فكان<sup>(1)</sup> تمسكا عدادل/اللفظ (٨٦/ب) لغة.

و التمسك بالمحذوف تمسك بما هو كالمذكور لغة. فإن المحذوف كالمذكور لغة. و هذا لأنه لا صحة للمذكور بدون المحذوف، و للمذكور صحة بدون المدلول، فكانا غيرين.

<sup>(</sup>۱) و ذكر صاحب التبيين أربعة أوجه، و أما صاحب التحقيق قال: "الحاصل أن الفرق بينهما يتحقق من خمسة أوجه". أنظر: التبيين (١/ ٣٣١)، التحقيق، لوحة (٣٣/أ).

<sup>(</sup>۱۲) و لم يرتض صاحب التبيين بتفريق بينهما، و أراد أن يثبت دعواه برد هذا الفرق الذى ذكره الشارح أولا حيث قال: هذه الفروق كلها فى الحقيقة ليست بفرق، لأنه يمكن أن يقول من لم يفرق بينهما كالقاضى أبى زيد و غيره ممن تبعد: ايش تعنون بالمحذوف؟ ما هو الثابت شرعا، أم ما هو الثابت لغة؟ فان عنيتم الأول فلا فرق حينئذ بين المقتضى و المحذوف و ان عنيتم الثانى فيكون بينهما فرق عندنا أيضا، لكنه لا يمنع اطلاق المحذوف على الشرعى، فيصح أن يسمى المقتضى محذوفا، و هذا لأن المحذوف أعم من أن يكون محذوفا شرعا أو لغة. أنظر (١/ ٣٣١ ـ ٣٣٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في جـ: أو.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في الأصل: وكان.

و الشانى: ان المقتضى لا عموم له عندنا، (١) و ما حذف اختصارا كان عاما (٢) بلا خلاف. (٣) بيانه: إذا قال: "أنت طالق" و نوى الشلاث، ان نيت باطلة (١) لأن قوله: "أنت طالق" و ان استدعى الطلاق، لكن ذكر (١) الطلاق ثابت شرعا لا لغة، لأن وجود المخبر عنه شرط لصحة الاخبار شرعا لا لغة. لأن اللغة تقتضى أن تكون الصفة ثابتة بالموصوف أولا ليصير الوصف من المتكلم بناء

<sup>(</sup>۱) لأن العموم من صفات النظم، و المقتضى غير ملفوظ، و الها جعل كالملفوظ ضرورة، و الضرورة في تصحيح الكلام لا في التعميم، فيبقى على أصله، و هو العدم فيما وراء صحة المذكور، و هو التعميم. كذا في كشف الأسرار على المنار (۱/ ٤٠٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جه: عاملا.

<sup>&</sup>quot; كذا فى التبيين (١/ ٣٣١). و أما فى التحقيق فقال: و المحذوف يقبل العموم عند من فصله عن المقتضى. لوحة (٣٧/ب).

<sup>(4)</sup> قال الشارح رحمه الله في شرحه على المنار: لأنه نعت فرد لا يحتمل العدد، و لا يمكن اعمال نية العدد باعتبار الطلاق الواقع مقدما عليه اقتضاء، لأن المقتضى لا عموم له، لأنه ثابت ضرورة، و الضرورة ترتفع بالواحد، و هذا لأن قوله: "أنت طالق" كذب و هدر لغة من حيث أن الوصف بدون الصفة القائمة في المحل لغو كقولك للجالس: "أنت قائم" اللغة تقتضى أن تكون الصفة ثابتة بالموصوف أولا ليصير الوصف من المتكلم بناء عليه، فاما أن تثبت الصفة في المرصوف بسبب وصف الواصف ضرورة تصحيح وصفه فأمر شرعى ليس بلغوى، و لهذا يفيد اثبات الصفة بطريق الاقتضاء في التصرفات الشرعية، و لا يكون في الحسية، في تقدر بقدر الضرورة، و هو وتصحيح المنطوق، و هو أن لا يصير كاذبا لاغيا في وصفه، و الما تندفع بالواحد، إذا النعت يصلح بدون الثلاث، فصار في حق نية الثلاث كأنه غير ثابت فتلغو.

كشف الأسرار على المنار (٢/١١ ـ ٤٠٣)، و انظر أيضا: أصول البزدوى مع الكشف (٢٥٢/١)، ميزان الأصول السرخسى (٢٥٢/١)، ميزان الأصول (ص ٤٠٤)، الهداية (١٦٧/١).

<sup>(</sup>ه) في ج، د: استبدلت (ذكر) بـ(ذلك).

عليه، فاما أن تثبت الصفة بسبب (وصف) الواصف<sup>(۱)</sup> في الموصوف ضرورة لا تصحيح وصفه، فأمر شرعى ليس بلغوى. و إذا كان ثابتا ضرورة فلا يتعمم لأن الثابت بالضرورة يتقدر بقدر الضرورة<sup>(۱)</sup> تندفع بوقوع طلقة (واحدة)<sup>(۱)</sup> بخلاف ما إذا قال: "طلقى نفسك"<sup>(1)</sup> و نوى الثلاث، و طلقت نفسها، فانه يقع الثلاث، لأن المصدر محذوف، و هو كالمذكور لغة فاحتمل الكل و الأقل كسائر أسماء الأجناس.

و هذا لأن الأمر فعل مستقبل وضع لطلب الفعل، و كان مختصرا من قوله: "افعلى فعل الطلاق". و المحذوف له عموم، لأن كلام العرب يتنوع إلى مختصر و مطول. و المختصر مثل المطول في افادة المراد. ألا ترى أنه لا فرق بين قول القائل: "ضرب"، و بين قوله: "فعل فعل الضرب في الزمان الماضى" و كذا لا فرق بين قوله: "على ألف الا مائة".

و الثالث: (٥) ان المقتضى لو قدر مذكورا يبقى المقتضى على حاله لم يتغير و

<sup>(</sup>۱) ورد في الأصل، ب: بسبب الوصف، و في ج، د: بسبب الواصف، و ورد في شرح الشارح كشف الأسرار على المنار (٤٠٣/١) كما أثبت هنا.

<sup>(</sup>r) (و الضرورة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۳) مزیدة من ج.

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الأسرار على المنار (٤٠٣/١)، أصول البزدوى مع الكشف (٢/

٠٥٠)، ميزان الأصول (ص ٤٠٤)، التبيين (١/٣٣٤).

<sup>(</sup>ه) و هنا شرطان ترك الشارح ذكرهما، و ورد أحدهما في التحقيق و التبيين معا و الآخر في التحقيق فقط، و هما:

أولا: أنه ليس من شرط المحذوف انحطاط رتبته عن المظهر، لأنه ليس بتابع، فان "الأهل" في قوله تعالى: "و اسألوا القرية" يوسف (٨٢)، ليس بتبع للقرية، و ليس أحط رتبة منها.

ثانيا: انه فى باب الاقتضاء يكون المنصوص المقتضى و المقتضى مرادين للمتكلم كما فى قوله: "اعتق عبدك عنى بألف" يكون الاعتاق و التمليك معصودين للآمر، و فى باب الحذف يكون المحذوف هو المراد دون المصرح به، فان المراد بالسؤال فى قوله تعالى "و اسأل القرية" هو الأهل دون القرية. أنظر: التحقيق، لوحة (٣٧/ب)، التبيين (١/ ٣٣١).

۲۸۲\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

لم يتبدل. و المحذوف إذا قدر مذكورا (١) يتغير و يتبدل كما فى قوله تعالى: "و اسأل القرية". (٢) فإن السؤال لما لم يمكن من (٣) القرية لأنها (٤) عبارة عن الجدران و الحيطان، و السؤال للبيان، ينتقل من الملفوظ الظاهر و هو القرية إلى غير المذكور و هو الأهل عند التصريح به (٥) أى عند ذكر الأهل اظهاره. ألا ترى أن اعراب القرية يتغير من النصب إلى الجر/و كان قبل التصريح مسئولا (٢) منصوبا، و بعد التصريح يصير ((40)) مجرورا، و لم يبق مسئولا. (٧)

- <sup>(۲)</sup> سورة يوسف (۸۲).
- (من) ساقطة من ج. المناطقة من ج.
  - " في الأصل: لأنه.
- (مند التصريح به) مكررة في ب، د.
  - (۱<sup>)</sup> في د: مساولا.
- <sup>۱۷</sup> و قد اعترض علاء الدین البخاری علی هذه العلامة حیث قال: العلامة التی ذکر تموها لا یصلح فارقة بینهما، لأن الكلام فی المقتضی قد یتغیر أیضا، فان قوله: "اعتق عبدك عنی" یتغیر بالتصریح بالمقتضی و هو البیع، لأنه لم یبن العبد علی تقدیر ثبوته ملكا للمأمور بل یصیر ملكا للآمر، و صار علی ذلك التقدیر كأنه قال: "اعتق عبدی عنی" و هذا تغییر ـ و سیجیب الشارح عن هذا قریبا ـ و كذا فی قوله: "ان اغتسل اللیلة فی الدار" فكذا یتغیر الفعل و المسند إلیه بتصریح المقتضی، و هو الفاعل، فانه ثابت اقتضاء علی ما نص علیه الشیخ.

و فى المحذوف قد لا يتغير الكلام بعد اظهاره كما فى قوله تعالى: "اضرب بعصاك الحجر فانفجرت" البقرة (٦٠)، أى فضرب فانشق الحجر فانفجرت، و قوله تعالى: "فأدلى دلوه قال يا بشرى" يوسف (١٩)، أى فنزع فرأى غلاما متعلقا بالحبل فقال: يا بشرى. و فى نظائره كثرة و كما فى قوله: "ان خرجت فعبدى حر" فان المصدر فيه من قبيل المحذوف حتى صح فيه نية التخصيص لوقوعه فى موضع النفى، و لم يتغير الكلام بتصريحه. ثم أورد رحمه الله جوابا على هذا الاعتراض و ضعفه قائلا:

<sup>(</sup>۱) (يبقى المقتضى على حاله لم يتغير و لم يتبدل. و المحذوف إذا قدر مذكورا) ساقطة من ج.

و هذا معنى قوله (و آية ذلك أن ما اقتضى غيره ثبت عند صحة الاقتضاء) () (۱) أى ثبت (۲) المقـ تـ ضى عند إظهار المقـ تـ ضى. و كأنه أراد بالاقـ تـ ضاء، المقتضى. اذ (۳) المصدر يذكر و يراد به المفعول. كقولهم: هذا الدرهم ضرب الأمير. و هو إقامة الظاهر مقام الضمير. لأن من حق الكلام أن يقول: "ثبت عند صحته" فيكون الضمير في "صحته" راجعا إلى العين (۱) المقتضى. و الضمير المستكن في "ثبت" يعود إلى "ما". و إذا كان محذوفا، أى و (۱) إذا كان غير المذكور محذوفا فقدر ما هو غير المذكور مذكورا انقطع عن المذكور، أى الحكم ينقطع عن المذكور ويتنقل إلى غير المذكور.

ما ذكر من العلامة في جانب المقتضى و هو التقرر عند التصريخ به لازم و ذلك في جانب المحذوف غير لازم، فإن الكلام عند التصريح به قد يتقرر و قد لا يتقرر كما في قوله: "و اسأل القرية" يوسف (٨٢)، فبلزومه في المقتضى و عدم لزومه في المحذوف يتحقق الفرق بينهما. هذا الجواب لا يغني شيئا، لأنه لو وجد كلام يحتاج فيه إلى اضمار و لا يتغير الكلام بتصريحه لا يعرف بلزوم تقرر الكلام في المقتضى و عدم لزومه في المحذوف أنه في هذه الصورة من أي القسمين لاشتراكهما في التقرر و إن امتاز أحدهما لجواز التغير، و إذا كان كذلك يجعل الكل بابا واحدا. أنظر: كشف الأسرار (٢/ ٢٤٥ ـ ٢٤٢)، التحقيق لوحة (٣٧/ب).

ا (علامة الفرق بين المقتضى و المحذوف ان ما اقتضى غيره أى المقتضى ثبت عند صحة الاقتضاء) زيادة من جـ.

<sup>(</sup>۲) في د: يثبت.

<sup>(</sup>r) في جـ: استبدلت (إذ) بـ(أو)

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج، د: الغير.

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من الأصل.

فإن قيل: في قوله: "اعتق عبدك"، و هو مأمور باعتاق عبده فلو أثبتنا المقتضى يتغير (١) أيضا، لأنه حينئذ لا يعتق عبده، بل يعتق عبد الآمر.

قلنا: لم يتغير، لأنه يقول في الامتثال: "أعتقت (٢) عبدى عنك". حتى لو قال: "بعته منك بألف درهم و أعتقه" (٣) لم يجز عن الآمر، بل كان مبتدأ، و وقع العتق عن نفسه.

ف المصنف (رحمه الله) (٤) ذكر الفروق الشلاثة في المتن، لكنه ذكر الجوه الثالث (٥) قصدا، و الوجهين إشارة، و كأنه راعي (١) صنعة الاكتفاء في الوجهين الأولين، لأنه قال: (ثابت لغة). و هذا يشير إلى أن المقتضى ليس بثابت لغة.

و ذكر بعد هذا (ان المقتضى لا عموم له) (٧) و هذا يشير إلى أن المحذوف له عموم.

و من نظائر المحذوف (٨) قوله عليه السلام: "رفع عن أمتى" الحديث (١) و قوله

<sup>(</sup>۱) في ج: متغير. <sup>'</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل، ب، د: اعتق.

<sup>&</sup>quot; فى الأصل، ب، ج: عتقه \_ بدون الألف \_ و لو قال الشارح رحمه الله "أعتقته" كما قال شمس الأثمة السرخسى بدلا من "أعتقه" لكان أوضح (٢٤٩/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(</sup>ه) (ذكر الوجه الثالث) مكررة في د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج، د: روعي.

<sup>(</sup>الله هذا يشير إلى أن المقتضى ليس بثابت لغة. و ذكر بعد هذا (أن المقتضى لا عمرم له)) ساقطة من من جـ.

<sup>.&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في جـ: العموم.

<sup>(</sup>۱) و قد سبق تخریجه فی (ص ۲۱٤) و رقم الهامش (۵).

هذا و لما استحال العمل بظاهر هذا الحديث، و إجراؤه عليه لأن ظاهره يقتضى رفعها بالكلية عن جميع الأمة، و العمل به غير ممكن لافضائه إلى الكذب فى كلام صاحب الشرع ضرورة تحققها فى حق الأمة فلا بد من تقدير شىء يمكن إضافة الرفع إليه تصحيحا للكلام، و هو "الحكم"، لأنه هو الذى يقتضيه هذا الكلام، لأن تصرف صاحب الشرع فى الأحكام.

عليه السلام: "الأعمال بالنيات" (١) فانه لو صرح بالحكم يتغير المذكور، (٢) و كذلك في قوله تعالى:

و لما ثبت أن "الحكم" \_ و هو المقدر \_ كان من قبيل المحذوف لا من قبيل المقتضى، لتغير ظاهر الكلام على تقدير التصريح به من انتقال الفعل، و هو الرفع عن الظاهر و هو الخطأ و أختاه إليه.

أنظر: كشف الأسرار (٢/ ٢٤٥).

(۱) سبق تخریجه. أنظر (ص ۲۱۶) و رقم الهامش (۳).

و هذا مثل الحديث المذكور في أن المقدر فيه من قبيل المحذوف لا من قبيل المقتضى، و ذلك لأن العمل بظاهر الحديث لما اقتضى أن لا يوجد عمل بلا نية لدخول اللام المستغرق للجنس في الأعمال، ثم الحكم بأنها تفتقر إلى النية وقد تعذر العمل به لتأديته إلى الكذب الذي هو مستحيل في كلام الرسول عليه السلام لتحقق كثير من الأعمال بدون النية، لم يكن بد من إدراج شي يصح به الكلام و يمكن العمل به و هو "الحكم" أو "الاعتبار". و على ذلك التقدير يتغير الكلام لأن الحكم حينئذ يصير هو المبتدأ المحكوم عليه و يرتفع بالابتداء و ينجر لفظ الأعمال الذي كان مرفوعا بالابتداء و محكوما عليه بالإضافة، فكان من قبيل المحذوف، لا من قبيل المقتضى. هذا و لما سلك البزدوي و السرخسي رحمها الله و من تبعهما هذه الطريقة لزم عليهم أن يقولوا بعموم المقدر، و هو "الحكم" في الحديثين المذكورين كما قال الشافعي رحمه الله، لأنه ثابت لغة، لا اقتضاء، فكان مثل المصرح به، و لو صرح به لوجب القول بعمومه، أو باطلاقه، فكذا هذا ثم مع ذلك لم يقولوا به، و قد اتفق مشايخنا أن القول بعمومه لا يجوز، فثبت أنه من باب الاقتضاء إذ ليس مانع من العموم غيره.

فأجاب فخر الإسلام و شمس الأثمة عن ذلك و قالا: سقوط عمومه ليس من قبل الاقتضاء، و لكنه من قبل الاشتراك، فإن المشترك لا يقبل العموم أيضا كالمقتضى عندنا، فلا يلزم من عدم عمومه كونه من باب الاقتضاء.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٢٤٥ ـ ٢٤٦)، أصول السرخسى (٢/ ٢٥٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٥٨ ـ ١٥٩)، كشف الأسرار على المنار (٢/٢١).

ثم الثابت بمقتضى النص لا يحتمل التخصيص حتى لو حلف لا يشرب و نوى شرابا دون شراب لا تعمل نيته، لأنه لا عموم له عندنا خلافا للشافعي، و التخصيص فيما يحتمل العموم.

"و اشربوا في قلوبهم العجل"(١) فانه لو صرح بالمحبة تنقطع النسبة.

و من نظائر/المقتضى قوله تعالى: "فمن كان منكم مريضاً أو على (٨٧/ ب) سفر فعدة من أيام أخر". (٢) أى فافطروا، و قوله تعالى: "فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذبوا بآياتنا فدمرناهم تدميرا" (٢) أى فذهبا، فلم يؤمنوا، و أصروا على التكذيب، فدمرناهم تدميرا. وقوله تعالى: "اضرب عصاك الحجر فانفجرت" أى فضرب فانفجرت. و كذلك قوله تعالى: "لا عتق فيما لا يملكه ابن فتحرير رقبة مملوكة، لأن التحرير يقتضى الملك، إذ "لا عتق فيما لا يملكه ابن آدم"، (٥) و عند التصريح بالمقتضى يبقى المقتضى كما كان.

قوله (ثم الثابت بمقتضى النص لا يحتمل التخصيص) لأن التخصيص يقتضى سابقة التعميم، إذ هو إثبات الخصوص، و ذلك (٨) الما يكون إذا كان المذكور عاما، و لا عموم له عندنا (٩) لما نذكر.

فقوله (لأنه لا عموم له) متصل بقوله (لا يحتمل التخصيص) و الضمير في "لأنه" (۱۰) للأمر و الشأن، و في "له" يرجع إلى المقتضى.

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة (۹۳).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة (١٨٤).

<sup>(</sup>۳) سورة الفرقان (۳۹).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة (٦٠).

<sup>(</sup>a) (تعالى) ساقطة من د .

<sup>(</sup>٦) سورة المجادلة (٣).

<sup>(</sup>Y) و قد سبق تخریج هذا الحدیث فی (ص ۲۷٦) رقم الهامش (Y).

<sup>(</sup>٨) في الأصل و في ب: فذلك.

<sup>(</sup>۱) و كذا عند بعض الشافعية كالغزالي، و الآمدى رحمهما الله. أنظر المستصفى (٦١/٢)، الأحكام للآمدى (٣٦٣/٢).

<sup>(</sup>۱۱۰) في ب: انه \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

قبوله (لا تعمل نيسه) أي لا يصدق ديانة و قضاء. لأن قوله: "لا أشرب" يقتضى شرابا، و انه ثابت اقتضاء، لأن فعل الشرب(١١) لا يتحقق بدون المشروب فيقتضى هذا الكلام (٢) مشروبا ليصح موجبه، فأما هذا الفعل فلا يفتقر إلى عموم المشروبات، فيكون هذا الكلام في حق العموم (٣) كالمعدوم، فلا تصح نية التخصيص فيه (٤) بخلاف ما إذا قال: "لا أشرب (٥) شرابا" فانه يصدق ديانة لأن الشراب مذكور هنا على سبيل النكرة، (٢٠) و هي في موضع النفي فتعم فإذا نوى

شرابا دون شراب فقد نوى الخصوص فيما له العموم، (٧) فيصح (٨) الا أنه خلاف الظاهر، فلا يصدق قضاء. (٩)

مشكل، لأن افتقار الأكل إلى الطعام و الشرب إلى الشراب لا يستفاد من الشرع، بل يعرف من لا يعرف الشرع أصلا. الا أن يقال: المقتضى هو الذي ثبت ضرورة يصحح الكلام شرعا أو عقلا، لا لغة كما ذكر بعض المحققين: أن المقتبضي هو الذي لا يدل عليه اللفظ، لا يكون منطوقًا به لكن يكون من ضرورة اللفظ أما من حيث بمتنع وجود الملفوظ شرعا إلا به كقوله: "اعتق عبدك عنى" أو يمتنع وجوده عقلا بدونه، مثل قوله تعالى: "حرمت عليكم أمهاتكم" النساء (٢٣)، فانه يقتضى اضمار الفعل، و هو الوطء أو النكاح، لأن الأحكام لا تتعلق بالأعيا، بل لا يعقل تعلقها الا بأفعال المكلفين، أو يمتنع كون المتكلم صادقا الابه، مثل قوله عليه السلام: "رفع عن أمتى الخطأ و النسيان" فحينئذ يمكن أن يجعل هذه المسألة من باب الاقتضاء، لكن يتعذر

<sup>(</sup>١) في الأصل: الشراب.

في الأصل: الكام.

في ب: عموم (بدون الألف و اللام).

<sup>(</sup>فيد) ساقطة من ج.

<sup>(0)</sup> فى الأصل، ب: يشرب.

يعنى في صيغة النكرة.

<sup>(</sup>العموم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۸) في د: فصح.

قال علاء الدين البخاري في التحقيق: اعلم أن إيراد مسألة الشرب و الأكل من قبيل المقتضى على قول من شرط في المقتضى أن يكون أمرا شرعيا

۲۸۸\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

ثم المقتضى لا عموم له عندنا خلافا للشافعى رحمه الله. (۱) هو يقول: انه مذكور شرعا، فيكون كالمذكور حقيقة، فيتعمم. (۲) ألا ترى أن الميت حكما بمنزلة الميت حسقيدة في حق الأحكام، وهو المرتد الذي لحق بدار الحرب. /وهذا لأن المقتضى كالمنصوص في ثبوت الحكم به، حتى كان الحكم (۸۸/أ) الثابت به كالثابت بالنص لا بالقياس، فكذلك في اثبات صفة العموم في عجعل كالمنصوص.

و نحن نقول: ان العموم من صفات النظم و الصيغة، و المقتضى غير ملفوظ

الفرق بين المقتضى و المحذوف فى هذه الحالة لأن المقدر فيه ثابت بدلالة العقل، فيصير المقتضى و المحذوف قسما واحدا، و هو خلاف ما اختاره البعض كما سبق. التحقيق، لوحة (٣٨/ب).

<sup>(</sup>۱) و قد نسبه إلى الشافعى رحمه الله كثير من أصوليين الحنفية كأبى زيد الدبوسى، فى تقويم الأدلة/لوحة (١/٧٤)، و السرخسى فى أصوله (٢٤٨/١)، و البيزدوى فى أصوله مع الكشف (٢٤٨/١)، و قال التفتازانى فى التلويح: و قد ينسب القول بعموم المقتضى إلى الشافعى.

و تحقيق ذلك: أن المقتضى على لفظ اسم الفاعل عنده ما يتوقف صدقه أو صحته عقلا أو شرعا أو لغة على تقدير، و هو المقتضى اسم مفعول فإذا وجد تقديرات متعددة يستقيم الكلام بكل واحد منهما، فلا عموم له عنده أيضا، بعنى أنه لا يصح تقدير الجميع، بل يقدر واحد بدليل فان لم يوجد دليل معين لأحدها كان بمنزلة المجمل، ثم إذا تعين بدليل فهو كالمذكور، لأن الملفوظ و المقدر سواء في افادة المعنى فان كان من صيغ العموم فعام، و إلا فلا، فعلى هذا يكون العموم من صفة اللفظ، و يكون اثباته ضروريا، لأن مدلول اللفظ لا ينفك عنه و بينوا الخلاف فيما إذا قال: "و الله لا آكل" أو "ان أكلت فعبدى حر" فعند الشافعي يجوز نية طعام دون طعام تخصيصا للعام، أعنى النكرة الواقعة في سياق النفي أو الشرط، لأن المعنى: لا آكل طعاما. و عند أبى حنيفة: لا يجوز، لأنه ليس بعام، فلا يقبل التخصيص.

أنظر: التلويح (١/ ٢٦١ ـ ٢٦٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: فتعم.

حقيقة، لكنا جعلنا (٥) (١) كالملفوظ شرطا لغيره بطريق الضرورة و الضرورة فى تصحيح الكلام دون التعميم، (٢) فبقى على أصله، و هو العدم فيما وراء صحة المذكور، و هو التعميم، كتناول الميتة لما أبيح للحاجة يتقدر بقدرها و هو سد الرمق، و فيما وراء ذلك من الحمل و التمول و التناول إلى الشبع لا يثبت حكم الإباحة فيه بخلاف المنصوص، فانه ثابت ثبوتا أصليا لا ضرورة فيه، فيكون بمنزلة حل الذكاة يظهر في حكم التناول و غيره مطلقا.

فإن قيل: ما ذكرتم فاسد من وجوه:

أحدها: أنه إذا حلف "لا يشرب" يحنث بأى شراب كان، و هذا آية العموم.

و الثانى: أنه إذا قال لها: "أنت بائن" فانه تصح نية الثلاث، و البينونة هنا ثابتة اقتضاء، لأن الخبر يستدعى وجود المخبر عنه شرعا، لا لغة، كما قلتم فى قوله: "أنت طالق".

و الشالث: أنه إذا قال لها: "طلقى نفسك" و نوى الشلاث، فانه يصح، و الطلاق هنا ثابت اقتضاء، لأنكم قلتم: إن المقتضى ما لو قدر مذكورا لا يتغير المقتضى، و لو قدرنا "الطلاق" لا يتغير، فانه (٣) لو قال: "طلقى نفسك تطليقا أو طلاقا" لا يتغير.

و كذا إذا قال: "ان خرجت فعبدى حر" انه تصح نية السفر، و ان كان الخروج ثبت اقتضاء، لأنه لا يتغير المذكور عند إظهار الخروج.

<sup>(</sup>الهاء) ساقطة من جميع النسخ، قد زدته لتقييم النص.

<sup>(</sup>۱۲) لم يرتض صاحب التحرير: هذا القول حيث قال: "و منع عموم المقتضى هنا لعدم كون العام لفظا (إذ العموم من أوصاف اللفظ كما ذكره جماعة: منهم الشارح و صدر الشريعة) ليس بشىء، لأن المقدر كالملفوظ فى إفادة المعنى، و قد تعين المقدر بصفة العموم بالدليل المعين له فيكون عاما، و أيضا عموم المقدر ضرورى لفرض توقف الكلام صدقا أو صحة شرعية على عمومه، و ان لم يتوقف عليه فالمقدر الذى لا يتوقف على عمومه غير المقدر المفروض. أنظر: التحرير مع التيسير (۲٤۲/۱)

<sup>(</sup>r) في الأصل: بأنه.

و الرابع: إذا حلف لا يساكن فلانا و نوى السكنى فى بيت واحد غير معين، فانه يصح حتى لا يحنث بالمساكنة فى الدار، و إن كان المكان ثابتا اقتضاء.

و الخامس: إذا قال الرجل لولد، له أم معروفة، و هو في يده: "هذا ابني" حتى يثبت/النسب، ثم جاءت أم الغلام بعد موت المدعى (٨٨/ب) فصدقته و ادعت ميراثها منه بالنكاح، فانه يقضى لها بالميراث. و معلوم أن النكاح يثبت (١) بينهما (٢) (ب) (٣) مقتضى دعوى النسب إذ (١) دعوة الغلام نصا اقرار بنكاح الأم اقتضاء، ثم جعل كالتصريح به حتى يثبت (١) النكاح صحيحا و يجعل قائما إلى موت الزوج، فيكون لها الميراث. فلو كان ثبوت المقتضى باعتبار الضرورة لما ثبت هذه الأحكام لانعدام الضرورة فيها.

قلنا: أما المسألة الأولى: فلا دلالة فيها على العموم، ألا ترى أنه إذا قال لآخر: "أعط هذا الدرهم رجلا" يكون ممتثلا أمر الآمر إذا أعطى أى رجل كان . و قوله "رجلا" خاص بلا شبهة، لأنه نكرة في موضع (٢) الاثبات. (٧)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج: ثبت.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: منهما.

<sup>(</sup>r) ساقطة من جميع النسخ، و زدته من عندى لتصحيح المعنى.

<sup>(</sup>ن) في الأصل، جـ: استبدلت (إذ) بـ(أو).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب: ثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (موضع) ساقطة من ج.

أ قال في التحقيق و غيره: و أما حنثه بكل شراب فليس من باب العموم بل لحصول المحلوف عليه، فانه لو تصور الأكل و الشرب بدون الطعام و الشراب لحصل الحنث أيضا، و هو كالوقت و الحال. فلو نوى الشرب و هو راكب أر راجل، أو خارج الدار، أو داخلها يحنث، لا لعموم اللفظ و لكن لحصول الملفوظ في الأحوال كلها، فكذا هذا. و قال صدر الشريعة في جوابه عن هذه المسألة: الما يحنث لأنه مندرج تحت ماهية الأكل، فان قوله "لا آكل" معناه لا يوجد منه ماهية الأكل موقوف على أن لا يوجد منه فرد من أفراد الأكل أصلا، فالدلالة على هذا المعنى بطريق اقتضاء، لا لأن اللفظ يدل على جميع أفراد أي بطريق المنطوق.

و أما المسألة الثانية: فنقول: نعم، البينونة تثبت(١١) بطريق الاقتضاء، لكن البينونة نوعان: غليظة و خفيفة. و إذا نوى الثلاث فقد نوى الغليظة، فتضمن هذا وقوع الثلاث شرطا لثبوت هذه البينونة و الشيء يتضمن شرطه، و ليس هذا من

العموم في شيء، بل هو تعيين (٢) أحد المحتملين. و أما "طالق" فهو في حال انعقاد العلة، لأنه ينبئ عن رفع القيد و المرأة بعد

الطلاق ليست بمرفوعة القيد اتفاقا. أما عندنا فظاهر وكذا عنده لعدم اشتراط الولى في الرجعة. و انعقاد العلة لا يتنوع كالرمي. فانه ينعقد علة (٢٠) عند الرمي و

لا يتنوع، و انما تنوعت الآثار. <sup>(۱)</sup>

و أجاب صاحب التبيين عن هذه المسألة قائلا: نعنى بالعموم عموما ضروريا، لا عموما لغويا ثابتا بدلالة اللفظ، لانا نقول به لضرورة وقوع النكرة في موضع النفي.

فان عموم النكرة المنفية ليس باعتبار دلالة اللفظ على جميع الأفراد بطريق المنطوق، بل باعتبار أن نفى فرد مبهم يقتضى نفى جميع الأفراد ضرورة.

أنظر: التحقيق لوحة (٣٨/ب)، التوضيح (٢٦٢/١ ـ ٢٦٣)، التبيين (١/ ٣٣٦)، التلويح (٢٦٣/١).

(۱) **فی ج**: ثبت.

<sup>(۲)</sup> فی ب: تعین.

في ب: عليه.

(و انما تنوعت الآثار) ساقطة من ج.

و قد أورد الشارح هذه المسألة في كتابه كشف الأسرار على المنار بأكثر

تفصيلا حيث قال: لا يقال بأن الطلاق يتنوع أيضا، فنية الثلاث تعيين أحد نوعيه \_ كما في البينونة \_ فينبغي أن يصح، لأن البينونة تتصل بالمحل في الحال و التصالها وجهان: انقطاع يرجع إلى الملك و انقطاع يرجع إلى الحل، فتعدد المقتضى، و هو قوله: "أنت بائن" بتعدد المقتضى، وهو "البينونة الثابتة

اقتضاء"، فيصح تعيينه لأن النية لتعيين بعض محتملات اللفظ، و أما "طالق" فغير متصل بالمحل في الحال، لأن حكمه \_ و هو انقطاع الملك \_ معلق بشرط انقضاء العدة، و انقطاع الحل معلق بكمال العدد، فلم يكن الحكم في المحل

مرجودا، فلم تصح النية، لأنه لا بد أن يوجد حتى تصير النية معينة لأحد

٢٩٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و أما الثالثة: (١) فنقول: الطلاق في قوله "طلقى نفسك" ثابت بطريق الحذف و الاضمار، و انه عام بال خلاف.

و أما قولك: "بأنه لا يتغير المذكور عند التصريح به".

قلنا: لا نسلم، و هذا لأن ذكر الفعل قصرا عليه فقد (٢٠) يشتمل على ضرب من المبالغة، و بالجمع بين الفعل و المفعول ينتفى معنى المبالغة. ألا ترى أن قولنا: "فلان يعطى و يمنع" بدون المفعول أبلغ من ذكرهما مع المفعول.

و أما مسألة/الخروج (٣) فممنوعة، كذا ذكره شيخ الإسلام المعروف (٨٩/أ)

وجهيه، و الها الثابت في الحال انعقاد العلة، و انعقاد العلة لا يتنوع كالرمى، فانه ينعقد علة عند الرمى و لا يتنوع، و الها تتنوع الآثار فلو تنوع الها يتنوع بواسطة العدد، لأنه لا يقطع الحل إلا بكمال العدد، فيصير العدد على هذا أصلا، و أنه لا يثبت بطريق الاقتضاء، لأن أصل الشيء لا يثبت اقتضاء، و الها يثبت التبع.

فالحاصل: أن النية لم تصادف التنوع في فصل الطلاق، و صادفت في فصل البائن، فلهذا علمت في: "أنت بائن" دون "أنت طالق" اهد. (٢٠٤/١) و أصل المسألة ورد في: أصول السرخسي (٢٥٢/١ ـ ٢٥٣)، المرآة مع حاشية الإزميري (٢٠/٢).

<sup>(</sup>۱) في ج: الثانية.

<sup>(</sup>۲۱ (نقد) زیادة من د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> في ج: استبدلت (الخروج) بـ(الروح).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_

## بخواهر زاده (١) رحمه الله في الجامع. (١) (٣)

(۱) خواهر زاده: هذه اللفظة يقال لجماعة من العلماء كانوا أولاد أخت عالم، و المشهور بهذه اللفظة عند الإطلاق اثنان: متقدم في الزمن، و متأخر عنه \_ و هو من شيوخ الشارح و قد سبق ذكره و ترجمته في قسم الدراسة. أنظر (ص ٣١).

فالمتقدم \_ و هو صاحب الترجمة \_ أبو بكر محمد بن الحسين البخارى ابن أخت القاضى، أبى ثابت محمد بن محمد، و قد تكرر ذكره بلقبه هكذا فى الهداية، و هو مراد صاحب الهداية، توفى سنة ٤٣٣هـ.

أنظر: الجواهر المضيئة (١/ ٢٣٦)، (٤٩/٢)، الفوائد البهية (ص ١٦٣).

(٢) ذكرت التعريف بكتاب الجامع في قسم الدراسة. أنظر (ص ٦٤).

(۳) أعلم أنه ورد في الجامع قوله: لو قال: "ان خرجت فكذا" و نوى السفر خاصة صدق ديانة.

قال القاضى أبو هيئم من القضاة الأربعة: لا يصدق ديانة أيضا لأنه ذكر الفعل، و انه لا عموم له، فلا يحتمل التخصيص كما فى الاغتسال و جواب الجامع محمول على ما إذا قال: "ان خرجت خروجا" و هكذا فى بعض النسخ العتيقة.

و وجهه صاحب الكشف بأن ذكر الفعل ذكر للمصدر، و هو نكرة في موضع النفي فيعم فيقبل التخصيص.

و صرح صاحب المرآة بأن المصدر إذا تنوع تصح نية نوع دون نوع كالمساكنة ـ يجىء ذكرها \_ و الخروج، فانه لما تنوع إلى مديد مرخص و غيره، صح نية المديد بخلاف الخروج إلى مكان بعينه.

ثم قال رحمه الله: "هو الصحيح، لا ما ذهب إليه صاحب الكشف و لا ما ذهب إليه أبو الهيثم".

و ذكر البزدوى و شمس الأثمة رحمهما الله أن نية السفر صحيحة في هذه المسألة.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٢٥٠ ـ ٢٥١)، أصول السرخسى (٢/٣٠)، المرآة مع حاشية الإزميرى (٩٤/٢ ـ ٩٥)، المغنى فى أصول الفقد (ص ١٦١)، التبيين (١٩٣/١).

و لئن سلمنا المسألة فنقول: (الخروج) (١) ليس بثابت اقتضاء بل ثابت لغة كما ذكرنا في قوله "طلقي". لأن الفعل يدل على المصدر لغة، وهذا بخلاف قوله طلقتك، فانه لا يصح نية الثلاث، لأنه اخبار عن أمر ماض فيقتضى طلاقا سابقا، وهي لم تطلق (١) قبل، فكان من طريق اللغة أن يكون كذبا كما في قوله: "ضربت" إذا لم يسبق منه () (٦) الضرب غير أن الطلاق يقع به شرعا ضرورة صحة اللفظ، و التصحيح يحصل بواحدة فلا ضرورة في الثلاث، وهذا لأنه صار انشاء شرعا، فصار كسائر أفعال الجوارح، و النية لا تؤثر في الأفعال، لأنها تعيين بعض محتملات اللفظ فان الخطوة يستحيل أن تصير خطوتين بالنية بخلاف قوله "ان خرجت" لأنه صار فعلا مستقبلا بدخول حرف الشرط عليه، و المصدر القائم بهذه الصيغة يكون في المستقبل أيضا، فيكون بمنزلة غيره من أسماء الأجناس في احتمال العموم و الخصوص، و لأنه ليس بإنشاء، بخلاف قوله "طلقتك".

أما المكان فثابت اقتضاء، ففسدت نية مكان دون مكان على أن الخروج و ان ثبت اقتضاء، لكنه متنوع إلى قصير غير مرخص، و إلى مديد مرخص للقصر (٤) و الفطر، (٥) فأيهما نوى صحت نيته بمنزلة البينونة الثابتة اقتضاء في قوله "أنت بائن" لأن المقتضى يحتمل التنويع و لا يحتمل التخصيص.

و نظیره إذا حلف لا یتزوج، و نوی حبشیة أو رومیة، یصدق، و لو نوی امرأة بعینها، لا یصدق، لأن الأول نوع، و الثانی لا.

و كذلك نقول فى المسألة الرابعة: ان أعم المساكنة أن يكون فى بلدة، و المطلق من المساكنة فى عرف الناس أن يكون فى دار واحدة و أتم ما يكون من المساكنة

<sup>(</sup>١) مزيدة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: و هو لم يطلق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> (من) مزیدة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> أي في الصلاة.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> أي في الصيام.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_0٢٩٥

فى بيت واحد. (١) لأن المساكنة فعل يقوم بهما و ذلك/باتصال (٢) فعل كل واحد منهما بفعل صاحبه، و الاتصال بصفة الكمال (٨٩/ب) الها يكون فى بيت واحد. فاما فى الدار فالها وقع الاتصال فى توابع السكنى من إراقة الماء و غسل الثوب و نحوه، لا فى السكنى، فيكون قاصرا فهذه النية ترجع إلى بيان نوع المساكنة الثابتة بصيغة كلامه، فيصح ولهذا (٣) لا يصح تعيين المكان بأن نوى بيتا بعينه.

و أما المسألة الخامسة فنقول: قوله "بأن هذا ولدى" إقرار منه (٤) بأنه ولده منها، اشارة (٥) لا اقتضاء، لأن الولد لا يتم الا بالوالدين (٢) كاسم الأخ لا يتم الا بأخ آخر، فكذلك الولد لا يتم إلا بهما. (٧) و لما صار

<sup>(</sup>۱) و كنا ورد في كنشف الأسرار على المنار (١/ ٤٠٥)، و نقل هذه الأنواع الشلاثة للمساكنة من أصول السرخسي (٢٥٣/١)، أما البزدوي، و صدر الشريعة و ملا خسرو فذكروا نوعين: الكاملة، ما يكون في بيت واحد و القاصرة: ما يكون في دار واحد.

أنظر: أصول البزدوى (٢/ ٢٥١)، التوضيح (٢٦٣/١)، المرآة (٢٩٥/١)، التبيين (٣٣٧/١) ـ ٣٣٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: بايصال.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> في ب: بهذا.

<sup>(</sup>منه) ساقطة من ب. المنه) المنه

ان كذا قال القاضى أبو زيد الدبوسى فى التقويم، و تبعه الشارح فى هذا الشرح و فى شرحه على المنار.

أما شمس الأثمة السرخسى فذهب إلى أن ثبوت النكاح بدلالة النص و هذا معنى قول البزدوى كما صرح به علاء الدين البخارى.

و أما الخبازى ذكر القولين معا حيث قال: "لأن ثبوته ـ أى النكاح ـ بدلالة النص أو إشارته، لا مقتضى النص".

أنظر: التويم، لوحة (٧٦٦أ)، أصول السرخسى (٢٥٤/١)، أصول البزدوى مع الكشف (٦٥٤/١)، كشف الأسرار على المنار (٢/٢٥١)، كشف الأسرار على المنار (١/٥٤).

<sup>&#</sup>x27; نى ب، ج، د: بوالد و والدة.

في ب، ج، د: بوالدين.

٢٩٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و كذلك الثابت بدلالة النص لا يحتمل التخصيص، لأن معنى النص إذا ثبت كونه علة لا يحتمل أن يكون غير علة.

و أما الثابت بإشارة النص فيحتمل أن يكون عاما يخص، لأنه ثابت بصيغة الكلام، و العموم باعتبار الصيغة.

تسمية الولد تسمية للوالدين صار الثابت بالإشارة كالثابت بالظاهر فيثبت عاما. (١١)

قوله (لأن معنى النص إذا ثبت كونه علة لا يحتمل أن يكون غير علة). (٢) يعنى إذا ثبت أن معنى النص متناول له لغة، لا يبقى احتمال كونه غير متناول له، و انما يبقى احتمال اخراجه من أن يكون موجبا للحكم فيه بدليل أن ألله نسخا. يحققه: أن من قال: المؤثر في استدعاء الحرمة في موضع النص (٤) هو الأذى، فقد قال بأن الشرع جعله دليلا و أمارة على الحكم أين ما وجد و هي (٥) مكنة التعدية، فمتى وجد (٢) ذلك (٧) الوصف و لا حكم فلم يكن أمارة و دليلا

<sup>(</sup>۱) بخلاف المقتضى على أن النكاح و ان ثبت بينهما بمقتضى النسب لكن المقتضى غير متنوع، إذ النكاح غير متنوع إلى نكاح يجلب الأرث، و إلى نكاح لا يجلبه، و الشىء إذا ثبت ثبت بلوازمه، و إلا لا يكون لازما، و من لوازم النكاح الارث إذا لم يكن المانع موجودا، و الكلام فيه فيثبت الارث ضرورة. كذا في كشف الأسرار على المنار (١/٥٠٤).

<sup>(</sup>۲) قال الشارح في شرحه على المنار: إعلم أن الثابت بدلالة النص لا يحتمل التخصيص، أما عند من يقول: بأن المعاني لا عموم لها لأن المعنى واحد، و الها كثرت محاله، فظاهر، لأن الثابت بدلالة النص ثابت بمعنى النص، و التخصيص يستدعى سبق العموم.

و أما على قول من يقول: إن المعانى لها عموم ـ و هو الجصاص و غيره ـ فما سيورده الشارح من البيان و التحقيق جواب عليهم.

كشف الأسرار على المنار (٣٩٢/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (أن) زيادة من ب.

ا) هو قوله تعالى: "فلا تقل لهما أن و لا تنهرهما و قل لهما قولا كريما" سورة الإسراء (٢٣).

 <sup>(</sup>الواو) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (وجد) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جـ: ذاك.

على الحكم شرعا. فكأنه قال: هو دليل على الحكم شرعا و ليس بدليل و أمارة، و هذا تناقض (١١ بَيِّنٌ. و كل قول يؤدى إلى نسبة التناقض إلى الشرع فهو باطل، لأن التناقض أمارة الجهل و السفه.

فان قال: الشرع جعله أمارة في بعض المواضع دون البعض.

قيل له: لما جاز هذا فلا يتم كلام المعلل، لأنه لا يتمكن من اثبات الحكم بالدلالة في صورة ما، لأنه يحتمل أن تكون تلك الصورة من جملة الصور التي لم تجعله أمارة، و يحتاج حينئذ إلى دليل<sup>(۱)</sup> خارجي من نص أو إجماع بخلاف النص العام، لأن بالتخصيص تبين أن المخصوص غير مراد باللفظ، و الألفاظ مما يجرى فيه العموم و الخصوص بخلاف المعاني.

أو نقول ابتداء: إذا وجدت تلك العلة في موضع آخر متعرية/عن (٩٠١) الحكم فلا يخلو اما أن يقول: بأن ذلك الوصف علة في ذلك الموضع، لكن امتنع الحكم لمانع، أو نقول: بأنه يخرج من أن يكون علة فيه لمانع.

فان قال: بأنه علة و لم يثبت الحكم لمانع، فقد نسب التناقض إلى الشرع على ما بينا.

و إن قال: يخرج من أن يكون علة فقد جمع بين الوصفين (٣) المتضادين في شيء واحد. لأن العلة شيء واحد، و ان كانت محاله كثيرة كالإيذاء فيانه شيء واحد، و ان وجد في محال، فقد ثبت كونه علة، فاستحال أن لا يكون علة. (٤)

و الثابت بإشارة النص لا يحتمل الخصوص عند بعض مشايخنا (٥) أيضا لأن معنى العموم فيما يكون سياق الكلام لأجله. فاما ما تقع الإشارة فيه من غير أن يكون سياق الكلام له فهو زيادة على المطلوب بالنص، و مثل هذا لا يسع فيه

<sup>(</sup>۱) في ب: التناقض (بالألف و اللام).

<sup>&</sup>lt;sup>٢)</sup> (أمر) زيادة من الأصل.

<sup>٬٬</sup> ب، د: الوضعين.

<sup>&</sup>lt;sup>اء) -</sup> أنظر: التحقيق، لوحة (٣٨/ب) ، التبيين (٣٣٨/١) ، أصول البزدوى (٢٥٢/٢) ، المغنى، فى أصول الفقد (ص ٦٤٤) ، فتح الغفار (٤٧/٢) .

<sup>(</sup>٥) منهم القاضى الإمام أبو زيد الدبوسى كما يسصرح به الشارح قريبا.

معنى العموم حتى يكون محتملا للتخصيص، و إلى هذا القول ما صاحب التقويم. (١) و الأصح أنه يحتمل الخصوص. (٢)

و لأن الثابت بالإشارة كالثابت بالعبارة من حيث إنه ثابت بصيغة الكلام، فكان الثابت بعبارة النص يحتمل التخصيص، فكذلك<sup>(٣)</sup> الثابت بإشارته، و هذا معنى قوله (و العموم باعتبار الصيغة). أى العموم فى العبارة باعتبار الصيغة. (<sup>1)</sup> و الصيغة موجودة فى الإشارة فتحتمل العموم أيضا كالعبارة.

و(٥) هذه(٦) حدود متقاربة، لا يميز بينها الا الفهم المنصف.

و ما ذكر (٧) فى الكتاب قسمة حاصرة ، (٨) إذ الثابت لا يخلو اما أن يثبت بالنظم و السوق له، أو بالنظم متعربا عن السوق، أو بالمعنى اللغوى من غير (١) نظم و لا سوق، أو بالشرع تصحيحا للنظم المنطوق، و هذا حاصر، و هكذا بعد (١٠٠)

<sup>(</sup>۱) قال فى التقويم: الإشارة زيادة معنى على معنى النص، و انما يثبت بايجاب النص إياه لا محالة، فلا يحتمل الخصوص. لوحة (٧٦/أ).

<sup>(</sup>۲) و به قال شمس الأثمة السرخسى و فخر الإسلام البزدوى و غيرهما. أنظر أصول السرخسى (۲۰۲/۱)، أصول البزدوى (۲۰۲/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۱۹۶)، المرآة على المرقاة (۷۸/۲)، التحقيق، لوحة (۳۹/أ)، التبيين (۳٤٠/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في الأصل: و كذلك.

<sup>(</sup>ئ) (أى العموم في العبارة باعتبار الصيغة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>ه) في ج: استبدلت (الواو) بـ(في).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل: هذا.

<sup>(</sup>v) في ب: ذكره.

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> فی ب: حاصر.

<sup>(</sup>۱) (غير) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۰) في ب: تجد.

كل قسمة حاصرة. (١) و قد بينته (٢) بيان الحصر في أول الكتاب لكل قسم من هذه الأقسام (٣) على وجه لم يبق للمنصف فيه شبهة بحمد الله ومنه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی د: حاضرة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب: بینت. و فی ج: یثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أنظر (ص ٢٤٤).

۳۰۰ \_\_\_\_\_\_ شرح المنتخب

## فصل

و من الناس من عمل في النصوص بوجوه أخر هي فاسدة عندنا.

منها ما قال بعضهم: ان التنصيص على الشيء باسمه العلم يوجب التخصيص، و نفى الحكم عما عداه، و هذا فاسد لأن النص لم يتناوله، فكيف يوجب الحكم فيه نفيا أو اثباتا.

إعلم أن الاستدلال بالنص على وجهين: صحيح و فاسد. فالصحيح مامر من الاستدلال بالعبارة و الإشارة و الدلالة و الإقتضاء. و ما سواه من الاستدلال كالتخصيص باسم العَلَم، و التخصيص بالوصف، و التعليق بالشرط، و حمل المطلق على المقيد، و التخصيص بالسبب، و القرآن في النظم، فاسد عندنا. (۱) و هذا معنى قوله/ (و من الناس من عمل في النصوص بوجوه أخر هي فاسدة عندنا (ص٠٩/ب) منها ما قال بعضهم) أي من الوجوه الفاسدة ما قال بعض أهل

<sup>(</sup>١) إعلم أن عامة الأصوليين من أصحاب الشافعي رحمهم الله قسموا دلالة اللفظ إلى: "منطوق" و "مفهوم". و قالوا: "دلالة المنطوق مادل عليه اللفظ في محل النطق"، و جعلوا ما سماه الأحناف "عبارة" و "إشارة" و "اقتضاء" من هذا القبيل، و قالوا: "دلالة المفهوم مادل عليه اللفظ لا في محل النطق، ثم قسموا المفهوم إلى: "مفهوم موافقة" و هو أن يكون المسكوت عنه موافقا في الحكم للمنطوق، ويسمونه "فحوى الخطاب" و "لحن الخطاب" أيضا، و هو الذي سماه الأحناف "دلالة النص"، و إلى: "مفهوم مخالفة"، و أن يكون المسكوت عنه مخالفا للمنطوق به في الحكم، و يسمونه "دليل الخطاب"، و هو المعبر عنه عند الحنفية بتخصيص الشيء بالذكر"، ثم قسموا هذا القسم من المفهوم على أقسام، منها ما يذكره المصنف بقوله: (منها ...) كذا في التحقيق، لوحة (٣٩ /أ). أنظر ما ورد في هذه الوجوه من تفصيل و أحكام: المستصفى (١٨٦/٢)، الاحكام للآمدى (٩١/٣)، البرهان (٤٤٨/١)، التنقيح الفصول (ص ٥٣)، التبصرة (ص ٢١٨)، اللمع (ص ٤٤)، الابهاج (١/ ٣٦٤)، نهاية السول مع حاشيته سلم الوصول (٢/ ١٩٤/)، المنخول (ص ٢٠٨)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (٢/ ١٧١)، التحرير مع التيسير (٩٨/١)، ميزان الأصول (ص ٤٠٥)، التوضيح مع التلويح (١/ ٢٦٩)، مسلم الثبوت (٤١٣/١)، التمهيد في أصول الفقه (١٨٩/٢)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (١/ ٢٣٥)، شرح الكوكب المنير (٣٤٧٣)، إرشاد الفحول (ص ۱۷۸).

الحديث (۱) و قيل أنه قول بعض أصحاب الشافعى (۱) (ان التنصيص على الشيء باسم العلم) (۳) لم يرد به العلم المصطلح بين النحاة، بل أراد به اسم الذات بأن لا يكون دالا على الوصف سواء كان الاسم علما أو جنسا. (٤)

و يحكى عن الثلجى (٥) أنه كان يقول: هذا إذا لم يكن المنصوص عليه باسم

(۱۱) أصحاب الحديث هم أهل الحجاز، و هم أصحاب مالك بن أنس و أصحاب الشافعي و أصحاب سفيان الثوري، و أصحاب أحمد بن حنبل، و أصحاب داود بن على بن محمد الأصفهاني، و الما سموا أصحاب الحديث لأن عنايتهم بتحصيل الأحاديث و نقل الأخبار، و بناء الأحكام على النصوص، و لا يرجعون إلى القياس الجلي و الخفي ما وجدوا خبرا أو أثرا.

أنظر: الملل و النحل للشهر ستانى (ص ٢١٧).

- <sup>(۲)</sup> كذا في ميزان الأصول (ص ٤٠٧).
- (۲) قال الاسنوى بأن مفهوم اللقب و الكنية ليس بحجة عند الإمام و الآمدى و أتباعهما، و نقله إمام الحرمين في البرهان عن نص الشافعي.
- و ذهب أبو بكر الدقاق و أبو حامد المروزى و بعض أصحاب الشافعى و الحنابلة إلى القول بحجيته، و نقله أبو الخطاب فى التمهيد عن نص أحمد، ثم قال: و به قال مالك.
- أنظر: نهاية السول (٢٠٦/٢ ـ ٢٠٧)، البرهان (٤٥٣/١)، الأحكام (١٣٧/٣) التحقيق، لوحة (٣٩/أ)، التمهيد (٢٠٢/٢ ـ ٢٠٣)، المسودة (٣٦٠).
- (<sup>1)</sup> و انما سمى اسم الذات "علما" لكونه علما على معناه الموضوع له بحيث لا يفهم من اطلاقه غيره الا بطريق المجاز. كذا في التبيين (١/ ٣٤١).
- (\*) في جميع النسخ "البلخي" بالباء و الخاء، و كذا ورد في كشف الأسرار على المنار (١/ ٤٠٩)، و الذي في أصول السرخسي (٢٥٦/١)، و في فتح الغفار (٢/ ٢٥١)، و الميـــزان (٨/ ٢١١ \_ ٢٧٩)، و شـــرح ابن ملك (١/ ٥٥٠): "الثلجي" بالثاء المثلثة و الجيم، و هو محمد بن شجاع البغدادي أبو عبد الله تفقد على الحسن بن زياد اللؤلؤي، و صنف تصانيفه المعتمدة، و له كتاب المناسك، و كتاب تصحيح الآثار و كتاب النوادر و كتاب المضاربة و كتاب الرد

على المشبهة، وكان فقيه أهل العراق في وقته، مات سنة ٢٦٦ه. روى عنه

العلم محصور العدد (۱) نصا، نحو خبر الربا. فان كان محصور العدد فذلك يدل على نفى الحكم فيما سواه، لأن فى إثبات الحكم (فيما سواه) (۲) ابطال العدد المنصوص، و ذلك لا يجوز. و استدل بقوله عليه السلام: "أحلت لنا ميتتا (ن) (۳) و دمان" (ع) و بقوله عليه السلام: "خمس من الفواسق يقتلن" (۱) الحديث. فان ذلك يدل على نفى الحكم عما (۲) عدا المذكور.

و إلى هذا القول ما صاحب الهداية. (٧) و الصحيح أن التنصيص لا يدل على ذلك في شيء من المواضع لما نبين. ثم ذكر العدد لبيان أن الحكم بالنص ثابت في العدد المذكور بالنص فقط. و عندنا: الحكم في غير المذكور الما يثبت بعلة النص،

يحيى ابن آدم و وكيع. و يقال: البلخى، و غلطه القرشى فى الأنساب، و قال انه تصحيف.

أنظر: الفوائد البهية (ص ١٧١)، الجواهر المضيئة (٢٠/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: محصورا لعدد.

<sup>(</sup>۲) مزیدة من ج، د.

<sup>(</sup>النون) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) هذا طرف من حديث ابن عـمر الذي رواه ابن ماجه في أبواب الأطعمة باب الكبد و الطحال. سنن ابن ماجه (بترتيب الأستاذ محمد مصطفى الأعظمى) (۲٤۲/۲)، و ذكره السيوطى في الجامع الصغير نقلا عن ابن ماجه، و البيهقى و الحاكم (۲/۱).

<sup>(°)</sup> رواه البخارى عن عائشة رضى الله عنها بلفظ: "خمس من الدواب كلهن فاسق، يقتلن في الحرم". في أبواب الإحصار و جزاء الصيد باب ما يقتل المحرم من الدواب.

و مسلم عن عائشة رضى الله عنها أيضا بلفظ: "خمس فواسق، يقتلن فى الحل و الحرم" فى كتاب الحج، باب ما يندب للمحرم و غيره قتله من الدواب فى الحل و الحرم (٨٥٢/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: استبدلت (عما) بـ(فيما).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> أنظر: الهداية (۱۷۲/۱).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

لا بالنِص، فلا(١) يوجب ذلك ابطال العدد المنصوص.

و الحاصل أن هذه خمسة فصول متقاربة. (٢) أحدها: هذا. و نظيره قوله عليه السلام: "في خمس من الإبل شاة" (٣) فاثبات الحكم في الحيوان المسمى باسم الإبل هل يكون نفيا عن المسمى باسم الغنم (٤) و البقر و نحوه أم لا.

و الثانى: النص إذا أثبت حكمًا في موصوف بصفة هل يكون نفيا للحكم في غير الموصوف بتلك الصفة.

و الثالث: ان النص إذا أثبت حكما معلقا (٥) بشرط، هل يكون نفيا للحكم بدون ذلك الشرط أم لا؟ و قد ذكر (نظير) (٦) هذين القسمين في الكتاب. (٧) و الدابع: إن النص إذا أثبت حكما معلقا بشب طرمقيد المقيد المعلوم، هل

و الرابع: ان النص إذا أثبت حكما معلقا بشرط مقدرا بمقدار معلوم، هل يكون نفيا للزيادة و النقصان عن ذلك القدر أم لا؟ كقوله تعالى: "الزنية و الزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة" (٨) هل يكون نفيا لإيجاب الزيادة على المائة أو

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فى الأصل: ولا.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> أنظر: ميزان الأصول (ص ٤٠٥)، التبيين (١/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>۳) أخرج أبو داود و الترمذي و إبن ماجه \_ و اللفظ للترمذي \_ عن سالم عن أبيه:

ان رسول الله صلى الله عليه و سلم كتب كتاب الصدقة فلم يخرجه إلى عماله حتى قبض فقرنه بسيفه، فلما قبض عمل به أبو بكر حتى قبض، و عمر حتى قبض، و كان فيه: في خمس من الإبل شاة... و في الشاة في كل أربعين شاة شاة... الخ.

أنظر: سنن أبى داود، كتاب الزكاة، باب فى زكاة السائمة (٩٦/٢).

و سنن الترمذي، كتاب الزكاة، باب ما جاء في زكاة الإبل و الغنم (١٧/٣). و سنن ابن ماجه، كتاب الزكاة، باب صدقة الإبل (١/ ٣٣٠). و نصب الرابة

سنن ابن ماجه، كتاب الزكاة، باب صدقة الإبل (١/٠). (٣٣٨/٢).

<sup>&</sup>quot; في ج: العلم.

ه) نی د: متعلقًا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ساقطة من الأصل، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> أنظر (ص ۳۱۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة النور (۲).

النقصان عنها؟

و الخامس: (١) ان النص إذا أثبت/حكما مؤقتا إلى زمان معلوم، هل (٩١/ أ) يكون نفيا لذلك الحكم بعد مضى ذلك الوقت في زمان بعده أم لا؟ كقوله

(۱) ذكر الشارح من أنواع مفهوم المخالفة خمسة، و هى: مفهوم اللقب و مفهوم الصفة، و مفهوم العلة و هو تعليق الحكم بالعلة، نحو حرمت الخمر لاسكارها، و الفرق بين هذا النوع و بين مفهوم الصفة أن الصفة قد تكون علة، كالاسكار و قد لا تكون علة بل متممة، كالسوم، فان العلة هى الغنم، و السوم متمم لها.

منها: مفهوم الحصر، و هو أنواع، أقواها: "ما" و "إلا" ثم الحصر "باغا" ثم حصر المبتدأ في الخبر، وذلك بأن يكون معرفا باللام أو الإضافة، نحو العالم زيد، أو صديقى عمر.

و هناك مفاهيم أخرى تعتبر من جملة مفاهيم الصفة، لأن المراد الصفة المعنوية لا النعت، و الها أفردوه بالذكر تكميلا للفائدة، و هى مفهوم الحال، و مفهوم الزمان، و مفهوم المكان.

ثم اعلم أن القائلين بالمفهوم قد اشترطوا لدلالته على النفى في غير محل النطق شروطا، و هي:

أولا: أن لا يعارضه ما هو أرجَح منه من منطرق أو مفهوم موافقة.

ثانيا: أن لا يكون المنطوق خرج جوابا عن سؤال متعلق بحكم خاص، و لا حادثة خاصة بالمذكور.

ثالثا: أن لا يكون المذكور قصد به الامتنان و التفخيم و تأكيد الحال.

رابعا: أن يذكر مستقلا، فلو ذكر على وجه التبعية لشيء آخر فلا مفهوم له.

خامسا: أن لا يعود على أصله الذي هو المنطوق بالإبطال.

سادسا: أن لا يكون قد خرج مخرج الأغلب.

أنظر: الإحكام للآمدى (٩٩/٣) و ما بعدها، التوضيح مع التلويح (٢٦٩/١) و ما بعدها، شرح الكوكب المنيسر و ما بعدها، شرح الكوكب المنيسر (٤٨٩/٣) و ما بعدها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه٠٠

تعالى: (١) "ثم أُمّوا الصيام إلى الليل" (٢) فهذا النص هل ينفى إيجاب الصوم فى الليل أم لا؟

فعند عامة أصحابنا رحمهم الله لا يوجب النفى فى الفصول كلها (٣) و الما حكمه الاثبات فيما نص عليه، لا غير. و الحكم فى غير المنصوص عليه التوقف إلى قيام الدليل فى (٤) النفى و الإثبات.

و قال الشافعى (رحمه الله): (٥) انه يوجب النفى فى الفصول كلها إلا فى الفصل الأول، (٦) و أصحاب الشافعى رحمهم الله سموا الفصول المختلفة بيننا و بينهم "مفهوم الخطاب". كذا فى الميزان (٧) و أصول الفقه للشيخ الإمام نجم الدين

البرهان (٤٥٣/١)، الأحكام للآمدى (٣/١٣٧).

<sup>(</sup>۱) (تعالى) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة البقرة (۱۸۷).

<sup>(</sup>۳) الا أن بعض أصحاب الحنفية مثل الكرخى و غيره قالوا بما قال الشافعى رحمه الله من أنه يوجب النفى فى الفصول كلها، لكنهم خالفوه فى الفصل الأول قائلا: "الا فى الفصل الأول"، فانه قول عامة العلماء إلا بعض أصحاب الحديث،

و قيل: هو قول بعض أصحاب الشافعي. أنظر: ميزان الأصول (ص ٤٠٧).

<sup>(</sup>ن) في الأصول: استبدلت (في) بـ(من).

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) قوله "الا في الفصل الأول" ليس من كلام الشافعي رحمه الله على ما ورد في الميزان، بل هو مذهب بعض أصحاب الحنفية مثل الكرخي و غيره كما سبق. أما الشافعي رحمه الله فقال: \_ كما في الميزان \_ في الفصول كلها : انه يوجب النفي. \_ أنظر المرجع نفسه \_ و لكن الصحيح هو ما قاله الشارح من أن الشافعي رضى الله عنه لم يقل بمفهوم اللقب خلاف لما ورد في الميزان. أنظر:

<sup>(</sup>۷) أنظر: الميزان (ص ٤٠٧).

۳۰ ۲ - النتخب

عمر النسفى (١) (رحمه الله). (٢)

قالوا: الشرع لما نص على عين من الأعيان دل على تخصيصه إياه بذلك الحكم، و اثبات المخالفة بين المذكور و المسكوت عنه، إذ لولاه لما كان للتخصيص فائدة، و حاشى أن يكون شىء من كلام صاحب<sup>(٣)</sup> الشرع غير مفيد. (٤)

و هذا تلبيس ظاهر، لأنهم ان عنوا بالتخصيص أن ما لا يدخل تحته لا (6) يشاركه في حكم النص بالنص (٢) فأحد (٧) لا يخالفهم في هذا. لأن عندنا يثبت الحكم فيما هو من جنس المنصوص بعلة النص لا بالنص. و ان عنوا أن التخصيص

أنظر: هدية العارفين، أسماء المؤلفين و آثار المصنفين من كشف الظنون (٥/ ٧٨٣)، تاج التراجم فى طبقات الحنفية للشيخ أبى العدل زين الدين قاسم بن قطلربغا، ط، ١٩٦٢م (ص ٤٧)، الفوائد البهية (ص ١٢٣).

- (r) ساقطة من الأصل.
  - <sup>(۳)</sup> فی د: صواحب.
- (۱) أنظر: روضة الناظر مع شرحه لبدران (۲۰۷/۲)، شرح الكوكب المنير (۳/ ۵۰۳)، نهاية السول مع سلم الوصول (۲/ ۵۱۰).

نقل الشارح دليل الخصم و الرد عليه من التقويم، أنظر لوحة (٧٦/أ، ب) و كذا في أصول السرخسي (١/ ٢٥٥).

هذا و قد كثرت أدلة القائلين بمفهوم المخالفة عند كل نوع من أنواعه و طالت منا قشتها بحيث لم يكن إيرادها من السهل، الا أن ما ذكره الشارح \_ كمعظم أصولين الحنفية \_ يعتبر مستند فهم الحكم في المسكوت عندهم كما قال الآمدي. أنظر: الاحكام (١٠١/٣) و ما بعدها.

- (ه) في ج: الا (بزيادة الألف).
- (۱) أى لا يثبت حكمه بالنص ـ بل يثبت بعلة النص ـ كما يصرح به فى الجملة التالية.
  - (v) في الأصل، ب: واحد.

<sup>(</sup>۱) هو عمر بن محمد بن أحمد بن إسماعيل بن محمد بن لقمان النسفى الإمام، نجم الدين أبو حفص السمرقندى، الفقيم الحنفى، الأصولى المفسر، المحدث، المتكلم، أحد الأثمة المشهورين بالحفظ و القبول التام، توفى بسمرقند سنة ٧٣٥هـ.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_٧٠

يوجب نفى الحكم فى غير المنصوص فهو باطل، لأنه غير متناول له أصلا. و دلالة ()<sup>(۱)</sup> الألفاظ على المسميات باعتبار التناول، فكيف<sup>(۱)</sup> يوجب نفيا أو اثباتا للحكم فيما لم يتناوله، و لأن النص المثبت موجبه الاثبات لا<sup>(۱)</sup> النفى، و بين

للحكم فيما لم يتناوله، و لأن النص المثبت موجبه الاثبات لا<sup>(۳)</sup> النفى، و بين النفى و الإثبات منافاة، و الموضوع لأحد الضدين كيف يكون موجبا للضد الآخر على انه لما لم يكن الإثبات بعين النص فى غير ما تناوله النص، لأنه لم يتناوله فلأن لا يمكن النفى الذى هو ضد موجبه أولى و أخرى.

و كيف يقال هذا، و ما من نص الا و يجوز تعليله، فلو كان التخصيص موجبالنفى (٤٠) الحكم في غير المنصوص يكون القياس بمقابلة النص، و هو ماطا. (٥)

و أما قوله "لو لم يدل تفوت فائدة التخصيص".

قلنا: هذا مجرد دعوى. فنحن غنع اختصاص الفائدة/بذلك () (۱۱ ( ۱۹ / ب) ما لم ينف بالدليل انه لا يتصور فائدة أخرى في هذه الفصول، و ان الفائدة مقصورة على نفى الحكم عن غيره، لا يستقيم هذا الكلام، و لا يتصور ذلك حتى يلج الجمل في سم الخياط. (۷)

الثوب، و هو الابرة.

<sup>(</sup>۱۱) (ذلك) مزيدة من ج.

۱<sup>۱</sup> نی د: و کیف.

<sup>(</sup>r) في د: استبدلت (لا) بـ(دون).

<sup>( 5(1) . . . . . . (6)</sup> 

<sup>(</sup>٤) في جه: نفي (بدون اللام).

<sup>(</sup>۱) آنظر رد الشارح على دليل الخصم: التقويم، لوحة (٧٦/ب)، أصول السرخسى (١/ ٢٥٥)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٢٥٥ ـ ٢٥٥)، كشف الأسرار على المنار (٢/٧١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> (الواو) مزيدة من جميع النسخ.

رسور، سريد من الآية الواقعة في سورة الأعراف (٤٠) و تمام الآية "إن الذين (٢٠)

كذبوا بآياتنا و استكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط، وكذلك نجزى المحسنين". و السم \_ بضم السين و فتحها \_: الثقب. و الخياط \_ كالكتاب \_ ما خيط به

٣٠٨\_\_\_\_\_شرح المنتخب

ثم نقول متبرعين: فيه فائدة أخرى (١١) و هو تعظيم المذكور و تفضيله على غيره كما في قوله تعالى: "منها أربعة حرم (ذلك الدين القيم) (١٦) فلا تظلموا في كل فيهن أنفسكم "(٣) خص هذه الأربعة بالذكر تفضيلا لها مع أن الظلم حرام في كل وقت.

أو نقول: فائدة التخصيص أن يتأمل المستنبطون في علة النص في ثبتون الحكم بها (٤) في غير المنصوص لينالوا به درجة الاستنباط و ثوابه. و هذا لا يحصل إذا ورد النص عاما تناولا للجنس.

فان قيل: ان النبى عليه السلام لما قال: "الماء من الماء" (٥) فهم الأنصار (٢) رضى الله عنهم أن الغسل لا يجب بالإيلاج بلا إنزال لعدم الماء و هم كانوا من أهل

أنظر: مختار الصحاح (ص ٧٣٥، ٣١٥، ١٩٥).

هذا و قد نقل الشارح هذا الجواب من ميزان الأصول (ص ٤٠٩).

<sup>(</sup>۱) أنظر ما ورد فى فائدة التخصيص: أصول السرخسى (۲،۲۵۱)، كشف الأسرار على البزدوى (۲۵۹/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۱۹۹) الترضيح مع التلويح (۲۷۳/۱)، التحقيق لوحة (٤٤/أ)، التبيين (۲/۳۵۱) المستصفى (۲/۰۰/۱) و ما بعدها، كشف الأسرار على المنار (۲۰۹/۱). دائي، حاشية الرهاوى على المنار (ص ۵۵۱ ـ ۵۵۲).

<sup>(</sup>۲) ساقطة من جميع النسخ.

<sup>(</sup>٣٦) سورة التوبة (٣٦).

<sup>(</sup>نه) ساقطة من ب، د. (بها)

<sup>(°)</sup> روى أبو داود مثله عن أبى سعيد الخدرى، كتاب الطهارة، باب الاكسال (١/ ١٤٧)، مسلم عنه أيضا بلفظ: "الها الماء من الماء" كتاب الحيض، باب الها الماء من الماء (١٢٦٩).

و ذكره صاحب نصب الراية و خرجه من عدة طرق. أنظر (١/ ٨١).

<sup>(</sup>۱) الأنصار: هم جماعة من أهل المدينة من الصحابة من أولاد الأوس، و الخزرج ابنى حارثة بن ثعلبة، و قيل لهم: "الأنصار" لنصرتهم رسول الله صلى الله عليه و سلم. أنظر: المعارف لابن قتيبة (ص ٤٩).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٩ ، ٣

اللسان، فلو لم يكن (١١ موجبا للتخصيص (٢) لما صح الاستدلال منهم.

قلنا: الاستدلال منهم بلام المعرفة، و هى لاستغراق الجنس، و عندنا هو ثابت فيما يتعلق بعين الماء، غير أن الماء مرة يوجد عيانا بالانزال و مرة يوجد دلالة بالتقاء الختانين. (٣)

فان قيل: قال الله تعلى: "كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون" ثم استدل أهل الحق بهذه الآية على جواز الرؤية باعتبار أنه خص الكفار بأنه محجوبون. فينبغى أن لا يكون المسلمون محجوبين، و إلا لا يكون للتخصيص فائدة.

قلنا: التخصيص بالشىء لا يدل على نفى ماعداه عندنا. وحيث دل انما دل لأمر خارج لا من قبيل التخصيص، و الاستدلال بهذه الآية من حيث ان كونهم محجوبين عقوبة لهم. فيكون أهل الجنة بخلافهم، و الا لا يكون الحجب في حق

<sup>(</sup>الم يحن استبدلت (لم يكن) بـ (لم يجب).

في جه: التخصيص (بدون اللام).

قال فى التحقيق: لما دل الدليل على وجوب الاغتسال من الحيض و النفاس أيضا لغا الانحصار فيما وراء ذلك مما يتعلق بالمنى و صار معناه وجوب جميع الاغتسالات التى تتعلق بقضاء الشهوة منحصرة فى المنى لا يجب بعيره، فعلى هذا كان ينبغى أن لا يجب الغتسال بالاكسال لعدم الماء، لكن الماء فيه ثابت تقديرا، لأن الماء يثبت عيانا مرة، و هو ظاهر، و مرة دلالة فان التقاء الختانين و توارى الحشفة كما كان سببا لنزول الماء كان دليلا عليه، فأقيم مقامه عند تعذر الوقوف عليه، كالنوم أقيم مقام الحدث، و السفر مقام المشقة فثبت أن وجوب الغسل فى الاكسال مضاف إلى الماء أيضا، فكان هذا منا قولا بموجب العلة. لوحة (١٤٠٠).

و ورد هذا الرد على الخصم فى أصول السرخسى (١/ ٢٥٥ ـ ٢٥٦)، أصول البردوى (١/ ٢٥٥)، التوضيح مع المبار (١/ ٥٥١)، التوضيح مع التلويح (ص ٢٧١)، التبيين (١/ ٣٤٦)، كمشف الأسرار على المنار (١/ ٤١٠)، نور الأنوار (١/ ٤١٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة المطففين (١٥).

۳۱۰\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الكفار عقوبة لاستواء الفريقين في الحجب، على أن شيخنا (١) رحمه الله نقل عن شيخطلع لامة (١) رضى الله عنه أن التخصيص بالشيء يدل على (نفى) (٣) ما عداه في العقليات و في متفاهم الناس و في الروايات (٤) فلا يقال: ان (١) الميت (١) المجسوسي لا يتكلم. (١) وبهذا يخسرج (٨) ما ذكر في الهداية: (١) و قسوله في الكتاب: (١٠) جاز الوضوء من الجانب الآخر، إشارة إلى أنه يتنجسس

<sup>(</sup>۱) و هو الإمام محمد بن عبد الستار الكردرى كما صرح به صاحب التقرير و التيسير. أنظر: التقرير و التحبير (١٠١/١)، تيسير التحرير (١٠١/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> لم يتبين لى من هو الشيخ العلامة.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(4)</sup> قام القول في القرير و التحبير على التحرير كما يلي:

وقد نقل الشيخ جلال الدين الخبازى فى حاشية الهداية عن شمس الأثمة الكردرى أن تخصيص الشىء بالذكر لا يدل على نفى الحكم عما عداه فى خطابات الشارع، فاما فى متافهم الناس و عرفهم و فى المعاملات و العقليات يدل.

ثم قال صاحب التقرير رحمه الله: و تداوله المتأخرون. اهـ (١١٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> (ان) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (ان الميت) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) إذ يتبادر إلى الذهن أن غير الميت المجوسى يتكلم، و لهذا يسخرون من هذا الكلام و يضحكون منه. كذا في نهاية السول مع حاشيته سلم الوصول (۲۱۱/۲ ـ ۲۱۲).

<sup>(</sup>٨) في الأصل، جـ: الخرج، و في جـ، د: خرج، لعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>١١) أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>۱۰) يعنى مختصر القدورى و هو للإمام الشيخ أحمد القدورى المتوفى سنة ٤٢٨هـ. و قال فى كشف الظنون: و هو الذى يطلق عليه لفظ "الكتاب" فى المذهب، و هو متن معتبر متداول بين الأئمة الأعيان، و شهرته تغنى عن البيان. أنظر (٢/ ١٦٣١)، شرح العناية على الهداية (٨٢/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١١ ٣١

و منها ما قال الشافعى ان الحكم متى علق بشرط أو أضيف إلى مسمى بوصف خاص أوجب ذلك نفى الحكم عند عدم الوصف أو الشرط. و لهذا لم يجوز نكاح الأمة عند فوات الشرط أو الوصف المذكورين فى قوله تعالى: "و من لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات فمن ما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات". وحاصله: أنه ألحق الوصف بالشرط فاعتبر التعليق بالشرط عاملا فى منع الحكم دون السبب. و لذلك أبطل تعليق الطلاق و العتاق بالملك و جوز التكفير بالمال قبل الحنث، لأن الوجوب حاصل بالسبب على أصله و وجوب الأذاء متراخ عنه بالشرط.

موضع الوقوع. (١)

قوله (و منها ما قال الشافعي رحمه الله (۲) أن الحكم متى علق بشرط إلى آخره). (۳)

أصول السرخسي (١/ ٢٦٠)، أصول البزدوي (٢/ ٢٥٨)، التوضيح و التلويح

<sup>(</sup>۱) أصل المسألة كما فى الهداية: و الغدير العظيم الذى لا يتحرك أحد طرفيه بتحرك الطرف الآخر إذا وقعت نجاسة فى أحد جانبيه جاز الوضوء من الجانب الآخر لأن الظاهر أن النجاسة لا تصل اليه، إذ أثر التحريك فى السراية فوق أثر النجاسة (.....) و قوله فى الكتاب جاز الوضوء من الجانب الآخر إشارة إلى أنه ينجس موضع الوقوع و عن أبى يوسف رحمه الله: انه لا ينجس إلا بظهور أثر النجاسة فيه كالماء الجارى. اه، أنظر (٧٩/١).

و الغدير: فعيل، بمعنى مفعول من غدر: أى ترك، و هو الذى تركه ماء السيل. كذا في حاشية سعدى أفندى (٧٩/١).

<sup>(</sup>رحمه الله) ساقطة من ب. (رحمه الله)

<sup>(</sup>۳) و قال فى التحقيق: لا خلاف أن المعلق بالشرط معدوم قبل وجود الشرط، و لكن هذا العدم عندنا هو العدم الأصلى الذى كان قبل التعليق، و عند الشافعى رحمه الله هو ثابت بالتعليق مضاف إلى عدم الشرط، فالشرط يدل على وجود المشروط بالاتفاق، و عدمه يدل على انتفائه عند الشافعى رحمه الله و عند جميع القائلين بالمفهوم و يسمى هذا مفهوم الشرط. التحقيق، لوحة (٤٠/أ). و انظر ما ورد فى مفهوم الشرط من أقوال و أحكام: التقويم، لوحة (٧٧/ب)،

اعلم أن ههنا خمس مقدمات: (١)

احديها: بيان حكم الوصف/هل هو ملحق بالشرط أم لا؟ (٩٢/أ)

و الثانية: ان الشرط عمله في منع السبب أم منع الحكم؟

و الثالثة: ان اللفظ متى يصير سببا، زمان وجود الشرط أم زمان التعليق؟

و الرابعة: في بيان كيفية عمل الشرط، أيوجب الوجود عند الوجود و العدم

عند العدم، أم لا يوجب العدم عند العدم؟ و الخامسة: ان المحل هل هو شرط زمان صيرورة اللفظ سببا أم لا؟

و لا خلاف لأحد في هذه المقدمة، و في باقى المقدمات خلاف على ما نبين ان شاء الله تعالى.

أما المقدمة الأولى: في أما ذكر في المتن وهو قوله (وحاصله (٢) أنه (٣) ألحق الوصف بالشرط) أي حكمه حكم الشرط (٤) و انه لا يثبت الحكم بالنص بعد وجود

<sup>(</sup>۱۷۹/۱)، كشف الأسرار على المنار (٤١٢/١)، التحرير و التيسير (٢/١٠)، الحكام للآمدى (١٢٦/٣)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (٢/ ٢١)، المحددة (ص ٣٥٨)، شرح تنقيح الفصول (ص ٢٧٠)، مختصر ابن الحاجب مع العضد (٢/ ١٨٠)، المستصفى (٢/ ٢٠٥)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (١/ ٢٥١)، شرح الكوكب المنيسر (٣/ ٥٠٥)، المعتمد (١/ ٢٥١)، التمهيد للاسنوى (ص ٢٤٥)، التمهيد فى أصول الفقد (٢/ ١٨٩)، فواتح الرحموت على مسلم الثبوت (١/ ٤٦١)، إزشاد الفحول (ص ١٨١)، التبيين (ص ٣٤٧)، التحقيق، لوحة (١٤٠٠).

<sup>(</sup>۱) ذكر فى التبيين أربع مقدمات و قال: فيها خلاف بين الحنفية و الشافعى رحمه الله. أنظر (٣٤٧/١) و ترك ذكر المقدمة الخامسة لأنها متفق عليها كما صرح به الشارح.

<sup>(</sup>۲) أى حاصل ما قال الشافعى رحمه الله، أو حاصل هذا الكلام. كذا فى التحقيق لوحة (٤١/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: ان.

<sup>&</sup>quot; قال فى التبيين: ان الوصف عند الشافعى رحمه الله كالشرط و عند الحنفية لا، ببل هو مشير للحكم، كقول الرجل: "طلق امرأتى السليطة". أو "اعتق عبدى

المسمى ما لم يوجد ذلك الوصف. و لولا ذكر الوصف لكان الحكم ثابتا قبل

وجوده، و هو إمارة الشرط. فان من قال الامرأته: "أنت طالق ان دخلت الدار" لا

يكون موجبا وقوع الطلاق ما لم تدخل. و بدون هذا الشرط كان موجبا للطلاق قبل

الدخول. و الدليل عليه أنه لو قال: "أنت طالق ان دخلت الدار و أنت راكبة" كان الركوب شرطا و إن كان مذكورا على سبيل الوصف، و الطلاق يتعلق بالركوب كما

يتعلق بالدخول.

و أما المقدمة الثانية: فما ذكر من قوله (و اعتبر (١١) التعليق بالشرط عاملا فى منع الحكم دون السبب) و الحاصل (٢) أن عندنا (٣) الشرط يدخل (٤) على

السبب، و المعلق (بالشرط) (٥) لا ينعقد سببا، بل يكون يمينا (لكنه) (١) بعرضية أن يصير سببا عند وجود الشرط بواسطة اتصاله بمحله كالرمى لا يكون سببا للقتل قبل وقوع السهم في المرمى و لكنه بعرض أن يكون علة إذا وصل إلى محله.

و عنده: (٧) التعليق بالشرط لا يعدم السببية، بل السبب متقرر لكن يتراخى

الصالم" فإن ذكر هذه الأوصاف دليل على كونها علة ذلك الحكم. أنظر التبيين

( ٣٤٧/١). و قال في نور الأنوار: إنه ألحق الوصف بالشرط في كونه موجبا للحكم عند وجوده و غير موجب عند عدمه. (١/ ٤١١).

- و قال ابن ملك: في كونه موجبا لعدم الحكم عند عدمه (ص ٥٥٣).
- اعتبر الشافعي رحمه الله، كذا في شرح ابن ملك (ص ٥٥٣).
- ان عمل الشرط عندنا في منع السبب أي العلة و عنده في منع الحكم. أنظر: التبيين (١/ ٣٤٨).
- التعليق يمنع السبب عن الانعقاد، فلا يكون السبب موجودا موجبا للحكم في الحال، فيكون عدم الحكم بناء على العدم الأصلى الذي كان قبل التعليق، لا على عدم الشرط. كذا في التحقيق، لوحة (١٤/أ).
  - ني ج، د: دخل.
  - (a) ساقطة من الأصل، د.
  - ساقطة من الأصل، ب، جه: و زدناه من د.
- التعليق يؤثر في الحكم دون السبب، فإن من قال الامرأته: "أنت طالق إن دخلت الدار" لا يؤثر التعليق في قوله: "أنت طالق" بمنعه من الوجود، و الها يؤثر في

ع ۳۱ السيحي المنتخب

الحكم إلى وجود الشرط بمنزلة شرط الخيار في البيع أنه يدخل على الحكم دون السبب بالإجماع، وهو نظير التعليق الحسى، فان تعليق القنديل بحبل من سماء البيت يمنع وصوله إلى الأرض، ولا يعدم أصله/و لأن (٩٢/ب) السبب(١١) موجود حسا فلا يعقل اعدامه بخلاف الحكم. (٢) فانه أمر اعتبارى يثبت حكما، فحاز أن يتعلق بالمانع الحكمى، وهو الشرط، ولأنه لو لم يبق سببا لا يبقى تعليقا كما كان قبل اليمين.

و أما المقدمة الثالثة: فاللفظ يصير سببا عند زمان وجود الشرط لأن أثر التعليق في منع السبب عندنا، فلا يكون سببا قبل الشرط، و انما يصير سببا عند وجود الشرط. و عنده: أثر التعليق في منع الحكم دون السبب، فيكون السبب متحققا عند زمان التعليق، (<sup>7)</sup> فهذه المقدمة فرع المقدمة الثانية، فلا نشتغل فيها بالدليل.

و أما المقدمة الرابعة: فعمل الشرط عنده وجود الحكم عند وجود الشرط، وعدم الحكم عند عدم الشرط. (٤) و صار كأنه قال: "ان دخلت الدار فأنت طالق" و

حكمه بمنعه من الثبوت، فانه لولا التعليق لكان الحكم ثابتا في الحال، ألا ترى أن قوله: "أنت طالق" ثابت مع الشرط كما هو ثابت بدون الشرط، و هو علة تامة بنفسه، و لكن حكمه لا يثبت لمكان الشرط، فتبين أن أثر التعليق في منع الحكم دون السبب بمنزلة التأجيل و الإضافة، و بمنزلة شرط الخيار في البيع فانه يدخل على الحكم دون السبب، فيوجب انتفاء الحكم قبل وجود الشرط. أنظر المرء نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> و هو ثقل القنديل. كذا في التبيين ( ٣٥ ·/١) .

<sup>(</sup>۲) فان تعليق القنديل لا يؤثر في ثقله الذي هو سبب السقوط بالإعدام و الها يؤثر في حكمه، و هو السقوط، و الوصول إلى الأرض. كذا في التحقيق، لوحة (1/٤١).

<sup>(</sup>۳) و بعبارة أخرى: ان السبب ينعقد عند الشرط بانقلاب ما ليس بسبب سببا ، هذا عندنا ، و أما عند الشافعي رحمه الله: ينعقد السبب في الحال. أنظر: التبيين (٣٤٨/١).

<sup>(1)</sup> و ذلك مذهب ابن سريج و الهراسى من أصحاب الشافعي رحمه الله و الكرخي من الحنفية، و أبي الحسين البصري. أنظر: الإحكام للآمدي (١٢٦/٣).

ان لم تدخل<sup>(۱)</sup> فلست بطالق، هذا هو المفهوم من الكلام. <sup>(۲)</sup> فان من يقول: "ان دخل عبدى الدار.

و العمل بالمنصوص واجب بمنظومها و مفهومها، و عندنا التعليق بالشرط يوجب ثبوت الحكم عند وجود الشرط. و أما عدم الحكم عند عدم الشرط فهو باق ( $^{(r)}$ ) على ما كان قبل التعليق. ( $^{(2)}$ )

و هذه المقدمة بناء على المقدمة الثانية أيضا، لأن اللفظ عندنا ما لم ينعقد سببا لم يكن عدم وقوع الطلاق مضافا إلى التعليق. بل يبقى على العدم الأصلى كما كان قبل التعليق. (٥)

و عنده: لما انعقد سببا فقد وجد ما هو الموجب و المقتضى لوقوع الطلاق ()، (٦) و انما لم يثبت الحكم بعد وجود سببه لوجود التعليق فكان العدم عند انعدام الشرط مضافا الى التعليق كما أن الحكم عند وجود الشرط مضاف إليه. (٧)

و أما المقدمة الخامسة: فنقول: لا خلاف أن المحل شرط زمان صيرورة اللفظ سببا، لكن الخلاف في أنه متى يصير سببا، و قد بيناه في المقدمة الثالثة، و إذا تقررت المقدمات و تمهدت القواعد سهل تخريج الفروع المختلف فيها.

<sup>(</sup>۱) في جـ: تدخلي.

<sup>(</sup>من الكلام) ساقطة من ج. (من الكلام)

<sup>(</sup>عليه) مزيدة من الأصل، ب، د. و في جه: استبدلت (عليه) بـ(علة).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> و ذلك مذهب القاضى أبى بكر، و القاضى عبد الجبار. و أبى عبد الله البصرى، و هذا ما اختاره الآمدى. أنظر المرجع نفسه.

<sup>&#</sup>x27;'<sup>')</sup> أنظر: أصول السرخسي (١/٢٦٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (الحكم) مزيدة من ب.

<sup>(</sup>۷) أنظر: التبيين (۱/ ٣٤٨، ٣٥١) و ما بعدها.

٣١٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فقال الشافعي/(رحمه الله): (١) لما كان الشرط يوجب العدم عند (٩٣/أ) العدم، و الشرع ورد بحل نكاح الأمة معلقا بشرط عدم طول (٢) الحرة، (٣) فصار كالتنصيص على حرمة نكاح الأمة عند (وجود) (٤) طول الحرة و لما كان الوصف (٥) ملحقا بالشرط، و أثر الشرط في العدم عند العدم ()، (٢) و قد أباح نكاح الأمة مقيدا بصفة الإيمان فلا يجوز نكاح الأمة الكتابية. (٨)

و لما صار التعليق سببا في الحال و المحل شرط زمان صيرورة اللفظ سببا لا

الأول: السعة و الغنى، قاله ابن عباس و مجاهد و غيرهما، يقال: فلان ذو طول، أى ذو قدرة فى ماله (بفتح الطاء)، و المراد هنا القدرة على المهر، فى قول أكثر أهل العلم.

و الثانث: الطول الحرة، قاله أبو حنيفة و أبو يوسف، و اختلف قول مالك في الحرة هل هي طول أم لا؟

و الثالث: الطول الجلد \_ بفتح اللام \_ و الصبر لمن أحب أمة و هويها حتى صار لذك لا يستطيع أن يتزوج غيرها. هذا قول قتادة، و النخعى و عطاء، و سفيان الثورى.

أنظر: تفسير القرطبي (٥/١٣٦)، أحكام القرآن للجصاص (١٥٧/٢).

" فى قوله تعالى: "و من لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات فمن ما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات". سورة النساء (٢٥).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء في معنى الطول على ثلاثة أقوال:

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup> فى الأصل: استبدلت (و لما كان الوصف) بـ(فصار).

<sup>(</sup>۱) (و عندى) زيادة من جميع النسخ و لم أثبتها لتقييم النص.

<sup>(</sup>۲) هذه الصفة مشترطة عند مالك و أصحابه، و الشافعى و أصحابه، و الثورى و الأوزاعى و الحسن البصرى و الزهرى، و المكحول و مجاهد. أنظر: تفسير القرطبى (١٩٢/٥)، أحكام القرآن للجصاص (١٩٢/٢).

<sup>(</sup>۱/ ۱۳۱) أنظر: أصول السرخسى (۱/ ۲۲۰)، التبيين (۱/ ۳۵۵)، التقرير و التحبير (۱/ ۱۸۳)، تفسير القرطبي (۱۳۹/۵)، مغنى المحتاج (۱۸۳/۳).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

يجوز تعليق الطلاق و العتاق بالملك بأن قال لأجنبية: "ان تزوجتك فأنت طالق". أو لعبد الغير: "ان ملكتك فأنت حر" لأن الجنبية و عبد الغير ليسا بمحل للطلاق و العتاق له، لأن المحلية بالملك و السبب و (١١) إذا أخطأ محله يلغو، و صار كما إذا قال للأجنبية أو (٢) لعبد الغير: ان قدم فلان "فأنت طالق"، أو "أنت حر" ثم قدم فلان فانه لا يقع الطلاق و العتاق و إن كان تزوج الأجنبية و ملك العبد. (٣)

قال الشافعى رحمه الله: ولهذا قلت بأن التكفير بالمال (1) جائز قبل الحنث. (٥) لأن اليمين سبب لوجوب الكفارة قبل الحنث، ولهذا تضاف الكفارة إلى اليمين، فيقال: كفارة اليمين، كما يقال: زكاة المال و الواجبات تضاف إى أسبابها. والحنث شرط يتعلق (٢) وجوب الأداء به. (٧) و يتضح هذا فيما إذا قال: ان فعل (٨) كذا فعليه كفارة يمين، وصار كسائر التعليقات، فانها أسباب في الحال. وأثر الشرط في تراخى أحكامها إلى زمان وجود الشرط، وإذا كان كذلك

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من د. (الواو)

<sup>(7)</sup> في ج: استبدلت (أو) بـ(و).

<sup>(</sup>۲/ ۱۸۲)، التبيين الله الله (۱/ ۱۸۲)، الهداية (۱۸۲/۱)، التبيين (۱۸۲/۱)، التبيين (۳۵۹/۱)، التحقيق، لوحة (۱/ ۱۸۲).

انا بأن أعتق رقبة أو أطعم عشرة مساكين أو كساهم. كذا في التحقيق لرحة (٤١/ب).

<sup>(</sup>٥) في ب: قبل الحنث جائز.

<sup>(</sup>۱۱) و كان التعليق بقوله تعالى: "ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم" المائدة (۸۹) أى حلفتم و حنثتم مؤخرا للحكم إلى حين وجوده بمنزلة التأجيل. كذا في المرجع السابق.

<sup>(</sup>v) قال فى روضة الطالبين: فى سبب وجوب الكفارة وجهان: الصحيح عند الجمهور أنه اليمين فقط و لكن الحنث شرط. ثم قال: يجوز التكفير قبل الحنث ان كفر بغير الصوم و لم يكن الحنث معصية. و

يستحب أن يؤخر التكفير عن الحنث ليخرج من خلاف أبى حنيفة رضى الله عنه.

اه (۱۷/۱۱). (<sup>(۸)</sup> فی ج، د: فعلت.

ر٣١\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و المالي يتحمل الفصل بين وجوبه و وجوب أدائه، أما البدني فلا يحتمل الفصل، فلما تأخر الأداء لم يبق الوجوب.

يكون هذا أداء بعد سبب الوجوب، فيصح كالتكفير بعد الجرح، و تعجيل الزكاة

قبل حولان الحول و تعجيل الدين المؤجل. و هذا معنى قوله (لأن الوجوب حاصل السبب على أصله و وجوب الأداء متراخ (١) عنه بالشرط) أى نفس الوجوب حاصل بنفس السبب و هو اليمين على ما بينا أنها سبب (و وجوب الأداء) أى أداء

وهذا لبيان وجه التلفيق (٣) بين هذه /المسألة و بين المسألة ( ٩٣ / ب) المتقدمة، فان تلك المسألة في ابطال تعليق الطلاق و العتاق بالملك و هذا في تجويز التكفير قبل الحنث و ليس بينهما تناسب و اتحاد صورة و تبين أن الجمع بينهما باعتبار أن التعليق بالشرط لا يمنع وقوع السبب عنده، و وجود (١) السبب يوجب بطلان التعليق و يوجب جواز التكفير.

ثم يرد الاشكال على الشافعي رحمه الله بأن على قود (٥) كلامك هذا ينبغى أن يجوز التكفير بالصوم قبل الحنث.

فقال في الانفصال عن هذا الاشكال: (و المالي (١٠) يحتمل الفصل بين وجوبه و وجوب أدائه) (٧) لأن المال مع الفعل متغايران، فجاز أن يتصف المال بالوجوب و

الكفارة (متراخ عنه)، أي عن السبب (بالشرط) أي الحنث. <sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>۱۱ في ب، ج، د: متراخي \_ باثبات الياء في آخرها \_ .

<sup>(</sup>۲) و جواب هذا يأتي عند قول المصنف (و بطل التكفير بالمال).

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> في الأصل: التعليق.

في جه: وجوب.

<sup>(</sup>ه) في الأصل: غير مقروء. قال المطرزي في المغرب: قولهم: هذا لا يستقيم على قود كلامك، بالسكون، لا غير، لأنه مصدر قاد. انظر (ص ٣٩٥).

<sup>(</sup>۱) أى الواجب المالى، كعتق الرقبة، أو إطعام المساكين أو كسوتهم كما سبق، و هو مقابل البدني، أي الواجب البدني، و هو الصوم.

<sup>(</sup>v) قال فى التحقيق: هذا القول إشارة إلى الفرق بين الكفارة بالمال و بين الكفارة بالمال و بين الكفارة بالصوم. أنظر لوحة (٤١/ب).

لا يثبت وجوب الأداء. ألا ترى (١١) أن المال و هو الثمن يجب فى ذمة المشترى بمجرد البيع و لا يجب الأداء ما لم يطالب، و كذلك فى الديون المؤجلة، يجب المال و لا يجب الأداء. (٢)

و أما البدني (٣) فلا يحتمل الفصل بين وجوبه و وجوب أدائه، (٤) لأن الفعل

(۱) في الأصل: ألا يرى.

لم يرتض التفتازاني بتعليق المصنف الواجب بالمال حيث قال: "المالي" \_ أى الواجب المالي \_ أن الواجب المالي \_ ـ ثم صرح بأن تعلق الوجوب بنفس المال لا يطابق أصول الشافعية، لأن الحكم لا يتعلق إلا يفعل المكلف، و لهذا صرحوا في نحو: "حرمت عليكم أمهاتكم" النساء (٢٣)، و "حرمت

عليكم الميتة المائدة (٣) أنه من باب الحذف بقرينة دلالة العقل على أن الأحكام الما تتعلق بالأفعال دون الأعيان.

أنظر: التلويح (١/٢٧٩).

<sup>(</sup>۳) و أما فى البدنى فالواجب فعل يتأدى به فلا يتحقق انفصاله عن الأداء، و بالتعليق بالشرط يتأخر وجوب الأداء فيتأخر تقرر السبب أيضا ضرورة، لأن لأن أحدهما لا ينفصل عن الآخر. و نسطره من حقوق العباد الشراء مع الاستئجار، فان بشراء العين يثبت الملك و يتم السبب قبل فعل التسليم، و بالاستئجار لا يثبت الملك فى المنفعة قبل الاستيفاء لأنها لا تبغى وقتين، و لا يتصور تسليمها بعد وجودها بل يقترن التسليم بالوجود، فانما تصير معقودا عليها محلوكا بالعقد عند الاستيفاء فكذلك فى حقوق الله تعالى يفصل بين المالى و البدنى من هذا الوجه، ألا ترى أن من قال: لله على أن أتصدق بدرهم رأس الشهر فيتصدق بد فى الحال جاز لهذا المعنى. كذا فى أصول السرخسى (٢٦١/١).

<sup>(1)</sup> قال التفتازاني رحمه الله في التلويح: إعلم أن المذكور في أصول الشافعية أن نفس الرجوب قد ينفصل عن وجوب الأداء كما في صلاة النائم و الناسي، فانها واجبة لرجود السبب و تعلق الخطاب، وليست بواجبة الأداء، بل يظهر أثره في حق القضاء.

السبب و تعلق الخطاب، و ليست بواجبه الاداء، بل يظهر اتره في حق الفضاء.
و نقله الرهاوي في حاشيته على المنار ثم أضاف إليه قائلا: و من ثم ذهب المحققون إلى
الفرق بينه ما \_ أي بين وجوبه و وجوب أدائه \_ فان نفس الوجوب لزوم وقوع الهيئة المخصوصة، و وجوب الآداء لزوم إيقاعها. أنظر: التلويح (٢٧٩/١)، حاشية الرهاوي
( ص ٥٤٥).

و انا نقول بأن أقصى درجات الوصف إذا كان مؤثرا أن يكون علة للحكم كما فى قوله تعالى: "الزانى" و "السارق" و لا أثر للعلة فى النفى بلا خلاف. و لو كان شرطا، فالشرط داخل على السبب دون الحكم، فمنعه من اتصاله بمحله، و بدون الاتصال بالحل لا ينعقد سببا، و لهذا لو حلف لا يطلق، فعلق الطلق

لما وجب<sup>(۱)</sup> أداؤه ضرورة، و لو لم يجب الفعل<sup>(۱)</sup> لا يجب الأداء، إذ لا يعقل من الأداء غير الفعل لما أنه لا واسطة بين الفعل و الأداء. ألا ترى انا متى قلنا: يجب الصوم، فقد قلنا: يجب أداؤه، إذ الصوم هو الأداء لا غير بخلاف المالى، فانا متى قلنا: تجب الكسوة، لا يفهم<sup>(۱)</sup> منه أداء الكسوة إذ الكسوة غير الأداء، و الأداء غير الكسوة. و إذا لم يتصور انفصال وجوب الفعل عن وجوب الأداء و قد تأخر وجوب الأداء إلى ما بعد الحنث بالاتفاق، فتتأخر السببية و نفس الوجوب أيضا ضرورة. فلو كفر قبل الحنث يكون تكفيرا قبل تقرر السبب قبل نفس الوجوب، و انه لا يجوز.

هذا تقرير قوله (و المالى يحتمل الفصل) إلى قوله (لم<sup>(٤)</sup> يبق الوجوب). <sup>(٥)</sup> و أما علماؤنا رحمهم الله فيقولون: <sup>(٢)</sup> الوصف ليس بمنزلة الشرط لأن غاية ما فى الباب<sup>(٧)</sup> أن يكون الوصف باعتبار التأثير بمنزلة العلة للحكم، لا خلاف بين العلماء أن الحكم يثبت بالعلة/إذا وجدت، و أن العلة (٩٤/أ) لا توجب نفى

<sup>(</sup>۱) في الأصل: يجب.

 <sup>(</sup>الفعل) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>٣) في الأصل، ج: استبدلت (يفهم) بـ(يعلم).

<sup>(</sup>د) (لم) ساقطة من د.

<sup>(</sup>ه) و يأتى جواب هذا \_ أى فصل الشافعي بين الواجب المالي و الواجب البدني \_ عند قول المصنف (و فرقه بين المالي و البدني ساقط) أنظر (ص ٣٣١).

<sup>(</sup>١) نقل الشارح ما قاله علماء الحنفية في هذا الشأن من التقريم بالمعنى أنظر لوحة (٧٧/أ).

<sup>(</sup>٧) قال في التبيين: و انما قلنا: "غاية ما في الباب" هذا، لأنه لا شيء فوق العلة في الأشياء التي تتعلق بها المشروعات. (٣٦٢/١).

بالشرط لا يحنث ما لم يوجد الشرط، بخلاف خيار الشرط في البيع لأن الخيار داخل على الحكم دون السبب، و لهذا لو حلف "لا يبيع" فباع بشرط الخيار، يحنث.

الحكم عند انعدامها، (۱) لأنه جاز أن يثبت الحكم بعلل شتّى فليس يلزم من انعدام العلة المعينة انعدام الحكم. (۲) و لهذا (۱) جعلنا صفة السوم بمنزلة العلة لا يجاب الزكاة، لأن هذا وصف مؤثر منصوص عليه و الزكاة تضاف إليها فيقال: زكاة السائمة. و الواجبات تضاف إلى أسبابها حقيقة بمنزلة من يقول لغيره: "اعتق عبدى الصالح" أو "طلق (١) امرأتي البذيئة". فإن ذكر هذا الوصف بمنزلة العلة المثبتة للحكم. (٥)

و انما يصير الوصف شرطا إذا عطف على شرط كما ذكر فى مسألة الطلاق، إذ حكم المعطوف حكم المعطوف عليه. (٢) فأما الوصف المقرون بالاسم يكون بمنزلته، و الاسم ليس فى معنى الشرط لإثبات الحكم، فكذلك الوصف المقرون (٧) به. (٨)

و بهذا (۱) التقرير يتضح ما ذكر في الكتاب من قوله (و انا نقول أقصى (۱۱) درجات الوصف إذا كان مؤثرا أن يكون علة (۱۱) الحكم) أي كيف يصح أن يقال: إن

<sup>(</sup>۱) هذا إذا لم يثبت اختصاص الحكم بها.

<sup>(</sup>۲) و إذا تنعدم العلة يبقى الحكم على ما كان قبل معرفة العلة. كذا فى التقويم، أنظر اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>٢) نقل الشارح هذا التعليل من أصول السرخسى (٢٥٨/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في جه: طالق.

<sup>(</sup>٠) و بهذا تبين أن الرصف ليس في معنى الشرط كما زعم. قاله السرخسي.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> كذا في التقويم.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جـ: المعروف.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸)</sup> كذا في أصول السرخسي نصا (٢٥٨/١)، وفي التقويم بالمعنى، لوحة (٧٧/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: و لهذا.

<sup>(</sup>١٠) أي أعلى درجاتها، كذا في التحقيق، لوحة (٤٢/أ)، التبيين (١/ ٣٦١).

<sup>(</sup>۱۱۱) في د: علته.

٣٢\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الوصف ملحق بالشرط، و حكمه حكم الشرط، و هو أنه يوجب العدم عند العدم؟

و من الأوصاف ما يكون علة باعتبار التأثير، و العلة ليست بمعنى الشرط بلا خلاف، فانه لا يوجب العدم عند العدم بالاجماع. (١١)

و هذا الكلام من المصنف رحمه الله لإبطال المقدمة الأولى من المقدمات المذكورة. (٢)

و قوله (و لو كان شرطا فالشرط داخل على السبب دون الحكم، فمنعه من اتصاله بمحله) لإبطال المقدمة الثانية. (٣) و ببطلان المقدمة الثانية تبطل المقدمة الثالثة و الرابعة. (٤)

فالحاصل، أن الخلاف بيننا و بينه في الوصف أنه هل يوجب العدم عند العدم؟ و في الشرط كذلك، ثم أنه ذكر في طرفه (٥) أنه ألحق الوصف بالشرط، أي مسألة الوصف فرع مسألة الشرط، و الخلاف في (مسألة) (١) الشرط أنه هل يوجب العدم عند العدم؟ بناء على أنه اعتبر التعليق بالشرط عاملا في منع (٧) الحكم دون السبب، فيكون عدم الحكم بعد التعليق بناء/على (٩٤/ب) عدم الشرط لوجود الموجب و المقتضى للوقوع، فاحتاج (٨) في طرفنا إلى ابطال ما ذكر في طرفه، فأبطل ما قال في طرفه أولا: "ان (٩) الوصف ملحق بالشرط" بقوله (و انا نقول بأن

<sup>(</sup>۱) أى عدم العلة لا يدل على عدم الحكم بلا خلاف إذا لم يثبت اختصاصه بها، فكذا عدم الوصف الذى هو بمعنى العلة لا يدل على عدم الحكم إذا لم يثبت اختصاصه به، كذا في التحقيق، لوحة (٤٢/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: المقدمة الأولى (ص ٣١٢).

<sup>(</sup>٣) أنظر: المقدمة الثانية (ص ٣١٣).

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> أنظر: المقدمة الثالثة و الرابعة (ص ٣١٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب، د: استبدلت (طرفه) بـ(طرقه)

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>v) (منع) غير مقروءة في ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> أي المصنف.

<sup>(</sup>١١) في ج: النون فقط بسقوط الألف في أولها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

أقصى درجات الوصف إذا كان مؤثرا أن يكون علة). و أبطل ما قال فى طرفه ثانيا: "و اعتبر التعليق بالشرط عاملا فى منع الحكم دون السبب"، بقوله (و لو كان شرطا فالشرط داخل على السبب دون الحكم، فمنعه من اتصاله بمحله، و بدون الاتصال بالمحل لا ينعقد سببا).

و بيانه من حيث الاجمال و التفصيل:

أما الجمال، فلأن من حلف أن "لا يطلق" ثم قال لها: "أنت طالق ان (۱۱ دخلت الدار" لم (۲) يحنث، لأنه لم يطلقها، و لو كان أثر التعليق في اعدام الحكم لا في اعدام السبب لحنث (۳) كسا إذا حلف أن "لا يبيع" وباع بشرط الخيار، أو بأجل. (۱)

و أما التفصيل، (٥) فتقديره من وجهين:

أحدهما: أن السبب هو الإيقاع، و المتعلق بالشرط يمين، و هي غير (١٦) الإيقاع، و تبطل اليمين إذا صار إيقاعا عند وجود الشرط. (٧)

و الثانى: و (<sup>(A)</sup> هو المذكور فى الكتاب \_ أن اعتبار التصرف فى الشرع بثلاثة أشياء: بالأهلية، و المحلية، و اتصال التصرف بالمحل. و كل<sup>(A)</sup> ما يمنع الاتصال

<sup>(</sup>۱) في الأصل: إذا

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في جه: ولم

<sup>(</sup>r) في الأصل: يحنث.

<sup>(1)</sup> في جه: بأجل أو بشرط خيار.

<sup>(</sup>۱) و قد ذكر شمس الأثمة السرخسى فى أصوله هذين الفرعين. أى تعليق الطلاق بالشرط و ما إذا حلف أن لا يبيع فباع بشرط الخيار. أنظر أصول السرخسى (٢٦٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه: عند.

<sup>(</sup>۷) نقل الشارح هذا الوجه من أصول السرخسى نصا \_ إلا باختلاف يسير فى كلمتين \_ و نقل الوجه الثانى منه بالمعنى. أنظر (۱/ ٦٢).

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من جـ.

<sup>&#</sup>x27;<sup>'</sup> في جه: فكل.

٣٢٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

وجب أن يمنع الاعتبار، ثم ان كان انعدام الاعتبار لانعدام المتصرف<sup>(۱)</sup> بأن كان مجنونا، أو صبيا، أو لانعدام المحلية بأن كان مضافا إلى بهيمة أو ميتة، أو أضاف البيع إلى حر، لا يصير اللفظ سببا. فكذا إذا وجدت الأهلية و المحلية إلا أنه تحقق الحائل بين اللفظ و المحل بذكر الشرط وجب أن لا يصير اللفظ سببا. (۲)

و هذا لأن قوله: "ان دخلت الدار" منع وصول هذا الإيجاب بالمحل بالاتفاق، لأنه تعلق بالدخول، فلا يصل إليه قبل وجوده، كالقنديل المعلق بحبل، لا يكون واصلا إلى الأرض لاستحالة كينونة كائن في مكانين، و لأن اتصاله بها اتصال شرعى، و لا يثبت شيء من أحكام الطلاق فيها، (٣) فعلم أنه لم يتصل بالمحل.

و نظيره من الحسيات، أن فعل النجر لما توقف على الأهلية و المحلية و المحلية و المحلية و المحلية و الصال التصرف بالمحل/ لم يظهر أثر فعل النجار في المحل و هو الخشب (١٩٥) لم ينعقد الفعل نجرا، فكذلك ههنا وجب أن ما يمنع الاتصال بالمحل يمنع انعقاد الفعل تطليقا و تحريرا. و إذا كان الشرط مانعا من انعقاد السببية لا يكون الشرط موجبا عدم الحكم عند عدمه بل يكون عدم الحكم عند عدمه بناء على العدم الأصلى كما كان قبل التعليق، و لا يكون اللفظ سببا زمان وجود التعليق،

<sup>(</sup>۱) في ج: التصرف.

<sup>(</sup>۲) و نظيره من الحسيات: الرمى، فان نفسه ليس بقتل، و لكنه بعرض أن يصير قتلا إذا اتصل بالمحل، و إذا كان هناك مجن منع وصوله إلى المحل فأحد لا يقول بأن المجن مانع لما هو قتل، و لكن لما كان يصير قتلا لو اتصل بالمحل عند عدم المجن، فكذلك التعليق بالشرط في الحكميات، كذا في أصول السرخسي (۲۲۲/۱ ـ ۲۲۳)، و في التحقيق لوحة، (۲۲/ب ـ ۲۵/أ).

ثم قال فى التحقيق: و تبين بهذا أن المعلق بالشرط يصير كالمنجز عند وجود الشرط، فان الشرط إذا وجد ارتفع التعليق فصار ذلك الكلام تنجيزا فى هذه الحالة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> فی د: فیهما.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: الحنث.

و إذا ثبت أن التعليق تصرف في السبب باعدامه إلى زمان وجود الشرط لا في أحكامه، صح تعليق الطلاق و العتاق بالملك و بطل التكفير بالمال قبل الحنث.

بل اغا يصير سببا عند وجود الشرط فصح ما ادعينا أن ببطلان المقدمة الثانية تبطل المقدمة الثالثة و الرابعة و إذا بطلت المقدمات سهل تخريج الفروع المختلف فيها.

فنقول: يصح نكاح الأمة المؤمنة ()<sup>(۱)</sup> عند عدم طول الحرة بقوله تعالى: "و من لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات فيمما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات". (۲) بهذا النص أو (۳) بالآيات المطلقة من قوله تعالى: "و أحل لكم ما وراء ذلكم". (٤) و غيره.

و يصح أيضا نكاح الأمة الكتابية ()<sup>(ه)</sup> عند وجود طول الحرة بالآيات المطلقة، لأن التعليق بالوصف و الشرط يوجب الجواز عند وجوده، و لا يوجب عدم الجواز عند عدمه، بل هو ساكت عنه، فنجوز لقوله تعالى: "و أحل لكم ما وراء ذلك" و غيره. (٢١)

و هكذا نقول فى قوله: (٧) "ان دخل عبدى الدار فأعتقه". ان ذلك لا يوجب نفى الحكم قبله حتى لو كان قال<sup>(٨)</sup> أولا: "أعتق عبدى" ثم قال: "أعتقه ان دخل الدار" جاز له أن يعتقه قبل الدخول بالأمر الأول، و لا يجعل هذا الثانى نهيا () (١)

<sup>(</sup>١) (و نكاح الأمة) مزيدة من جميع النسخ، و لم أثبتها لتقييم النص.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النساء (۲۵).

<sup>&</sup>quot; (أو) ساقطة من ب، د، و في الأصل: استبدلت (أو) بـ(الواو).

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة النساء (٢٤).

<sup>(</sup>و نكاح الأمة) مزيدة من جميع النسخ.

<sup>(1)</sup> من قوله (و يصح أيضا) إلى قوله (و غيره) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> (في قوله) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>٨</sup> (قال) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (الواو) مزيدة من د.

٣٢٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

عن الأول.

و كذا يصح تعليق الطلاق و العتاق بالملك، و بطل التكفير بالمال قبل الحنث، (۱) لأنا بينا أن أثر التعليق في إعدام السبب، و السبب () (۲) هو الذي يفتقر إلى المحل، و إذا لم ينعقد سببا بواسطة الشروط و لا يفتقر إلى الملك في الحال، لأن الملك في المحل الها يشترط لإيجاب الطلاق و العتاق، لا لليمين، و هذا الكلام ليس بإيجاب طلاق و عتاق، بل هو يمين و محل اليمين ذمة الحالف، كاليمين بالله تعالى، و الحالف/ أهل، إذ (۱) (۱۹۸۱) الكلام فيه، و الها يصير طلاقا عند الشرط، فاعتبر الملك حينئذ. (١) و هذا معنى قوله (و إذا ثبت أن التعليق تصرف في السبب باعدامه إلى زمان وجود الشرط، (۱) لا في أحكامه، صح تعليق الطلاق و العتاق بالملك، و بطل التكفير بالمال قبل الحنث).

و أما الجواب(٦) عن شرط الخيار في البيع فنقول: الشرط ثمة دخل على

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم، لوحة (٧٩/ب)، أصول السرخسى (٢٦٢/١ ـ ٢٦٣)، كشف الأسرار على المنار (٢١٩/١)، التبيين (٣٦٣/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (الوار) مزيدة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: إذا.

نقل الشارح هذا الإيضاح من التقويم، لوحة (٧٩/ب)، و من أصول السرخسى (٢٦٣/١) بالمعنى.

<sup>(</sup>ه) في ب: استبدلت (وجود الشرط) بـ(وجوده)، و (الشرط) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) "في جعل البيع متعلقا بشرط لا ندرى أن يكون أو لا يكون خطر تام و لهذا كان القياس أن لا يجوز البيع مع خيار الشرط". هذا اشكال وارد على قول المصنف (و إذا ثبت أن التعليق تصرف في السبب باعدامه إلى زمان وجود الشرط لا في أحكامه) لأن الشرط في البيع داخل على الحكم، لا على السبب كما صرح بذلك الشارح عند جوابه عن هذا الاشكال. أنظر: أصول السرخسي (١/٤٢١)، كشف الأسرار على المنار (٤١٧/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

الحكم إجمالا و تفصيلا. (١)

أما إجمالا، فلأن من حلف أن لا يبيع فباع بشرط الخيار، يحنث. و لولا أنه سبب لما حنث.

و أما تفصيلا، فلأن البيع من جنس الاثباتات، و انها لا يحتمل التعليق بالشرط لما فيه من تعليق التمليك بالخطر، و انه قمار، و هو حرام. و قد نهى النبى عليه السلام عن بيع و شرط، (٢) و كان القياس أن لا يجوز البيع مع شرط الخيار.

<sup>(</sup>۱) قال الشارح في كشف الأسرار: "الخيار ثم دخل على الحكم دون السبب حقيقة و حكما". و الحقيقة هناك مقابلة للتفصيل هنا، و الحكم هناك مقابل للإجمال هنا. أنظر (١٧/١ ـ ٤١٧)، و تبع ألشارح في عبارته في كشف الأسرار فخر الإسلام البزدوي. أنظر أصول البزدوي مع الكشف (٢٧٧/٢).

<sup>(</sup>۱) قال صاحب نصب الراية نقلا عن الطبرانى أنه روى فى "معجمه الرسيط" عن عبد الوارث بن سعد، قال: قدمت مكة فوجدت بها أبا حنيفة، و ابن أبى ليلى و ابن شبرمة، فسألت أبا حنيفة عن رجل باع بيعا و شرط شرطا، فقال: البيع باطل، و الشرط باطل. ثم أتيت ابن أبى ليلى فسألته، فقال: البيع جائز، و الشرط باطل، ثم أتيت ابن شبرمة فسألته فقال: البيع جائز، و الشرط جائز.

الشرط باطل، ثم أتيت ابن شبرمة فسألته فقال: البيع جائز، و الشرط جائز. فقلت: يا سبحان الله. ثلاثة من فقهاء العراق اختلفوا في مسألة واحدة؟ فأتيت أبا حنيفة فأخبرته، فقال: ما أدرى ما قالا، حدثنى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبى صلى الله عليه و سلم، أنه نهى عن بيع و شرط، البيع باطل و الشرط باطل. ثم أتيت ابن أبى ليلى فأخبرته، فقال: ما أدرى ما قالا، حدثنى هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة، قالت: أمرنى النبى صلى الله عليه و سلم أن أشترى بريرة فأعتقها، البيع جائز، و الشرط باطل، ثم أتيت ابن شبرمة فأخبرته فقال: ما أدرى ما قالا، حدثنى مسعر بن كدام عن محارب بن شار عن جابر، قال: بعت النبى صلى الله عليه و سلم ناقة، و شرط لى حملانها إلى المدينة، البيع جائز، و الشرط بائر).

و(۱) لكنا جوزنا بحديث حبان بن منقذ (۱) على خلاف القياس نظرا لمن لا خبرة له بالمعاملات، فثبت بقدر الضرورة، و الضرورة ترتفع بكون الخيار داخلا في الحكم دون السبب، فوجب القول بداعها للدليلين بقدر الامكان بخلاف الطلاق و العتاق، لأنهما من الاسقاطات، وهي (۱) تقبل التعليق و (۱) الخطر فوجب القول بكمال التعليق، وهو أن يكون داخلا على السبب، إذ لو دخل على الحكم لكان السبب نازلا، وكان تعليقا من وجه دون وجه. و الأصل في كل ثابت كماله لما في النقصان من شبهة (۱) العدم. وهذا لا يشبه تعليق القنديل بالحبل، لأن القنديل كان موجودا بذأته قبل التعليق، فعرفنا أن عمل التعليق في ترفيع المكان الذي كان مشغولا به من الأرض قبل التعليق.

و هنا قبل التعليق ما كان الحكم موجودا، فكان تأثير التعليق في تأخير السببية للحكم إلى وجود الشرط.

و قاله: ان السبب موجود حسا فلا يعقل إعدامه.

قلنا: نحن لا نقول بتعليق/المحسوس، و انما نقول بتعليق السبب (٩٦/ب) و هو أمر شرعي.

و قوله: لو لم يبق سببا لا يبقى تعليقا.

<sup>(</sup>١١ (الواو) ساقطة من الأصل و من ب.

<sup>(</sup>۲) روى البيهقى عن ابن عمر رضى الله عنه قال: سمعت رجلا من الأنصار و كانت بلسانه لوثة يشكو إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم أنه لا يزال يغبن فى البيع، فقال له رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إذا بايعت فقل: لا خلابة ثم أنت بالخيار فى كل سلعة ابتعتها ثلاث ليال فان رضيت فامسك، و ان سخطت فاردد.

أنظر: سنن البيهق (٢٧٣/٥)، نصب الراية (٦/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في الأصل، ج، د: و متى.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> (الواو) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: شبه.

قلنا: لوبقى سببا يكون ايقاعا، فلل(١١) يكون يمينا، لأن اليمين غير الايقاع. (٢)

و قوله: اليمين سبب الكفارة بدليل الإضافة.

قلنا: ان<sup>(۳)</sup> أدنى درجات السبب أن يكون طريقا إلى الحكم، <sup>(٤)</sup> و اليمين مانعة من الحنث الذى تعلق وجوب الكفارة به، لأنها تعقد للبر، و البر ضد الحنث، و يفوت بالحنث، و فى الحنث نقض اليمين. و يستحيل أن يقال: ان هذا الشىء سبب لحكم لا يثبت ذلك الحكم الا بعد انتقاضه، فعرفنا أنها بعرض أن تصير سببا عند وجود الشرط، لا<sup>(٥)</sup> أن يكون سببا فى الحال، و بهذا الحرف يثبت الفرق بين التعليقات و الاضافات، فان التعليق للمنع من ثبوت حكم الايجاب على ما

<sup>(</sup>١) في جـ: و لا.

و ينتقض اليمين إذا صار ايقاعا بوجود الشرط، كذا قال السرخسى (٢٦٢/١)، و نقله عنه الشارح في شرحه على المنار، ثم أضاف إليه قائلا: و لهذا جوزنا تعليق الطلاق و العتاق بالملك، لأن المعلق قبل وجود الشرط يمين، و محل اليمين ذمة الحالف. أنظر: كشف الأسرار على المنار (٤١٨/١).

<sup>(</sup>ان) ساقطة من جـ. (ان)

<sup>(1)</sup> ذكر القاضى أبو زيد الدبوسى رحمه الله للسبب أربعة أقسام:

الأول: سبب اسما لا معنى.

و الثاني: سبب محض اسما و معني.

و الثالث: سبب هو علة العلة.

و الرابع: سبب هو علة معنى.

ثم قال رحمه الله: أما السبب اسما لا معنى و حكما فنحو اليمين بالله فى حق الكفارة، فانها بعد الحنث تجب باليمين لا بالحنث على ما عرف، و كذلك النذر المعلق بالشرط فانه يلزم بعد الشرط لا بالشرط. أنظر: التقويم، لوحة (٢٠٨أ)، أصول البزدوى (٢٧٤/٤)، ميزان الأصول (ص ٢١١).

هذا و قد نقل الشارح هذا الجواب عن أصول السرخسى (٢٦٣/١).

<sup>(°)</sup> في الأصل، ج، د: استبدلت (لا) بـ(الا).

٣٣\_\_\_\_\_شرح للنتخب

ذكرنا، و استحال أن يكون مانع الشيء سببا له و طريقا إليه، لأنه يعود إلى (١) موضوعه بالنقص. فأما الإضافة إلى زمان (٢) لثبوت الحكم به فيكون الحكم واجب الوجود به، و هذا لأن قوله: "أنت طالق غدا"، أو (٣) "أنت حر غدا" وضع لوقوع الطلاق و الحرية غدا، فال يكون مانعا بل (١) هو محقق و مقرر له. و هذا لأن () (٥) الزمان لازم لثبوت الشيء و وقوعه فذكر الغد لتعيين زمان الوقوع، لأن الزمان من لوازم الوقوع، لا للمنع من الوقوع، فلا ينافي السببية، بل يحققها خلاف التعليق، فانه يمنع السببية.

و على هذا قلنا: إذا علق نذره (١٦) بشرط بأن قال: "ان قدم فلان" أو "ان شفى الله مريضى فلله (على) (١٧) أن أتصدق أو أصوم"، فقدمه على الشرط، لا يجوز لعدم السبب. (٨) و لو نذر أن يتصدق يوم الخميس، أو في رجب فتصدق قله، أجزأه لوجود السبب.

و بهذا تبين (١٦) أن الشرط ليس كالأجل، (١٠) لأن التأجيل لا يمنع وصول

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج، د: على.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب: زمانه.

 $<sup>(^{(7)}</sup>$  في د: استبدلت (أو) بـ(و).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل: استبدلت (بل) بـ(و).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> (من) مزیدة من د.

<sup>(</sup>۱۲) في د: استبدلت (نذره) بـ(بدوه).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ساقطة من الأصل و من جـ.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> قال صاحب كشف الأسرار: لو كفر اليمين بالصوم قبل الحنث، أو كفر بالصوم بعد الجرح قبل انزهاق الروح في كفارة القتل، أو نذر لله على أن أصوم أو أصلى ركعتين أن فعلت كذا. فأتى بالمنذور قبل الشرط لا يجوز في هذا كله. اهـ (۲/٤/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی د: یتبین.

<sup>(</sup>١٠) نقل الشارح هذا الكلام من أصول السرخسى (٢٦٣/١).

و فرقه بين المالي و البدني ساقط، لأن حق الله تعالى في المال فعل الأداء، و المال ألته، و انما يقصد عين المال في حقوق العباد.

السبب بالمحل، (۱) و لا ثبوت (۲) الملك في المبيع، فإن المبيع يخرج من ملك البائع و يدخل في ملك المسترى، و لكن/أثره في تأخير المطالبة بالثمن (۱) (۱۹۷) و دخول الثمن في ملك البائع ليس بشرط، و لهذا لو أسقط الثمن عن المشترى صح، و لا يقدح عدم وصول الثمن إلى البائع في البيع، و و لا في حكمه، و ههنا التعليق يمنع الوصول إلى المحل، و قبل الوصول لا يتم السبب و لا يتصور أداء الواجب قبل قام السبب.

و فرق الشافعى (رحمه الله) (٦) بين المالى و البدنى باطل، (٧) لأن الواجب على العبد على سبيل على العبد على سبيل

<sup>(</sup>۱) لأن سبب وجوب التسليم في الدين و العين جميعا العقد، و محل الدين الذمة، و التأجيل لا يمنع ثبوت الدين في الذمة. كذا في أصول السرخسي (٢٦٣/١).

<sup>(</sup>۲) في ب: بثبوت.

<sup>(</sup>٣) و هو محتمل السقوط، فيسقط الأجل بالتعجيل، و يتحقق أداء الواجب. كذا في أصول السرخسي.

<sup>(</sup>د) (الثمن) ساقطة من ج.

<sup>(°)</sup> و لهذا لم نجوز التكفير قب الحنث، لأن أدنى درجات السبب أن يكون طريقا إلى الحكم، و البحين مانع من الحنث الذى تعلق به وجوب الكفارة، فأنها موجبة للبر، و البريفوت بالحنث و فى الحنث نقض اليمين، و يستحيل أن يقال فى شىء: انه سبب لحكم لا يثبت ذلك الحكم الا بعد انتقاصه، فعرفنا أنه بعرض أن يصير سببا عند وجود الشرط، فلهذا كان مضافا إليه، و قبل أن يصير سببا لا يتحقق الأداء. كذا قال السرخسى رحمه الله. و ذكره الشارح جواب سؤال أورده فيما سبق. أنظر (ص ٣٢٩).

<sup>(</sup>٦) مزيدة من ب.

<sup>(</sup>۲) أنظر ما ورد في بطلان هذا الفرق: أصول السرخسى (۲۹۳/۱)، أصول البزدرى (۲۷۹/۲)، المغنى في أصول الفقد (ص ۱۷۰)، التوضيح مع التلويح (۲۸۱/۱)، كشف الأسرار على المنار (٤١٩/١)، التحقيق، لوحة (٤٤/ب)، التبيين (٣٦٤/١).

<sup>(^)</sup> ساقطة من الأصل، جـ، د. وكـذا فى كـشف الأسـرار على المنار لم ترد هذه الزيادة. (٤١٩/١).

٣٣٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

التعظيم لله تعالى بخلاف هرى النفس ماليا كان أو بدنيا. فأما المال و منافع البدن (ف) آلة (١) يتأدى الواجب بهما. فالمالى ما يكون آلة فعل العبد المال، (١) سواء كان تمليكا أو اعتاقا. و(١) البدنى ما يتأدى بالبدن فأما الواجب فعل فى الحالين، واجب فى الذمة بايجاب الله تعالى (١) دون المال، لأنه تعالى (١) غنى عن المال بخلاف حقوق العباد. فان المال هو الواجب، و هو فى حقوقهم (١) لاحتياجهم، لأن المقصود ما ينتفع به العبد أو يندفع عنه (١) الحسران به، و ذلك يكون بالمال دون الفعل. و لهذا إذا ظفر صاحب الحق بجنس حقه، له أن يأخذه، و يكون هذا استيفاء (٨) تاما و ان لم يوجد من المديون فعل هو أداء.

و لا يقال بأن الزكاة حق الله تعالى و يتأدى بالنائب، لأن المقصود قطع في المناف المقصود قطع المناف المال المناف المالة المناف الم

فان قيل: لما كان أثر التعليق في إعدام السبب فينبغى أن يجوز

<sup>(</sup>۱۱ (الفاء) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته لتقييم النص، و كذا وردت هذه الزيادة في شرح الشارح على المنار. أنظر (٤١٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في ب: المالي.

<sup>(</sup>۳) في د: استبدلت (و) بـ(أو).

<sup>(</sup>۱) قال الشارح في كشف الأسرار على المنار: فأما الواجب في الحالين ففعل واجب في الذمة بإعجاب الله تعالى. (٤١٩/١).

<sup>(</sup>ه) (لأنه تعالى) مكررة في ج. (

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه: حقهم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جه: عند.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> نی ب: استیغاثا.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

بيع المدبر. (١)

قلنا: هذا الاشكال وارد على المذهبين. و قد أجبنا عنه في شرحى (٢) النافع و المنظومة. (٣)

هذا ما اقتضى إليه فهمى (٤) و دركى من إشارات المشايخ رحمهم (الله) (٥) و فوق كل ذل علم عليم.

(۱) المدبر: من اعتق عن بدر، فالمطلق مند: أن يعلق عتقه بموت مطلق، مثل: ان مت فأنت حر، أو بموت يكون الغالب وقوعه، مثل: ان مت إلى مائة سنة فأنت حر، و المقيد منه: أن يعلقه بموت مقيد مثل: ان مت في مرضى هذا فأنت حر. و أجمع المسلمون على جواز التدبير مع اختلافهم في التدبير و الوصية على قولين. منهم من لم يفرق بينهما. و منهم من فرق بينهما بأن جعل التدبير لازما، و الوصية غير لازمة. و الذين فرقوا بينهما اختلفوا في مطلق لفظ الحرية بعد الموت هل يتضمن معنى الوصية؟ أو حكم التدبير؟ أعنى إذا قال: أنت حر بعد موتى فالظاهر أنه بعد موتى فالظاهر أنه وصية، و القول قوله في ذلك، و يجوز رجوعه فيها الا أن يريد التدبير و قال

و على قول من لا يفرق بين الوصية و التدبير \_ و هو الشافعى رحمه الله \_ هذا اللفظ هو من ألفاظ صريح التدبير.

أبو حنيفة: الظاهر من هذا القول، التدبير، و ليس له أن يرجع فيه.

و أشهر مسألة فيه هى هل للمدبر أن يبيع المدبر أم لا؟ فقال مالك و أبو حنيفة و جماعة من أهل الكوفة: ليس للسيد أن يبيع مدبره و قال الشافعى و أحمد و أهل الظاهر و أبو ثور: له أن يرجع فيبيع مدبره. و قال الأوزاعى: لا يباع إلا من رجل يريد عتقه.

أنظر: التعريفات (ص ٢٠٧)، بداية المجتهد (٣٨٨/٢) و ما بعدها.

<sup>(۲)</sup> في الأصل: شرح.

" ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۳) شرح النسفى النافع لحميد الدين الضرير الرامشى و سماه بالمنافع، و شرح المنظومة لأبى حفص عمر بن محمد النسفى، و سماه المستصفى. و قد ذكرتهما مفصلا فى قسم الدراسة أثناء ذكر مؤلفات الشارح. أنظر (ص ۳۷ ، ۳۸).

<sup>(</sup>۱) في ب، د: فهمي إليه.

ثم نشرع في تقدير (١) الألفاظ/: (٩٧/ب)

قوله (أوجب ذلك) (٢) أى التعليق (نفى الحكم) أى الحكم المعلق بالشرط، و هو الذى (٣) ذكر قبل هذا، (٤) لأن المعرفة إذا أعيدت معرفة كانت الثانية عين الأولى.

قوله (عند عدم الشرط أو الوصف) (٥) أراد به الشرط و الوصف المذكورين قبل هذا، لأن النكرة إذا أعيدت معرفة كانت الثانية عين الأولى.

(قوله (تعالى): <sup>(۱)</sup> "و من لم يستطع منكم طولا") (<sup>(۱)</sup> أى من لم يقدر منكم على فضل مال. <sup>(۱)</sup>

(و) (١) قوله: (أن ينكح المحصنات) أى الحرائر المسلمات أى من لم يجد ما يتزوج به الحرة المسلمة، كما يقول الرجل: لا أستطيع أن أحج أى لا أجد ما أحج به.

(فمن ما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات) أى فلينكح مملوكة من الاماء المسلمات و الفتاة الشابة و الفتى الشاب، و الأمة تسمى فتاة و العبد

<sup>(</sup>۱۱) في الأصل، ب، د: تقرير.

<sup>(</sup>۲۱ أنظر لقول المصنف في ص، ٣١١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (الذي) ساقطة من جـ.

<sup>(1)</sup> و هو قول المصنف: (و منها ما قال الشافعى: ان الحكم متى علق بشرط أو أضيف إلى مسمى بوصف خاص أوجب ذلك نفى الحكم عند العدم). أنظر المحل

<sup>(</sup>٥) تقديم (الشرط) على (الوصف) يغاير ترتيب المتن.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء (۲۵).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> هذا المعنى أحد الأقوال (لثلاثة في معنى "الطول"). و قد ذكرتها في موضعها، أنظر (ص، ٣١٦) رقم الهامش، ٢.

<sup>(</sup>۱۱ (الواو) زيادة من ب.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

يسمى فتى، (١) و أن كانا كبيرين في السن، لأنهما لا يوقران لرقهما توقير الكبار، و يعاملان معاملة الصغار.

قوله $^{(1)}$  (و حاصله) أى و حاصل الأمر أو $^{(1)}$  الشأن أو الكلام أو الخلاف.

قوله (۱۵) أى الشافعى رحمه الله (ألحق الوصف بالشرط) أى جعله كالشرط، أنه يوجب العدم، و لذلك متصل بقوله (و اعتبر التعليق بالشرط عاملا فى منع الحكم دون السبب) أى لأجل أنه جعل الشرط عاملا فى منع الحكم دون السبب أبطل تعليق الطلاق و العتاق بالملك (لأن الوجوب) أى نفس الوجوب السبب أبطل تعليق الطلاق و العتاق بالملك (لأن الوجوب) أى نفس الوجوب (حاصل) أى ثابت بالسبب (على أصله) أى أصل الشافعى (رحمه الله). (٥) لأنه لما جعل التعليق بالشرط عاملا فى منع الحكم دون السبب (٢) كان السبب ثابتا، فيكون نفس الوجوب ثابتا (متراخ عنه) أى عن السبب (بالشرط) أى بسبب الشرط، لأن تأثير التعليق بالشرط فى تأخير وجوب الأداء، و يحتمل أن يكون معناه وجوب الأداء متراخ إلى زمان وجود الشرط، و الأول أظهر، (و المالى) كالاطعام و الكسوة و الاعتاق.

و الضمير في (وجوبه و وجوب أدائه) يعود إلى المالي. (أما البدني) كالصوم (فلا يحتمل الفصل) بين وجوبه و وجوب/أدائه. (٩٨/أ)

و هذا من قبيل صيغة (٧) الاكتفاء حيث ذكره سابقا فاكتفى به.

<sup>(</sup>۱) قال في المغرب: الفتى يستعار للمملوك و ان كان شيخا كالغلام.

و روى عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه قال: قال النبى صلى الله عليه و سلم: لا يقولن أحدكم عبدى و أمتى، و لا يقولن المملوك ربى و ربتى، ليقل المالك فتاى و فتاتى، و ليقل المملوك سيدى و سيدتى فانهم مملوكون، و الرب الله عز و جل.

وعن أبى يوسف رحمه الله أن من قال أنا فتى فلان كان اقرارا منه بالرق. انظر: المغرب (ص ٥٥٠)، مسند أحمد (٤٢٢/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> (قولد) ساقطة من جه، د.

<sup>(</sup>۳) في جـ: استبدلت (أو) بـ(و).

<sup>(</sup>د) (قوله) ساقطة من جه، د.

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(</sup>١) من قوله (أي لأجل أنه جعل الشرط) إلى قوله (دون السبب) ساقطة من جـ.

۱<sup>۱</sup> فی ب: صنعة.

(فلما تأخر الأداء) إلى زمان وجود الشرط بالاجماع تأخر الوجوب ضرورة ان (لم) (١١) ينفصل، (لم يبق الوجوب) عند اليمين قبل الشرط.

قـوله<sup>(۱)</sup> (أقـصى درجات الوصف) أى غـاية درجاته. (و لا أثر للعلة فى النفى) هذا كلى، <sup>(۳)</sup> و لو دل انتفاء العلة على انتفاء الحكم فى صورة انما دل لأمر خارجى بأن تكون العلة متحدة <sup>(٤)</sup> كما قال محمد رحمه الله فى ولد الغصب: أنه لم يغـصب فـلا يضـمن. <sup>(٥)</sup> أمـا انتـفاء العلة من حيث هو () <sup>(١)</sup> لا يدل على انتـفاء الحكم (و لو كان شرطا) أى <sup>(٧)</sup> و لو كان الوصف شرطا، يعنى و لو كان الوصف ملحقا بالشرط كما زعمت فالشرط لا يوجب العدم عند العدم <sup>(٨)</sup> لأنه داخل على السبب دون الحكم، فكيف يوجب العدم عند العدم و قد قررناه. <sup>(٩)</sup> (فلاشرط داخل على على السبب دون الحكم)، لأن التعليق تصرف <sup>(١)</sup> من المتكلم، فيـوثر فيـما هو مضاف إليه و هو ملفوظ لا في الحكم الذي يثبت

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>Y) (قوله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۳) في د: استبدلت (هذا كلي) بـ(هذا كان).

<sup>(1)</sup> في الأصل، ب، ج: متحداً.

قال السرخسى رحمه الله: هذا غير مذكور عندنا على وجه المقايسة بل على وجه الاستدلال فيما كان سببه واحدا معينا بالإجماع. فان ضمان الغصب سببه عين و هو الغصب، فالاستدلال بانتفاء الغصب على انتفاء الضمان يكون استدلالا بالإجماع. أصو السرخسى (٢٣٠/٢)، و انظر أيضا أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٧٥/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (هو) مزيدة من الأصل، ب، ج.

<sup>(</sup>v) (و لو كان شرطا، أي) ساقطة من د.

<sup>(</sup>A) (عند العدم) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر (ص ۳۱٤).

<sup>(</sup>۱۰) في د: استبدلت (تصرف) بـ(تعرف).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و من هذه الجملة ما قال الشافعي: ان المطلق محمول على المقيد و ان كانا

عقب قوله (١) جبرا و انه غير ملفوظ.

قوله (1) (باعدامه) أى (1) باعدام السبب (1 في أحكامه) أى 1 في أحكام السبب.

فان قلت: كيف يصح هذا اللفظ، و التعليق لما كان داخلا على السبب يكون داخلا على الحكم ضرورة.

قلت: أراد به قصدا أى أثره فى إعدام السبب قصدا، و إعدام (٤) الحكم ثبت ضمنا، و أراد به نفى مذهب الخصم أى لا فى أحكامه دون أسبب ابه كما قال الشافعي رحمه الله.

(و فرقه) أى فرق الشافعى رحمه الله (٥) (بين المالى و البدنى) (أى التكفير المالى و البدنى) (أى التكفير المالى و التكفير البدنى أو بين (الـ) واجب (١) المالى و البدنى) (٧) (ساقط) اعتباره.

إعلم أن المطلق و المقيد باعتبار الورود أربعة أقسام، (^) لأنه لا يخلو اما أن يرد الاطلاق و القيد في السبب أو في الحكم. و ذلك اما أن يكونا (١) في حادثتين

<sup>(1)</sup> في الأصل، جـ: فعله.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> (قوله) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> (قوله "باعدام السبب" أي) ساقطة من د.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ج: فاعدام.

<sup>(</sup>رحمد الله) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>١١) الألف و الالم في أول "واجب" ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته لتقييم النص.

<sup>(</sup>V) ساقطة من الأصل.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> كذا في التبيين. أنظر (٣٦٧/١)، و أما في التحقيق و في كشف الأسرار على البزدوي ذكرت ستة أقسام. أنظر التحقيق، لوحة (٤٦/أ)، كشف الأسرار (٢٨٧/٢)، و سوف

أذكر هذه الأقسام الستة مع أمثلتها بعد قليل إن شاء الله تعالى. كذا في د، و أما في الأصل، ب، ج: يكون \_ بسقوط ألف التثنية \_ .

٣٣٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

مثل كفارة القتل و سائر الكفارات، لأن قيد الإيمان زيادة وصف يجرى مجرى الشرط، فيوجب بطلان الحكم عند عدمه في المنصوص عليه وفي نظيره من الكفارات، لأنها جنس واحد.

من جنس واحد أو في حادثة واحدة. و ذلك اما أن يكونا في حكمين أو في حكم واحد. (١)

و اتفق الأصوليون على أنه لا حمل فى القسم الثالث و الرابع و الخامس لعدم المنافاة فى الجمع بينهما. و ذكر بعض أصحاب الشافعى الحمل فى القسم الرابع. و اتفق أصحابنا و أصحاب الشافعى على وجوب حمل المطلق على المقيد فى القسم الثانى، و اختلفوا فى القسم الأول و الأخير، فعند بعض أصحابنا و جميع أصحاب الشافعى: الحمل واجب فى القسم الأول من غير حاجة إلى قياس و نحوه، و عند عامة أصحابنا لا حمل فيه. واتفق أصحابنا فى القسم الأخير على أن لا يحمل المطلق على المقيد فيه، و عند أصحاب الشافعى: يجب فيه لكنهم اختلفوا فقال بعضهم: يحمل المطلق على المقيد بموجب اللغة من غير نظر إلى قياس و دليل، و جعلوه من باب المحذوف الذى سبق إلى الفهم معناه و قال أهل التحقيق منهم أنه يحمل على المقيد بقياس مستجمع لشرائطه، و هذا هو

<sup>(</sup>۱) قال علاء الدين البخاري رحمه الله: ورد المطلق مع المقيد على وجوه:

١ ـ اما أن يكون ورودهما في سبب حكم في حادثة أو شرطه، مثل قوله عليه
 السلام: "أدوا عن كل حر و عبد" كذا "أدوا عن كل حر و عبد من المسلمين".

٢ ـ أو في حكم واحد في حادثة واحدة اثباتا كما لو قيل في الظهار: "اعتق رقبة مسلمة".

٣ \_ أو نفيا: كما لو قيل: "لا تعتق مدبرا"، "لا تعتق مدبرا كافرا".

٤ ـ أو فى حكمين فى حادثة واحدة: مثل تقييد صوم الظهار بأن يكون قبل المسيس، و إطلاق إطعامه عن ذلك.

٥ ـ أو فى حكمين فى حادثتين: كتقييد الصيام بالتتابع فى كفارة القتل، و إطلاق الإطعام فى كفارة الظهار.

٦ أو فى حكم واحد فى حادثتين، كإطلاق الرقبة فى كفارة الظهار و اليمين،
 و تقييدها بالإيمان فى كفارة القتل. فهذه ستة أقسام.

فعنده (۱) يحمل المطلق على المقيد في صورة ما ، (۲) إلا في القسم الأخد . (۳) (۱)

الصحيح عندهم. هذا حاصل ما ذكر في كتب عامة أصحابنا و أصحاب الشافعي.

كشف الأسرار على البزدوى (٢٨٦/٢)، و انظر أيضا التحقيق، لوحة (٤٦/أ).

- (۱) أي عند الشافعي رحمه الله.
- (۲) هكذا في جميع النسخ، و المراد منه: في جميع الصور.
  - <sup>٣)</sup> (الأخير) سأقطة من د.
  - المنا و قد اشترط القائلون بالحمل شروطا سبعة:

الأول: أن يكون المقيد من باب الصفات مع ثبوت الذوات فى الموضعين و عمن ذكر هذا الشرط: القفال الشاشى، و الشيخ أبو حامد الأسفرائنى، و الماوردى، و الرويانى، و نقله الماوردى عن الأبهرى من المالكية، و نقل الماوردى أيضا عن ابن خيران من الشافعية أن المطلق يحمل على المقيد فى الذات، و هو قول باطل.

الثانى: أن لا يكون للمطلق الا أصل واحد كاشتراط العدالة فى الشهود على الرجعة و الوصية و إطلاق الشهادة فى البيوع و غيرها فهى شرط فى الجميع. و عمن ذكر هذا الشرط: الأستاذ أبو منصور، و الشيخ أبو إسحاق الشيرازى فى اللمع، و الماوردى، و حكى القاضى عبد الوهاب التفاق على اشتراطه، قال الزركشى: و ليس كذلك، فقد حكى القفال الشاشى فيه خلافا، و لم يرجح شيئا.

و الثالث: أن يكون فى باب الأوامر و الإثبات، أما فى جانب النهى و النفى فلا، و ممن ذكر هذا الشرط: الآمدى، و ابن الحاجب، و أما صاحب المحصول فسوى بين الأمر و النهى، ورد عليه القرافى، و أما الأصفهانى فتبع صاحب المحصول.

و الرابع: أن لا يكون في جانب الإباحة، إذ لا تعارض بينهما. قاله ابن دقيق العيد، و قال الزركشي: فيه نظر.

و الخامس: أن لا يكون الجمع بينهما الا بالحمل.

٣٤٠\_\_\_\_\_شرح للنتخه

و الكل/مذكور في المتن، الا أن بعضها بطريق العبارة و بعضها (٩٨/ب) بطريق الإشارة على ما نبين إن شاء الله تعالى.

و لا خلاف أن المطلق يجرى على إطلاقه، و المقيد يجرى على تقييده حالة الإنفراد. اغا الخلاف فيما إذا اجتمع المطلق مع المقيد.

قوله (المطلق محمول على المقيد) قال فخر الإسلام في منتخب التقويم (١) المطلق (٢) هو اللفظ المتعرض للذات دون الصفات، لا بالنفي و لا بالإثبات (١)

و السادس: أن لا يكون المقيد ذكر معه قدر زائد يمك أن يكون القيد لأجل ذلك الميد الزائد و السابع: أن لا يقوم دليل يمنع من التقييد. اهـ أنظر: إرشاد الفحول (ص ١٦٦ ـ ١٦٧).

<sup>(</sup>۱) ذكرته في قسم الدراسة، أنظر، ص ٧٠.

أنظر تعريفات الأصوليسين للمطلق: البرهان (٢/٣٥)، الإحكام للآمدى (٣/٣)، التحقيق، (لوحة ٤٥/ب)، المسودة (ص ١٤٧)، شرح المحلى على جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٢/٤٤)، فواتح الرحموت على مسلم الثبوت (١/٠٣)، شرح العضد على مختصر ابن الحاجب (١٥٥٧)، التعريفات للجرجانى (ص ٢١٧)، كشف الأسرار على المنار (٢٣/١)، شرح الكوكب المنيس (٣٩٢/٣)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (٢/ المحصول (٢١٧)، المحصول (٢١/٢١)، شرح تنقيح الفصول (ص ٢٦٦)، التبيين (١٩٥/١)، الإبهاج في شرح المنهاج (١٩٩/١).

<sup>(</sup>٣) ذكر علاء الدين البخارى هذا التعريف للمطلق فى التحقيق، و نسبه إلى المشايخ، ثم قال: و بهذا التعريف ظهر الفرق بين العام و الخاص و بين المطلق. فان العام: هو اللفظ الدال على الحقيقة مع التعرض للكثرة المبهمة. و الخاص: هو الدال عليها مع التعرض للوحدة. و المطلق: ليس مجتعرض لما سوى الحقيقة.

و فرق بعضهم بين المطلق و بين النكرة و المعرفةو العام بأن اللفظ الدال على الماهية من غير تعرض لقيد ما هو: المطلق، و مع التعرض لكثرة متعينة: ألفاظ الاعداد، و لكثرة غير متعينة: العام، و لوحدة متعينة: المعرفة، و لوحدة غير متعينة: النكرة.

و الأظهر أنه لا فرق بين النكرة و المطلق فى اصطلاح الأصوليين إذ تمثيل جميع العلماء المطلق بالنكرة فى كتبهم يشعر بعدم الفرق بينهما. اه. أنظر التحقيق، لوحة (٤٥/ب)، (٤٦/أ).

كقوله تعالى: "فتحرير رقبة" (١) فان الرقبة اسم لذات عملوكة مرقوقة (٢) سواء كانت كافرة أو مسلمة، بيضاء أو سوداء.

والمقيد: (٣) اسم للفظ يتناول الذات و الصفات جميعا ، كقوله تعالى: "فتحرير رقبة مؤمنة". (٤)

و قوله (محمول على المقيد) أي يراد (٥) من المطلق المقيد.

قوله (و ان كانا في حادثتين) (١) يشير إلى أنه يحمل المطلق على المقيد عنده أيضا اذا كانا في حادثة واحدة.

قوله (وسائر الكفارات) مثل كفارة الظهار، وكفارة اليمين. قال الله تعالى (٧) في كفارة القتل: "و من قتل مؤمنا خطأ فتحرير رقبة مؤمنة". (٨) و قال

التبيين (١/٣٦٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة المجادلة (٣).

<sup>(</sup>۲) في ج: مرقوقة مملوكة.

<sup>(</sup>۲) أنظر تعريفات الأصوليين للمقيد: مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (۲/ ۱۵۵)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۱/ ۳۹۰)، كشف الأسرار على المنار (۲/ ۲۳۱)، الاحكام للآمدى (٤/٣)، النار (۲۲۳/۱)، التعريفات (ص ۲۲۵)، الاحكام للآمدى (۱۹۱/)، شرح الكوكب المنير (۳۹۳/۳)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (۲۹۱/۱)،

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة النساء (۹۲).

رو (ه) في جـ: مراد.

<sup>(</sup>۱) و قد اختلف أصحاب الشافعي في هذه الصورة على قرلين:

أحدهما: أن يحمل عليه من غير حاجة إلى دليل آخر، فان تقييد أحدها يوجب تقييد الآخر لفظا. و نقل السبكي هذا القول عن بعض أصحابه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: فإن الله تعالى قال.

<sup>(</sup>۸۲) سورة النساء (۹۲).

٣٤٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فى كفارة اليمين: "أو تحرير رقبة" (١) و قال فى كفارة الظهار: "فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا". (٢)

فذكرفى كفارة القتل "التحرير" مقيدا بقيد الإيمان، (٢) و في هاتين (الكفارتين) (٤) مطلقا غير متعرض بقيد الإيمان، فحمل المطلق في هاتين الكفارتين على المقيد في كفارة القتل حتى لا يجوز اعتاق الرقبة الكافرة في هاتين الكفارتين (٥) كما لا يجوز في كفارة القتل. (٦) لأن قيد الإيمان زيادة

<sup>(</sup>١) سورة المائدة (٨٩).

<sup>(</sup>۲) سورة المجادلة (۳).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: استبدلت (بقيد الإيمان) بـ(الايمان).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، أي كفارتي اليمين و الظهار.

<sup>(</sup>ملى المقيد في كفارة القتل حتى لا يجوز اعتاق الرقبة الكافرة في هاتين الكفارتين) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱۱) قال الآمدى رحمه الله فى تعليل هذا الحمل: و الها كان كذلك لأن من عمل بالمقيد فقد وفى بالعمل بدلالة المقلق، و من عمل بالمطلق لم يوف بالعمل بدلالة المقيد، فكان الجمع هو الواجب و الأولى.

فان قيل: ان العمل بالمتيد ينافى مقتضى المطلق، ليس مخالفة المطلق، و اجراء المقيد على ظاهره أولى من تأويل المقيد بحمله على الندب و اجراء المطلق على اطلاقه.

قلنا: بل التقييد أولى من التأويل لثلاثة أوجه:

الأول: انه يلزم منه الخروج عن العهدة بيقين، و لا كذلك في التأويل.

الثانى: ان المطلق إذا حمل على المقيد، فالعمل به فيه لا يخرج عن كونه موفيا للعمل باللفظ المطلق فى حقيقته، ولهذا لو أداه قبل ورود التقييد كان قد عمل باللفظ فى حقيقته، ولا كذلك فى تأويل المقيد وصرفه عن جهة حقيقته إلى مجازه.

الثالث: ان الخروج عن العهدة بفعل أى واحد كان من الآحاد الداخلة تحت اللفظ المطلق لم يكن اللفظ دالا عليه بوضعه لغة بخلاف ما دل عليه المقيد من صفة التقييد، و لا يخفى أن المحذور فى صرف اللفظ عما دل على اللفظ لغة أعظم من صرفه عما لم يدل عليه بلفظه لغة.

أنظر: الاحكام للآمدى (8/7 - 0)، شرح الاسنوى مع سلم الوصول (840/7) و ما بعدها.

وصف يجرى مجرى الشرط، فيوجب نفى الحكم عند عدم الوصف () (١) المنصوص عليه كما عرف من أصله و فى نظيره من الكفارات، لأنها جنس واحد، لأن الكل شرعت للستر و الزجر، (٢) لأنها كاسمها ستارة. (٣) و الشرع لما قيد الرقبة بوصف الإيمان فى موضع لحكمة حميدة و هى التقرب إلى الله تعالى بتخليص عبده المؤمن/عن مذلة العبودية صار ذلك بيانا فى (٩٩/أ) سائر الكفارات باعتبار الاتحاد فى الجنسية.

و ان وجد الاختلاف من حيث التنوع<sup>(1)</sup> كما فى الطهارة، فان تقييد الأيدى بالمرافق فى الوضوء جعل تقييدا فى نظيره، و هو التيمم، لأن كل واحد منهما طهارة.

و لا يقال: ان في حمل المطلق على المقيد ابطال صفة الاطلاق، فيكون نسخا، فلا يجوز.

لأنا نقول: (ان) (٥) المطلق ساكت عن الوصف، غير متعرض له، فيكون هذا

<sup>(</sup>۱) (في) مزيدة من ب.

<sup>(</sup>۲۱) الزجر هو ما شرع لدرء المفاسد، و مقابله الجبر، و هو ما شرع لجلب ما فات من المصالح.

و قد اختلف فى بعض الكفارات هل هى زواجر لما فيها من مشاق تحمل الأموال و غيرها، أهى جوابر، لأنها عبادات لا تصح الا بنيات، و ليس التقرب إلى الله تعالى زجرا، بخلاف الحدود و التعزيرات، فانها ليست قربات لأنها ليست فعلا للمزجورين؟

و قد ذهب القرافى و صاحب تهذيب الفروق إلى أنها جرابر، لأنها عبادات و قربات لا تصح إلا بالنية.

أنظر: الفروق (٢١٣/١)، تهذيب الفروق (١/٢١١).

<sup>(</sup>r) قال صاحب المغرب: الكفر \_ بفتح الكاف \_ فى الأصل الستر، يقال كفره، إذا ستره، و منه الكفارة، لأنها تكفر الذنوب.

أنظر: المغرب (ص ٤١٠)، مختار الصحاح (ص ٥٧٣).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ج: النوع.

<sup>&</sup>lt;sup>)</sup> مزيدة من ج.

اثبات وصف زائد بنص آخر مع بقاء ما كان واجبا بالمطلق فيكون زيادة، و هي ليس بنسخ عندى على ما سيأتي إن شاء الله تعالى. (١)

و لا يلزم (على) (٢) عدم تقدير الصوم في كفارة اليمين بشهرين متتابعين مع ورود النص في كفارة القتل، لأنه زيادة قدر ثابت بالإسم العلم، و هو شهران، لا بالصفة التي (٢) تجرى مجرى الشرط. و الاسم (٤) العلم لا يوجب نفى الحكم قبل وجوده في المسمى به، فكيف يوجد ذلك في غيره. و كذلك الجواب في زيادة أعداد ركعات الصلاة. و لا يلزمني التتابع في صوم كفارة اليمين، فاني لا أوجبه استدلالا بالمقيد بالتتابع في صوم كفارة الظهار و القتل مع أن هذا تنصيص على المسمى بوصف خاص، و ليس بتنصيص بالاسم (٥) العلم، لأن هذا المطلق بعارض فيه نظائره من النصوص، (٢) فمنها مقيد بصفة التتابع كصوم كفارة الظهار، و منها مقيد بصفة التقالى: "و سبعة إذا رجعتم". (٧) منها مقيد بصفة التعالى: "و سبعة إذا رجعتم". (١) حتى لو لم يفرق الصوم فيها لا يجوز، (٨) فلا يكون حملها على أحدهما بأولى من الآخر، فبقي على المظلاق لأنهما لما تعارضا تساقطا، فصار كأنه لم يوجد مقيد ما، فأني يحمل على المقيد و لا مقيد.

ثم هذا يلزمكم فانكم أثبتم صفة التتابع في صوم كفارة اليمين اعتبارا بالصوم المقيد بالتتابع في كفارة الظهار و القتل، فذلك (٩) يلزمكم اشتراط صفة

<sup>(</sup>١١) أنظر: (ص ٦٥٩).

<sup>(</sup>۲) ساقطة من الأصل، ج. د.

<sup>(</sup>التي) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في جـ: اسم (بدون الألف و اللام).

<sup>(</sup>٥) في جـ: اسم (بدون الألف و اللام).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ني جـ: المنصوص.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة (١٩٦).

<sup>(^)</sup> في جميع النسخ: "لا يجوز" و لكنها في أصول السرخسي الذي نقل الشارح منه هذه العبارة بحروفها: "لم يجز". أنظر (٢٦٧/١).

<sup>(</sup>١) في الأصل: فكذلك.

و عندنا لا يحمل المطلق على المقيد و ان كانا في حادثة واحدة بعد أن يكونا حكمين لإمكان العمل بهما، قال أبو حنيفة و محمد رحمهما الله: فيمن قرب التي ظاهر منها في خلال الصوم ليلا عامدا أو نهارا ناسيا أنه يستأنف، و لو قربها في خلال الاطعام لم يستأنف لأن شرط الاخلاء من المسيس من ضرورة شرط التقديم على المسيس، و ذلك منصوص عليه في الاعتاق و الصيام دون الاطعام.

الايمان/فى الرقبة فى كفارة اليمين اعتبارا (٩٩/ب) بنظيرها فى كفارة القتل. (١)

و عندنا لا يحمل المطلق أبدا على المقيد (٢) سواء كانا في حادثتين أو في حادثة واحدة (٣) إلا إذا وردا في حكم واحد (٤) كما في صوم كفارة اليمين (٥) و هذا معنى قوله (بعد أن يكونا حكمين). (٢)

<sup>(</sup>۱) و قد نقل الشارح شرح قول المصنف (و سائر الكفارات) من أصول السرخسى نقلا يكاد يكون بالنص. أنظر: أصول السرخسى (٢٦٧/١ ـ ٢٦٨).

<sup>(</sup>۲) في ج: لا يحمل المطلق على المقيد أبدا.

<sup>(</sup>۳) و هو اختيار فخر الإسلام و بعض مشايخ الحنفية. أنظر: أصول المبزدوى (۲۸۹/۲). التبيين (۳۹۸/۱).

<sup>(</sup>٤١) فحينئذ يحمل للضرورة. أنظر: التبيين (٣٦٨/١).

<sup>(°)</sup> أنظر وجه قول الجنفية في حمل المطلق على المقيد: أصول السرخسى (۲۸۸/۱)، أصول البزدوى (۲۸۹/۲)، ميزان الأصول (ص ٤١٧)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٧٣)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١٩١٨)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٢/١٠)، الترضيح مع التلويح (١٢١/١)، كشف الأسرار على المنار (١/٥٢١)، نور الأنوار (١/٥٢٥)، التحرير مع التسبر (١/٣٠٠).

<sup>(</sup>۲) قول المصنف: (حكمين) احتراز عما إذا وردا في حادثة واحدة في حكم واحد حيث يحمل المطلق على المقيد على ما هو المختار عند الحنفية. و أما عند الشافعية فبالإجماع كما تقدم.

أنظر: التبيين (١/٣٧٣).

٣٤٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (لا مكان العمل بهما) تقريره: أن العمل بالدليلين واجب بقدر الامكان. و المطلق واجب العمل اجماعا. أما عندنا، فظاهر و كذلك عند الشافعى (رحمه الله) (١) في صورة كفارة اليمين. و كذا المقيد واجب العمل.

فكما لا يجوز حمل المقيد على المطلق لاثبات حكم الاطلاق فيه لا يجوز حمل المطلق على المقيد لاثبات حكم التقييد فيه. (٢) و هذا لأن الغرض من الإطلاق التيسير و التوسعة. يدل عليه قوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء ان تبد لكم تسؤكم" (٦) حتى أن (٤) أصحاب البقرة لو عمدوا إلى أدنى بقرة لكفتهم، لكن شددوا بالسؤال و بيان الكيفية و ترك صفة الاطلاق و الابهام فشدد (٥) الله تعالى عليهم. (٢)

فقد قيل: انهم اشتروها بملىء مسكها ذهبا، و كادوا أن لا يأتمروا هكذا روى عن النبى عليه السلام. (٧)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مزیدة من ج.

<sup>(</sup>٢) نقل الشارح هذه العبارة من أصول السرخسى بحروفها. (٢٦٨/١).

<sup>(</sup>۳) سورة المائدة (۱۰۱).

و قد استدل السرخسى و فخر الإسلام أيضا بهذه الآية.

أنظر: أصول السرخسي (٢٦٨/١)، أصول البزدوي (٢/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: استبدلت (ان) بـ(قال).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: شدد (بدون الفاء).

<sup>(</sup>۱) ذكر المفسرون ذلك فى تفسير قوله تعالى: "قال انه يقول انها بقرة لا ذلول تثير الأرض و لا تسقى الحرث مسلمة لاشية فيها، قالوا الآن جئت بالحق، فذبحوها و ما كادوا يفعلون". البقرة (٧١).

أنظر: تفسير القرطبي (١/٤٥٢)، زاد المسير (٩٩/١).

<sup>(</sup>v) أخرج الطبرى عن ابن عباس رضى الله عنه أنه قال: وجدوها عند رجل يزعم أنه ليس بائعها بمال أبدا، فلم يزاولوا به حتى جعلوا له أن يسلخوا له مسكها فيملئوه له دنانير، فرضى به، فأعطاهم اياها. تفسير الطبرى (١/ ٣٥٥)، وذكر السيوطى نحوه أنظر: الدر المنثور (١/ ١٩٢/١).

سم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_

و الغرض من التقييد () (١) الشديد و التغليظ، (٢) و هذا ظاهر لا ينكر فابطال صفة الاطلاق و اثبات صفة التقييد بمنزلة اثبات صفة التغليظ في موضع شرع فيه التخفيف، و فيه فسادان:

أحدهما: نصب الشرع من تلقاء نفسه.

و الآخر: إبطال ما هو مشروع. (٣)

فان قلت: لا يمكن العمل بهما، لأن المطلق ساكت عن الوصف، و نحن نحتاج إلى معرفة الأصل، فان الشيء لا وجود لعن الخارج بدون الصفة، إذ لا وجود للمطلق في الخارج، فجعلنا البيان في أحد الموضعين بيانا في حق الثاني بجامع الاتحاد بينهما (٥) في الجنسية.

قلنا: نعم، لا وجود له فى الخارج بدون الصفة، لكن لا يحتاج إلى تلك الصفة المعينة، و فيه الكلام. و إذا كان كل واحد منهما بصفته مقصودا، أو (١٠ فى موضعه حكمة، كيف/ يجوز إخراج أحدهما عما هو عليه (١٠٠/أ) بحمله على الآخر، و لا ضرورة فيه. و الله تعالى قال: "يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء ان تبد لكم تسؤكم". (٧) و فى الرجوع إلى المقيد ليعرف منه حكم المطلق إقدام على هذا المنهى عنه لما فيه من ترك الإبهام فيهما أبهم الله تعالى. و نحن مأمورون بتركه مبهما كما هو على ما قال ابن عباس رضى الله عنه: (٨) "أبهموا ما

<sup>(</sup>الواو) زيادة من جميع النسخ، و هو تصحيف.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> في ج: التغليط و التشديد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۴)</sup> في جـ: المسروع.

هذا و قال الشارح في كشف الأسرار على المنار: نسخ ما هو مشروع بالرأى. أنظر (١/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>نحتاج إلى معرفة الوصف كما) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>م) (بينهما) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب، ج، د: استبدلت (أو) بـ(و).

<sup>(</sup>۲۰۱). المائدة (۲۰۱).

ورد نی جمیع النسخ: "علی ما قال علیه السلام". و قد صححته من شرح ( $^{(A)}$ 

٣٤٨\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

أبهم الله تعال*ى*". <sup>(۱)</sup>

فإن قيل: المطلق عن صفة السوم محمول على المقيد بصفة السوم فى حكم وجوب الزكاة، وكذلك (٢) النصوص المطلقة فى باب الشهادة محمولة على المقيد بصفة العدالة، وكذلك نصوص الهدايا، فأن المطلق عن التبليغ (٣) \_ و هو هدى المتعة و القرآن \_ محمول على مقيد بالتبليغ و هو جزاء الجناية، يعنى قوله تعالى: "هديا بالغ الكعبة" (١) حتى يجب التبليغ فى الهدايا كلها.

قلنا: اها لم تجب الزكاة في غير السائمة بنص موجب للنفي و هو قوله عليه

الشارح على المنار و من المراجع المعتبرة عند الحنفية.

هذا و قد احتج بهذا الأثر السرخسى، و البزدوى و صدر الشريعة و غيرهم رحمهم الله.

و لم يرتض التفتازاني رحمه الله بهذا الاحتجاج و قال: هذا لا يقوم حجة على الخصم، لأنه لا يجعل قول الصحابي حجة في الفروع فضلا عن الأصول.

أنظر: أصول السرخسي (٢٦٨/١)، أصول البزدوي (٢٩١/٢)، التوضيح مع التلويع (١٩١/٢).

<sup>(</sup>س ۲۲۸) بلفظ: سئل ابن عباس عن قوله تعالى: "و أمهات نسائكم" فقال: هى مبهمة، فارسلوا ما أرسل الله، و اتبعوا ما بين الله عز و جل. و أخرج البيهقى عن مسروق أنه قال فى قول الله عز و جل: "و أمهات نسائكم" ما أرسل الله فارسلوه، و ما بين فاتبعوه، ثم قرأ: "و أمهات نسائكم و ربائيكم اللاتى فى حجوركم من نسائكم اللاتى دخلتم بهن، فان لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم" النساء (۲۳). قال: فأرسل هذه و بين هذه قال الشيخ: و هو قول عطاء و عكرمة و غيرهم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نی جه: کذا

<sup>(</sup>٣) في الأصل، ب: السلغ.

<sup>(</sup>a) سورة المائدة (٩٥).

السلام: "لا زكاة في العوامل"(١) لا باعتبار حمل المطلق على المقيد.

و اشتراط (۲) العدالة في الشهادات باعتبار وجوب التعرف في خير الفاسق بقوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبإ فتبينوا (۲) أي فتثبتوا، (٤) لا باعتبار حمل المطلق على المقيد.

و اشتراط التبليغ فى الهدايا باعتبار النص الوارد فيه، و هو أن الله تعالى قال بعد ذكر الهدايا: "ثم محلها إلى البيت العتيق" (٥) أو بمقتضى اسم (٢) الهدايا. (٧) فانه اسم لما يهدى، (٨) أى نقل من كان إلى

<sup>(</sup>۱) لم أقف عليه بهذا اللفظ. روى أبو داود عن على رضى الله عنه حديثا طريلا و قال فيه: "و ليس على العوامل شيء".

سنن أبى داود، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة (٢/ ٢٢٨ \_ ٢٢٩).

و أخرج الدارقطنى عن عمرو بن شعيب، عن أبيه عن جده بلفظ: "ليس فى الإبل العوامل صدقة". و عن ابن عباس بلفظ: "ليس فى البقر العوامل صدقة." أنظر: سنن الدارقطنى، كتاب الزكاة، باب ليس فى العوامل صدقة (١٠٣/٢)، نصب الراية (٢/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>۲) في د: و اشترط.

<sup>(</sup>۳) سورة الحجرات (٦).

<sup>(</sup>١١) و باعتبار قوله تعالى: "من ترضون من الشهداء" البقرة (٢٨٢).

و الفاسق لا يكون مرضيا. كذا في أصول السرخسي (١/ ٢٧٠).

هذا وقرأ ابن كثير، و نافع، و أبو عمرو، و عاصم، و ابن عامر: "فتبينوا" بالنون من التبيين للأمر قبل الاقدام. و قرأ حمزة و الكسائى، خلف: "فتثبتوا" بالثاء من الثبات و ترك الاستعجال.

أنظر: زاد المسير (٢/ ١٧١ ـ ١٧٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> سورة الحج (٣٣).

<sup>(</sup>۱۱) (اسم) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في د: الهدي.

إلى موضع. كذا في أصول السرخسي (١/ ٢٧٠).

و كذلك إذا دخل الاطلاق و التقييد في السبب يجرى كل واحد منهما على سننه كما قلنا في صدقة الفطر:انه يجب أداؤها عن العبد الكافر بالنص المطلق، و عن العبد المسلم بالنص المقيد الإسلام، لأنه لا مزاحمة في الأسباب فوجب الجمع. و هو نظير ما سبق أن تعليق الشرط لا يوجب النفي عند عدمه، فصار الحكم الواحد معلقا ومرسلا، لأن الإرسال و التعليق يتنافيان وجودا، فأما قبل وجوده فهو معلق بالشرط أي معدوم يتعلق وجوده بالشرط، و مرسل عن الشرط، أي محتمل للوجود قله، و العدم الأصلى كان محتملا للوجود، و لم يتبدل العدم فصار محتملا للوجود، وطريقين.

مكان، (١) و لا مكان ورد الشرع بالنقل إليه سواه.

فإذا كان الدليل دالا على إجراء كل واحد منهما على سننه لا يترك ذلك الا عند الضرورة، و لا ضرورة إلا عند تعذر الجمع، و لا تعذر إلا إذا ورد في حكم واحد في حادثة واحدة، فبقى فيما وراء تلك الصورة (٢) كل واحد منهما على موجبه من الاطلاق و التقييد.

و اعلم أن المطلق و المقيد أقسام بحسب الورود في الحوادث. <sup>(٣)</sup>

/منها: ما إذا وردا في سبب الحكم، و منها ما إذا وردا في (۱۰۰/ب) الحكم نفسه، فما هو وارد في السبب<sup>(٤)</sup> قسم واحد، و نظيره قوله عليه السلام: "أدوا عن كل حر و عبد مسلم نصف صاع" (٥) ـ الحديث ـ و قوله عليه السلام:

<sup>(</sup>۱) الهدى: و هو اسم ما يهدى إلى الحرم من شاة أو بقرة أو بعير الوحدة هدية \_ بسكون الدال و فتح الياء \_ كما يقال: جدى و جدية.

أنظر: المغرب (ص ٥٠١)، التعريفات (ص ٢٥٦)، الصحاح (٢٠٤٣/٥)، المصباح المنير (٩٤٨/٢)، أنيس الفقهاء (ص ١٤٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: استبدلت (الصورة) بـ(الضرورة).

<sup>(</sup>٢) و قد تقدم ذكر هذه الأقسام. أنظر (ص ٣٣٨) رقم الهامش (١).

<sup>&</sup>lt;sup>٤)</sup> إن السبب هو رأس من يمونه \_ أى يحمل مؤنته و يقوم بكفايته \_ و يلى عليه. أنظر: التبيين (٣٧٧/١).

<sup>(</sup>a) لم أقف عليه بهذا اللفظ، و الذي وقفت عليه هو ما وراه البخاري و مسلم عن ابن عسر

"أدوا عن كل حر و عبد نصف صاع" (۱۱ \_ الحديث \_ فالحديث الأول يقتضى أن يكون العبد بصفة كونه مسلما سببا، و الحديث الثانى يقتضى أن (يكون) (۲۱ ذات العبد سببا، و حكمه عندنا: أنه يجرى المطلق على اطلاقه، و المقيد يجرى (۲۱ على تقييده. (٤)

و عند الشافعي رحمه الله يحمل المطلق على المقيد، فقال الشافعي رحمه الله في هذه الصورة: ذكر الوصف بمنزلة ذكر الشرط لما مر. و الشرط كما يوجب الوجود

رضى الله عنه بلغظ ـ و اللغظ لمسلم ـ : ان رسول الله صلى الله عليه و سلم فرض زكاة الغطر من رمضان على الناس، ساعا من قر، أو صاعا من شعير على كل حر أو عبد، ذكر أو أنثى من المسلمين.

و رواه الدارقطنى عن ابن عمر رضى الله عنه أيضا بلفظ: أمر رسول الله صلى الله عليه و سلم بزكاة الفطر على كل مسلم حر و عبد صغير و كبير، صاعا من تمر أو صاعا من شعير. أنظر: صحيح البخارى، أبواب صدقة الفطر، باب صدقة الفطر على العبد و غيره من المسلمين (٤٤٧/٢).

و مسلم، كتاب الزكاة، باب زكاة الفطر على المسلمين من التمر و الشعير (٦٧٧/٢). و سنن الدارقطنى، كتاب زكاة الفطر (١٣٩/٢)، نصب الراية (٤١٠/٢).

<sup>(</sup>۱) لم أقف عليه بهذا اللفظ، و الذي يقرب من معناه هو ما رواه أحمد في مسنده عن عبد الله بن ثعلبة بن صعير العذري رضى الله عنه: خطب رسول الله صلى الله عليه و سلم قبل الفطر بيوم فقال: أدوا صاعا من بر أو قمح بين اثنين، أو صاعا من قر أو شعير على كل حرو عبد، صغير و كبير.

و في لفظ الدارقطني: "أو نصف صاع من حنطة".

ثم روى الدارقطنى عن ابن عمر أنه قال: كان الناس يخرجون صدقة الفطر فى عهد رسول الله صلى الله عليه و سلم صاع شعير أو تمر و سلت أو زبيب، فلما كان عمر و كثرت الحنطة جعل نصف صاع حنطة مكانا من تلك الأشياء.

أنظر: مسند أحمد (٤٣٢/٥) ، سنن الدارقطني، كتاب زكاة الفطر (١٤٥/٢) ، سنن أبي داود ، كتاب الزكاة ، باب كم يؤدي في صدقة الفطر (٢٦٦/٢) ، نصب الراية (٢٠٦/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>) (</sup>يجري) ساقطة من ج.

أى يكون رأس العبد الكافر سببا بالنص المطلق، و رأس المسلم سببا بالنص
 المقيد. التبيين (١/ ٣٧٧)، كشف الأسرار على المنار (٤٢٧/١).

عند الوجود، يوجب العدم عند العدم، فيكون عدم الشرط موجبا عدم المشروط، (۱) فلو أجرى المطلق على اطلاقه للزم التعارض، فطلبنا المخلص، فحملنا المطلق على المقيد، لأنه يحتمل الاطلاق، و لهذا حملتم المطلق على المقيد في كفارة اليمين بالصوم بصفة التتابع اعتبارا بالصوم المقيد بصفة التتابع في كفارة الظهار و القتل.

قلنا نحن: لا معارضة بين المطلق و المقيد الا إذا وردا في حكم واحد في حادثة واحدة كما ذكرنا، (٢) و ذلك لأن الوصف و ان كان شرطا لكن حكم الشرط وجود المشروط عند وجوده، فأما عدم المشروط عند عدم الشرط بناء على العدم الأصلى، لا أن عدم الشرط يوجب عدم المشروط لما بينا أن التعليق يمنع اللفظ عن أن ينع قد سببا، (٣) و إذا لم يكن سببا فالشرط كيف يمنع الحكم بدون ثبوت المقتضى الذي يقتضى تحققه، فلو كان العدم ثابتا لكان ذلك بناء على عدم العلة، و العدم ثابت.

فجئنا إلى ما نحن فيه فصفة الإسلام فى قوله عليه السلام: "أدوا عن كل حروعبدمسلم" (٤) و إن كان شرطا لكن لا أثر له (٥) فى منع سببية الذات بحالها، (٢) بل لو لم تثبت سببيتها (٧) بذاتها/بدون تلك الصفة لكان ذلك (١٠١/أ) بناء على عدم دليل آخر، و قد وجد دليل آخر يدل على سببيتها و هو

<sup>(</sup>۱) في الأصل: المشرط.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر (ص ۳۵۰).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> أنظر (ص ۳۱۳).

<sup>(</sup>a) سبق تخریجد، أنظر (ص ٣٥٠) رقم الهامش (٥).

<sup>(</sup>ه) (له) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه، د: غير مقروءة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> في د: سبيها.

النص المطلق، (١) فقلنا بوجوب صدقة الفطر عن العبد (٢) الكافر بناء على تحقق هذا السبب.

و بهذا التحقيق تبين أنه جاز أن يكون الشيء الواحد معلقا و مرسلا، و هذا ليس بمستحيل قبل الوجود، إذ (٣) المعنى من التعليق أن يكون الحكم بمثابة يوجد عند وجود الشرط، و من الإرسال أن يكون بمثابة يمكن أن يوجد وراءه سبب (٤) آخ. (٥)

و الكلام فى الحكم الذى لم يوجد بعد (١) فجاز أن يحصل بطريقين: الإرسال و التعليق، (٧) (لأنه لا مزاحمة فى الأسباب) كالملك، لما كان معدوما يمكن أن يوجد بدونه بسبب آخر كالهبة و الارث و غير ذلك، و

<sup>(</sup>۱) هو ما ذكره الشارح بلفظ: "أدوا عن كل حر و عبد نصف صاع" في (ص ۳۵۱) و انظر تخريجه رقم الهامش (۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (العبد) ساقطة من جـ.

 $<sup>^{(</sup>r)}$  نی جه: استبدلت (إذ) بـ(ان).

<sup>(1)</sup> في الأصل، ب، جه: بسبب \_ بزيادة الباء في أولها.

في د: التبع.

<sup>(°)</sup> مثال ذلك ما سبق من أن التعليق بالشرط لا يوجب النفى أى: دخول المطلق و المقيد في السبب نظير التعليق بالشرط، فصار الحكم الواحد معلقا و مرسلا مثل نكاح الأمة الذي سيذكره الشارح بعد قليل.

أنظر: (ص ٣٥٨)، كشف الأسرار على المنار (٤٢٨/١).

<sup>(</sup>۲) لأن الإرسال و التعليق يتنافيان وجودا، أى عند الوجود يمتنع أن يثبت الحكم بهما. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>v) لأنه قبل الرجود معلق، أى معدوم يتعلق بالشرط وجوده، و مرسل عن الشرط، أى يحتمل الوجود قبل الشرط، و العدم الأصلى كان محتملا للوجود بطريقين و لم يتبدل العدم، ألا ترى أنه لو قال لآخر: اعتق عبدى إن دخل الدار، ثم يقول له: اعتق عبدى إن كلم زيدا، و دخل الدار، صح، حتى لو دخل الدار فأعتقه جاز اعتاقه بالأمرين جميعا.

كذا في المصدر السابق.

٣٥٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

بعدما وجد لا يكون ثبوته إلا مضافا إلى واحد من هذه الأسباب، لا كلها، (١) فهما على هذا التفصيل لا يتنافيان ألبتة، الها المنافاة بينهما في الوجود.

و أما ما هو وارد في الحكم نفسه فهو أقسام:

منها: ما إذا وردا فى حادثتين و الحكم متحد. عندنا: كل واحد منهما يجرى على سننه فى هذه الصورة. و عنده: يحمل المطلق على المقيد، نظيره قوله تعالى فى كفارة القتل: "فتحرير رقبة مؤمنة" (٢) و فى كفارة اليمين و الظهار "فتحرير رقبة" فالحكم (١) واحد، و هو التحرير فى التكفير لكن الحادثة اختلفت نوعا و ان اتحدت جنسا.

فعندنا: (۱۰ لما كان المطلق يجرى على اطلاقه، و المقيد (يجرى) (۱۱ على تقييده قلنا بجواز اعتاق الرقبة الكافرة عن كفارة اليمين و الظهار.

و الشافعى رحمه الله لما حمل المطلق على المقيد أبى (١) الجواز بتحرير الرقبة الكافرة عن كفارة اليمين و الظهار. (٨)

و منها ما إذا وردا في حادثة واحدة لكن في حكمين مختلفين، () (١٥ حكمه عندنا أيضا مثل الحكم في القسم المذكور. وعنده: يحمل المطلق على

<sup>(</sup>۱) لأنه إذا وجد بأحدها فلا يحتمل أن يوجد بغيره للزوم تحصيل الحاصل و هو محال. كذا قال في التبيين (٣٧٧/١).

<sup>(</sup>۲) سورة النساء (۹۲).

<sup>(</sup>۳) سورة المجادلة (۳).

<sup>(</sup>ن) في الأصل، ب: و الحكم.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في جه: و عندنا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مزیدة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في د: استبدلت (أبي) بـ(الي).

<sup>(^)</sup> أنظر: نهاية المحتاج للرملى مع حاشية الشبراملسى (٩٢/٧)، تخريج الفروع على الأصول (ص ٢٦٤)، الإبهاج (٢/ ٢٠١)، نهاية السول مع شرح البدخشى (١٤١/٢)، الاحكام للآمدى (٣/ ٥/١)، إرشاد الفحول (ص ١٦٠).

<sup>) (</sup>و) مزيدة من الأصل.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

المقيد. نظيره قوله تعالى فى كفارة الظهار: "فمن لم يجد فصيا شهرين متتابعين من قبل أن يتماسا"(١) و قال تعالى: "فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا"(١) مطلق عن أن يكون/قبل المسيس. (١٠١/ب)

ف علماؤنا رحمهم الله قالوا: الإطعام مطلق عن قيد المسيس، فلو قرب المظاهر (٣) في خلال الإطعام لا يلزم عليه الإستئناف، لأن الشرط دخل على الإعتاق و الصيام دون الإطعام. (٤)

()<sup>(0)</sup> قال أبو حنيفة و محمد رحمه ما الله: <sup>(۲)</sup> إذا قرب التى ظاهر منها فى خلال الصوم يستأنف الصوم. لأن الصوم الذى يقع <sup>(۷)</sup> ()<sup>(A)</sup> كفارة هو الذى يقع قبل المسيس بقوله تعالى: "من قبل أن يتماسا" و يلزم من ضرورة كونه سابقا إخلاء الصوم عن المسيس، إذ الاخلاء شرط لوقوعه و شرط الشرط يكون شرطا. لكن الاخلاء و ان جعل شرطا فى الصيام ضرورة وقوع الصوم مقدما على المسيس لم يجعل شرطا فى باب الاطعام لأنه ثبت ضرورة وقوعه مقدما، والتقديم منصوص عليه فى الصيام دون الاطعام. فلهذا قالا بأنه يستأنف الصوم ولا

<sup>(</sup>۱) سورة المجادلة (٤).

<sup>(</sup>۲) سورة المجادلة (٤).

<sup>(</sup>۳) أي فلو قرب من زوجته التي ظاهر منها.

<sup>(</sup>۱) أنظر: المغنى فى أصول الفقه (ص ١٧٣ ـ ١٧٤)، التبيين (٢/٢١) و ٣٧٤ ـ ٣٧٤)، التحقيق، لوحة (٤٨/أ ـ ب)، الهداية (٢٢/٢)، الاختيار (١٦٦/٣).

<sup>(</sup>ثم) مزیدة من ب، ج. مزیدة

<sup>(</sup>۱) و قال أبو يوسف رحمه الله: أن جامع ليلا عامدا أو نهارا ناسيا لم يستأنف، لأن ذلك لا يمنع التتابع حتى لا يفسد به الصوم.

أنظر: الهداية (٢/ ٢١)، الاختيار (٣/ ١٦٥)، التبيين (١/ ٣٧٥).

 <sup>(</sup>هو).
 الأصل: استبدلت (يقع) بـ(هو).

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> (عن) مزيدة من الأصل، ب، ج.

٣٥٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

يستأنف الإطعام. (١)

و منها ما إذا وردا<sup>(۲)</sup> في حكم واحد و الحادثة أيضا واحدة. <sup>(۳)</sup> فالمطلق عندنا في هذه الصورة محمول على المقيد للضرورة، لأنه لا يمكن العمل في حكم واحد و جهة واحدة بالإطلاق و التقييد جميعا. نظيره قوله تعالى في كفارة اليمين: "(فصيام)<sup>(2)</sup> ثلاثة أيام<sup>(6)</sup>" مطلقا. <sup>(7)</sup> و قراءة (عبد الله)<sup>(۷)</sup> بن مسعود رضى الله عنه "ثلاثة أيام متتابعات"<sup>(A)</sup> فانه لم يمكن الجمع بينهما لأنه ان عمل بإطلاق القراءة المشهورة ينبغى أن لا يجب التتابع، و يخرج المكلف عن عهدة الكفارة إذا أتى بالصوم بصفة التفرق، و ان عمل بقراءة ابن مسعود رضى الله عنه ينبغى أن يجب التتابع، و لا يخرج عن العهدة إلا بالصوم المتتابع. <sup>(1)</sup>

فقلنا بطريق الزيادة على القراءة المشهورة بقراءة ابن مسعود رضى الله عنه، و ان كان ذلك نسخا معنى لأن قراءته بمنزلة الخبر المشهور، لأنها (١٠٠ كانت رواية عن

<sup>(</sup>۱) قال صاحب الإختيار بعد بيان هذا الحكم: الا أنا أوجبناه قبل المسيس لاحتمال القدرة على الاعتاق أو الصوم فيقعان بعد المسيس و المنع لمعنى في غيره لا ينافى المشروعية.

أنظر: الاختيار (١/١٦٦)، بدائع الصنائع (٣٤٤/٣).

<sup>(</sup>۲) في ب، د: ورد (بسقوط الألف للتثنية).

<sup>(</sup>r) في جـ: واحدة أيضا.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>h) سورة المائدة ( ٨٩).

<sup>(</sup>۱) أنظر هذه المسألة: أصول السرخسى (٢٦٩/١)، أصول البزدوى (٢٩٤/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٧٥)، التوضيح مع التلويح (١٢٢/١).

<sup>(</sup>Y) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۸۱ أنظر: تفسير الطبرى (۱۰/ ٥٦٠)، الدر المنثور (۳/ ١٥٥).

<sup>(</sup>١) أنظر: الهداية (٧٤/٢)، الإختيار (٤٧/٤).

<sup>(</sup>١٠) في جه: الأن قراءته.

رسول الله صلى الله عليه و سلم مشتهرة فى السلف، (۱) و الزيادة على الكتاب بالخبر المشهور جائز عندنا، (۲) لا بطريق حمل المطلق على المقيد.
و الفرق: أن الحكم الواحد لا يقبل وصفين متضادين. فإذا ثبت تقييده بطل إطلاقه. و (۳) أما الحكمان جاز أن يتصف أحدهما بصفة و الآخر بصفة ضدها. و كذا يجوز أن يكون للحكم الواحد سببان و أسباب، لأنه لا مزاحمة فيها قبل

الوجود ، (٤) فلا ضرورة في الحمل على الآخر.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى و كشف الأسرار (۲۹٤/۲)، شرح ابن ملك، (۱/ ۵٦۱)، و قال السرخسى رحمه الله: كانت قراءة ابن مسعود رضى الله عنه مشهورة إلى عهد أأأبى حنيفة رحمه الله. أنظر: أصول السرخسى (۱/۲۹۹).

<sup>(</sup>۲) بخلاف قراءة أبى رضى الله تعالى عنه "فعدة من أيام أخر متتابعات" فى قضاء رمضان، فانها شاذة، لا يزاد بمثلها على النص.

و الشافعى رحمه الله الها لم يشترط التتابع لأنه لا عمل عنده بالقراءة الغير المتواترة، مشهورة كانت أو غير مشهورة. فالمثال المتفق عليه قرله عليه السلام: "صم شهرين" و روى: "شهرين متتابعين". كذا قال التفتازاني في التلويح. أنظر

<sup>(</sup>۱۲۳/۱)، حاشية الرهاوي على شرح ابن ملك، (۱/ ٥٦١).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (الواو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) عبارة صاحب التبيين أكثر توضيح في هذا العدد حيث قال: يجوز أن يكون الحكم معلولا بعلل شتى قبل وجود الحكم بطريق البدل، على معنى أنه أية علة وجدت فالمعلول يوجد بها، كما عرفت أن الشراء و الارث و الصدقة أسباب الملك، فيجوز أن يوجد الحكم بكل واحد منها على البدل، أما إذا وجد بأحدها فلا يحتمل أن يوجد بغيره للزوم تحصيل الحاصل و هو محال. أنظر: التبيين فلا يحتمل أن يوجد بغيره للزوم تحصيل الحاصل و هو محال. أنظر: التبيين

و انظر بيان الشارح في هذا موضوع فيما سبق (ص ٣٥٣، ٣٥٤).

٣٥٨\_\_\_\_\_شرح المنتخب

و منها ما قال بعضهم: ان العام يختص بسببه. و عندنا أنها يختص بالسبب ما لا يستقل بنفسه، كقوله: "نعم" و "بلى" أو خرج مخرج الجزاء، كقول الراوى: "سهى رسول الله صلى الله عليه و سلم فسجد" أو مخرج الجواب، كالمدعو إلى الغداء يقول: و الله لا أتغدى، فأما إذا زاد على قدر الجواب فقال: و الله لا أتغدى اليوم، فهو موضع الحلاف فعندنا يصير مبتدئا احترازا عن الغاء الزيادة.

قوله (فصار الحكم الواحد معلقا و مرسلا)/مثل نكاح الأمة أنه (١٠٢/أ) معلق بشرط عدم الطول بالنص المقيد، (١) و مرسل عن الشرط مع ذلك، (٢) فقلنا بالجواز عند عدم الطول بالنص المطلق (٣) لعدم الطول، و بالجواز أيضا عند الطول بالنصوص المطلقة، و بهذا، و قبل الوجود لاتنافى كما مر بيانه. (١)

قوله (منها (٥) ما قال بعضهم أن العام يختص بسببه (١)) العام لا يختص

<sup>(</sup>۱) سورة النساء (۲۵).

<sup>(</sup>۲) أي في الوقت نفسه.

<sup>(</sup>۳) في د: استبدلت (المطلق) بـ(المقيد).

و كذا ورد فى شرح الشارح على المنار "المطلق" حيث قال: يجوز نكاح الأمة حال طول الحرة بالآيات المطلقة، و حال عدم الطول بالآيات المطلقة و بهذه الآية \_ أى المذكورة أعلاه، و هى قوله تعالى: "فمن لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات..." الخ. النساء (٢٥). أنظر كشف الأسرار على المنار (٢٧/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أنظر (ص ٣٥٣).

<sup>(</sup>۰) أي من جملة التمسكات الفاسدة. أنظر: التبيين (١/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>۱) وقد أطلق جماعة من أهل الأصول أن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. وحكوا ذلك إجماعا كما رواه الزركشى فى البحر، قال: و لا بد فى ذلك من تفصيل، وهو أن اللفظ العام ان ورد على سبب خاص اما أن يكون جوابا لسؤال سائل أو لا، فان كان جوابا فاما أن يستقل بنفسه أو لا، فان لم يستقل بحيث لا يحصل الابتداء به فلا خلاف فى أنه تابع للسؤال فى عمومه وخصوصه حتى كان السؤال معاداً فيه فان كان السؤال عاما فعام، و ان كان خاصا فخاص.

نسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و ان استقل الجواب بنفسه بحيث لو ورد مبتدأ لكان كلاما تاما مفيدا للعموم فهو على ثلاثة أقسام:

الأول: أن يكون الجواب مساويا له، كما لو سئل عن ماء البحر فقال: "ماء البحر لا ينجسه شيء" فيجب حمله على ظاهره بلإ خلاف كذلك قال ابن فورك، و الأستاذ أبو إسحاق الإسفرائني، و ابن القشيري و غيرهم.

الثانى: أن يكون الجواب أخص الجواب أخص من السؤال مثل أن يسأل عن أحكام المياه فيقول: "ماء البحر طهور" فيختص ذلك بماء البحر و لا بعم بال خلاف كما حكاه الأستاذ أبو منصور و ابن القشيرى و غيرهما.

الثالث: أن يكون الجواب أعم من السؤال، و هما قسمان:

أحدهما: أن يكون أعم منه فى حكم آخر غير ما سئل عنه كسؤالهم عن التوضؤ عاء البحر و جوابه صلى الله عليه و سلم بقوله: هو الطهور ماؤه و الحل ميتته"، و هذا لا خلاف فى عمومه، كذا قال ابن فورك و صاحب المحصول و غيرهما، و ظاهر كلام القاضى أبى الطيب، و ابن برهان أنه يجرى فى هبيا الخلاف الآتى فى القسم الثانى، و ليس بصواب كما لا يخفى \_ قاله الشوكانى \_ .

و ثانيهما: أن يكون الجواب أعم من السؤال في ذلك الحكم الذي وقع السؤال عنه. و هذا القسم محل الخلاف، و فيه مذهبان رئيسيان:

الأول: أنه يجب قصره على ما خرج عليه السؤال. و إليه ذهب بعض أصحاب الشافعى، و حكاه الشيخ أبو حامد، و القاضى أبو الطيب، و ابن الصباغ، و الشافعى، و ابن برهان، و ابن السمعانى عن المزنى و أبى ثور القفال و الدقاق، و حكاه أيضا الشيخ أبو منصور عن أبى الحسن الأشعرى، و حكاه أيضا بعض المتأخرين عن الشافعى، و حكاه القاضى عبد الوهاب و الباجى عن أبى الفرج، و حكاه الجوينى فى البرهان عن أبى حنيفة، و قال: أنه الذى صح عندنا من من مذهب الشافعى، و كذا قال الغزالى فى المنخول، و معه الإمام الرازى فى المحصول. قال الزركشى: و الذى فى كتب الحنفية و ما صح عن الشافعى خلافه. و نقل هذا المذهب عن مالك: القاضى أبو الطيب، و الماوردى و ابن برهان، و ابن السمعانى.

و الثانى: أنه يجب حمله على العموم، و إلى هذا ذهب الجمهور. قال الشيخ أبو حامد و القاضى أبو الطيب و الماوردى و ابن برهان: و هو مذهب الشافعى. و اختاره أبو بكر الصيرفى، و ابن القطان. و قال الشيرازى و ابن القشيرى و

بسببه عندنا، (١) لأن آية الظهار وردت في حق خولة (٢) فانه روى أنها أتت

الغزالى: انه الصيح. و به جزم القفال الشاشى. كذا في إرشاد الفحول.

هذا وقد ناقش الاسنوى من يدعى أن الشافعى يقول: "ان العبرة لخصوص السبب لا لعموم اللفظ" كالآمدى و ابن الحاجب و غيرهما، و بين أن ذلك لاعتمادهم على قول إمام الحرمين فى البرهان و أثبت أن الشافعى رحمه الله لا يقول بذلك حيث قال: انه الذى صح عند من مذهب الشافعى و نقله عنه فى المحصول و ما قاله الامام مردود فان الشافعى رحمه الله قد نص على أن السبب لا أثر له فى الأم. و ذكر ابن برهان فى الوجيز نحوه أيضا.

أنظر: أصول السرخسى (١/ ٢٧١)، البرهان (١/ ٣٧٧) و ما بعدها، المغنى في أصول الفقد (ص ١٧٧)، الاحكام للآمدى (٢/ ٣٤٥) و ما بعدها، التبصرة (ص ١٤٤)، نهاية السول مع البدخشى (٢/ ١٣٢)، منتهى الوصول لابن الحاجب (ص ١٠٨)، تيسير التحرير (٢/ ٣٢٨)، المنخول (ص ١٥١)، الإبهاج (١٨٣/٢)، المستصفى (١/ ١١٤)، شرح الكوكب المنير (٣/ ١٨٧)، المحصول (١٨٣/١)، شرح تنقيح الفصول (ص ٢١٦)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٣/ ١٨٨)، نزهة الخاطر (٢/ ١٤١)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (٢/ ١١٠)، مسلم الثبوت و فواتح الرحموت (١/ ٢٩٠)، فتح الغفار العضد (٢/ ١١٠)، المعتمد (١/ ٣٠٠)، التحقيق، لوحة (١٩١٩)، و إرشاد الفحول (ص ١٣٢)) و ما بعدها، التبيين (١/ ٣٧٨)، التحقيق، لوحة (١٩٤١).

<sup>(</sup>١) أنظر المراجع السابقة.

<sup>(</sup>۲) اختلف أهل العلم فى اسمها و نسبها، فقال بعضهم: خولة بنت ثعلبة و قال بعضهم: خويلة بنت ثعلبة، و قال آخرون: هى خويلة بنت خويلد و قال آخرون: هى خويلة ابنة الدليج، كانت تحت أوس بن الصامت أخى عبادة بن الصامت، فظاهر منها و فيها نزلت آية الظهار كما يذكر الشارح.

أنظر: الاستيعاب (٧٤٣/٢)، الإصابة (٦٨/٨)، مسند أحمد (٦/٠١٦)، سنن البيهقي (٣٨٢/٧)، تفسير الطبري (١/٢٨)، زاد المسير (٨/١٨١).

رسول الله صلى الله عليه و سلم فقالت: ان أوسا (۱) تزوجنى و أنا (شابة) (۱) مرغوب (۱) في، فلما خلاسنى و نثرت بطنى أى كثر ولدى جعلنى عليه كأمه وروى أنها قالت: ان لى صبية صغارا، ان (ع) ضممتهم إليه ضاعوا، و ان ضممتهم إلي جاعوا، فقال عليه السلام: حرمت عليه، فهتفت و شكت، فنزل قوله تعالى: "قد سمع الله (قول التى تجادلك في زوجها (۱)" \_ الآية (۱) \_ ثم لم يختص الحكم بها بالإجماع. (۷)

و سكن هو رشداد بن أوس الأنصارى بيت المقدس، و توفى بالرملة من أرض فلسطين سنة ٣٤ه، و هو ابن اثنتين و سبعين سنة.

أنظر: أسد الغابة (١٧٢/١).

(<sup>۲)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(٣)</sup> ني ب: مرغوبة.

(٤) في د: لأن.

<sup>(ه)</sup> مزيدة من جـ.

(١) سورة المجادلة (١).

أخرج الحاكم فى المستدرك و صححه عن عائشة رضى الله عنها قالت: تبارك الذى وسع سمعه كل شىء، انى لأسمع كلام خولة بنت ثعلبة و يخفى علي بعضه و هى تشتكى زوجها إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم و تقول: يا رسول الله أكل شبابى، و نثرت له بطنى، حتى إذا كبر سنى، و انقطع ولدى ظاهر منى، اللهم إنى أشكو إليك، فما برحت حتى نزل جبريل بهؤلاء الآيات "قد سمع الله قول التى تجادلك فى زوجها" و هو أوس بن الصامت.

أنظر: المستدرك (۲/ ٤٨١)، و أخرج نحوه البيهقى فى السنن الكبرى (۷/ (7.4))، الطبرى فى تفسيره (7.4))، الواحدى فى أسباب النزول (ص (7.4))، ابن الجوزى و ذكره السيوطى فى لباب النقول فى أسباب النزول (ص (7.4))، ابن الجوزى فى زاد المسير (7.4)).

(بالإجماع) ساقطة من جه.

<sup>(</sup>۱) أوس بن صامت بن قيس بن أصرم، أخو عبادة بن الصامت، شهد بدرا و هو الذي ظاهر من امرأته و وطئها قبل أن يكفر، فأمره رسول الله صلى الله عليه و سلم أن يكفر بخمسة عشر صاعا من شعير على ستين مسكينا.

٣٦٢\_\_\_\_\_شرح للنتخب

وكذا آية القذف<sup>(۱)</sup> وردت بسبب قصة عائشة رضى الله عنه، <sup>(۲)</sup> ثم لم يختص الحكم بها.

و كذا نزول آية (٢) اللعان كان بسبب ما قال سعد بن عبادة (٤) ثم لم يختص

<sup>(</sup>۱) و هى قـوله تعـالى: "و الذين يرمـون المحـصنات ثم لم يأتوا بأربعـة شـهـداء فاجلدوهم ثمانين جلدة و لا تقبلوا لهم شـهادة أبدا و أولئك هم الفاسقون، الا الذين تابوا من بعد ذلك و أصلحوا فان الله غفور رحيم". سورة النور (٤ ـ ٥).

<sup>(</sup>۲) قاله سعيد بن جبير، و قيل: بل نزلت بسبب القذفة عاما، لا في تلك النازلة، أنظر تفسير القرطبي (۱۲/ ۱۷۲).

<sup>(</sup>۳) و هى قوله تعالى: "و الذين يرمون أزواجهم و لم يكن لهم شهداء الا أنفسهم فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله انه لمن الصادقين و الخامسة أن لعنة الله عليه ان كان من الكاذبين، و يدرؤا عنها العذاب أن تشهد أربع شهادات بالله انه لمن الكاذبين، و الخامسة أن غضب الله عليه إن كان من الصادقين". سورة النور (٦ ـ ٩).

أخرجه أحمد عن ابن عباس رضى الله عنه بلفظ: لما نزلت "و الذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة و لا تقبلوا لهم شهادة أبدا". قال سعد بن عبادة \_ و هو سيد الأنصار \_: أ هكذا نزلت يا رسول الله؟ فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: يا معشر الأنصار! ألا تسمعون إلى ما يقول سيدكم؟ قالوا: يا رسول الله لا تلمه فإنه رجل غيور، و الله ما تزوج امرأة قط إلا بكرا، و ما طلق امرأة له قط فاجترأ رجل منا على أن يتزوجها من شدة غيرته. فقال سعد: و الله يا رسول الله إنى لأعلم أنها حق و أنها من الله تعالى، و لكنى قد تعجبت انى لو وجدت لكاعا تفخذها رجل لم يكن لى أن أهيجه و لا أحركه حتى آتى بأربعة شهداء فوا الله لا آتى بهم حتى يقضى حاجته، قالوا فما لبثوا إلا يسيرا حتى جاء هلال بن أمية \_ و هو أحد الثلاثة الذين تيب عليهم \_ فجاء من أرضه عشاء فوجد عند أهله رجلا فرأى بعينيه و سمع باذنيه فلم يهجه حتى أصبح فغدا على رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال: يا رسول الله انى جئت أهلى عشاء فوجدت عندها رجلا فرأيت بعينى و سمعت بأذنى، فكره رسول الله صلى الله عليه و سلم ما جاء به و اشتد عليه و اجتمعت الأنصار فقالوا: قد ابتلينا بما قال سعد بن عبادة الآن يضرب رسول الله المحتود الله صلى الله عليه و سلم ما جاء به و اشتد عليه و اجتمعت الأنصار فقالوا: قد ابتلينا بما قال سعد بن عبادة الآن يضرب رسول الله المه الله عليه و سلم ما جاء به و اشتد عليه و اجتمعت الأنصار فقالوا: قد ابتلينا بما قال سعد بن عبادة الآن يضرب رسول الله

به أيضا.

و دخل رسول الله صلى الله عليه و سلم المدينة فوجدهم يسلفون فى الشمار السنة و السنتين، فقال عليه السلام: "من أسلم منكم فليسلم فى كل معلوم و وزن معلوم إلى أجل معلوم". (١) و قد كان سبب هذا النص اسلامهم إلى أجل مجهول، ثم لم يختص بذلك السبب، فلزمهم بالخطاب اعلام الأجل دون غيره، لأن النص مستقل بنفسه، خال عن دليل الخصوص غير (١) سببه فلم يكن السبب بنفسه مخصصا.

صلى الله عليه و سلم هلال بن أمية و يبطل شهادته فى المسلمين. فقال هلال: و الله انى لأرجو أن يجعل الله لى منها مخرجا، فقال هلال: يا رسول الله إنى قد أرى ما اشتد عليك مما جثت به، و الله يعلم انى لصادق، و الله ان رسول الله صلى الله عليه و سلم يريد أن يأمر بضربه إذ أنزل الله على رسوله صلى الله عليه و سلم الوحى، فكان إذا نزل عليه الوحى عرفوا ذلك فى تربد جلده، يعنى فامسكوا عنه حتى فرغ من الوحى فنزلت: "و الذين يرمون أزواجهم و لم يكن لهم شهداء إلا أنفسهم" \_ الآية \_.

أنظر: مسند أحمد (۲۳۸/۱)، و ذكره السيوطى فى لباب النقول (ص ١٥٤)، و أخرج الطبرى فى تفسيره مثله (٨٢/١٨ ـ ٨٣)، ابن الجوزى فى زاد المسير (١٣/٦)، و ذكره السيوطى فى الدر المنثور (١٥/ ٢١)، الواحدى فى أسباب النزول (ص ١٨٠)، أخرجه أبو داود فى سننه، كتاب الطلاق باب فى اللعان. أظر مختصر سنن أبى داود (١٦٧/٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى صحيحه عن ابن عباس رضى الله عنه بلف: من أسلف فى شىء ففى كيل معلوم و وزن معلوم إلى أجل معلوم. كتاب السلم باب السلم فى وزن معلوم (٢/ ٧٨١).

و رواه أحمد فى مسنده عن ابن عباس رضى الله عنه أيضا بلفظ: من سلف فليسلف فى كيل معلوم و وزن معلوم إلى أجل معلوم. (٢٢٢/١). و رواه ابن ماجه فى سننه عن ابن عباس رضى الله عنه أيضا بلفظ: من أسلف فى تمر فليسلف فى كيل معلوم و وزن معلوم إلى أجل معلوم. أبواب التجارات، السلف فى كيل و وزن معلوم إلى أجل معلوم (٣٢/٢)، نصب الراية (٤٦/٤).

 $<sup>(^{(1)}</sup>$  في ج: استبدلت (غير) بـ(عن).

٣٦٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخه

فالحاصل هذا عندنا على أربعة أوجد: (١)

أحدها: أن يكون السبب منقولا مع الحكم، نحو ما روى "أن النبى صلى الله عليه وسلم سهى فسجد" (٢) و "ان ماعازا زنى فرجم" (٣) و نحو قوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه" (٤) و هذا يوجب تخصيص الحكم بالسبب المنقول معه، لأنه لما نقل معه، فذلك تنصيص على أنه بمنزلة العلة للحكم المنصوص، كما لا يثبت الحكم بدون علته لا (٥) يبقى بدون العلة أيضا مضافا إليها، بل البقاء بدونها مضافا إلى علة أخرى.

و الثانى: أن لا يكون السبب منقولا و لكن المذكور (١٠) مما/لا يستقل (٢٠/ب) بنفسه، و لا يكون مفهوما بدون السبب المعلوم به، (٧) فهذا يتقيد به أيضا نحو قول الرجل: أليس لى عليكم كذا؟ فيقول: بلى، أو يقول: أكان من الأمر كذا؟ فيقول: نعم، أو أجل. فهذه الألفاظ لا يستقل بنفسها مفهومة المعنى، فيتقيد بالسؤال المذكور الذى كان سببا لهذا الجواب حتى جعل اقرارا بذلك.

و باعتبار أصل (٨) اللغة "بلى" موضوع للجواب عن صيغة نفى (١) فيه معنى

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (١/ ٢٧١ ـ ٢٧٢)، المغنى فى أصول الفقه (ص (١/ ٢٦٦)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٦٦/٢)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٦٦/٢)، ميزان الأصول.

هذا و قد نقل الشارح هذه الأقسام من أصول السرخسي نصا.

<sup>(</sup>۲) هذا طرف من حدیث عمران بن حصین. أن النبی صلی الله علیه و سلم صلی بهم فسهی فسجد سجدتین ثم سلم. أنظر: سنن النسائی (و معه زهر الربی علی المجتبی، للسیوطی) کتاب السهو، ذکر الاختلاف علی أبی هریرة فی السجدتین (۲۰/۳)، و رواه أحمد عن أبی هریرة (۲۲۷/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سبق تخریجه (ص ۲٦۲) رقم الهامش (۳).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة البقرة ( ۲۸۲).

<sup>(</sup>a) في الأصل: علة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: المنقول.

<sup>(</sup>۲) في جه: استبدلت (به) بهذا).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في جه: أهل.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الاستفهام كما قال الله(١) تعالى: "ألست بربكم، قالوا بلى(٢)".

و "نعم" جواب لما هو محض الاستفهام (٣) كما قال الله (٤) تعالى: "فهل وجديم ما وعد ربكم حقا، قالوا نعم (٥)".

و "أجل" تصلح لهما.

و قد تستعمل "بلى" و "نعم" فى جواب ما ليس باستفهام على أن يقدر فيه معنى الاستفهام، أو يكون مستعارا عنه، و هذا مذهب أهل اللغة. (٢)

- (۱) في جميع النسخ: استبدلت (نفي) بـ(هي) و هو تصحيف، و قد صححته من أصول السرخسي (١/ ٢٧١)، لما رأيت أن الشارح قد نقل هذه الوجوه منه بحروفه كما أشرت إليه قبل قليل.
  - (١١) (الله) ساقطة من ب، و كذا في أصول السرخسي.
    - <sup>(۲)</sup> سورة الأعراف (۱۷۲).
      - <sup>(٣)</sup> في جه: للاستفهام.
  - (نا) (الله) ساقطة من ب، و كذا في أصول السرخسي.
    - (٥) سورة الأعراف (٤٤).
- (۱) إعلم أن موجب "نعم" تصديق ما قبله من كلام منفى أو مثبت استفهاما كان أو خبرا، كما إذا قيل لك: قام زيد، أو أقام زيد؟ أو لم يقم زيد، أو ألم يقم زيد؟ فقلت: نعم، كان تصديقا لما قبله و تحقيقا لما بعد الهمزة.
- و موجب "بلى" إيجاب ما بعد النفى استفهاما كان أو خبرا، فإذا قيل: لم يقم زيد، أو ألم يقم زيد؟ فقلت: بلى، كان معناه: قد قام.
- فإذا قال الرجل لآخر: أليس لى عليك ألف درهم؟ فقال: بلى، يكون إقرارا، لأنه لما كان تصديقا لما بعد النفى كان معناه: لك على ألف درهم. و لو قال: نعم ينبغى أن لا يكون إقرارا، لأن نعم فى الاستفهام تصديق لما بعد الهمزة، فكان
- معناه: ليس لك على ألف درهم.
  و لهذا قالوا: لو قيل في جواب قوله تعالى: ألست بربكم؟" "نعم"، مكان
  "بلى" لكان كفرا. هذا كله بحسب اللغة، لكن بحسب العرف لا فرق بين "نعم"
  و "بلى" في جنس هذه المسائل، فيكون الكل إقرارا، حتى ألزمه القاضى المال
  في المسلمين بالوجهين تغليبا للعرف على اللغة، و إليه أشير في المنتقى و شرح
  المقدمة لابن الحاجب.

فأما مذهب محمد رحمه الله فقد ذكر في كتاب الإقرار مسائل (۱۱) بناها على هذه الكلمات من غير استفهام في السؤال و احتمال استفهام و جعلها إقرارا صحيحا بطريق الجواب، وكأنه ترك اعتبار حقيقة اللغة فيها بعرف (۲۱) الاستعمال. (۳)

و الثالث: أن يكون مستقلا بنفسه، مفهوم المعنى، (و) (٤) لكنه خرج جوابا لسؤال (٥) و هو غير زائد على مقدار الجواب، فهذا (١) يتقيد بما (٧) سبق، و يصير ما ذكر في السؤال كالمعاد في الجواب، لأنه بناء عليه. (٨)

و بيان هذا فيمن قال لغيره: تعالى، (٩) تغد معي، فقال: ان تغديت فعبدى

أنظر: التحقيق، لوحة (٥٠/ب \_ ٥١/أ)، التبيين (١/ ٣٨٤ \_ ٣٨٥)، كشف الأسرار على المنار (٢٦٨/٢).

<sup>(</sup>۱۱) (مسائل) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في أصول السرخسي: لعرف.

<sup>(</sup>۱۳) أنظر: أصول البزدوى (۲۹۸/۲)، المبسوط (۱۵/۱۸)، و فى كشف الأسرار على البزدوى قوله (فأما مذهب محمد) ... الخ مذكور بحروفه، أنظر (۲۷۰/۲).

<sup>(</sup>نا (الواو) زدناها من أصول السرخسى (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٥) في أصول السرخسي: للسؤال.

<sup>(</sup>۱) فى أصول السرخسى: فبهذا، و فى هامش أصول السرخسى رقم (١): فهذا كما فى الشرح.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی د: مما.

<sup>(&</sup>lt;sup>(^)</sup> و لكنه يحتمل الابتداء لاستقلاله، فإذا نواه يصدق ديانة و قضاء، كذا في التحقيق، لوحة ((٥١/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> (تعال) ساقطة من ج.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

حر، فهذا يختص بذلك الغداء<sup>(١)</sup> المدعو إليه. <sup>(٢)</sup>

و لو قالت له إمرأته: انك تغتسل الليلة في هذه الدار<sup>(٣)</sup> من جنابة فقال: ان اغتسلت فعبدي حر، فانه يختص بذلك الاغتسال المذكور في السؤال.

و الرابع: أن يكون مستقلا بنفسه، زائدا على ما يتم به الجواب بأن تقول: ان تغديت اليوم، أو (ان) (٤٠) اغتسلت الليلة، فموضع الخلاف هذا الفصل.

فعندنا لا يختص مثل هذا العام بسببه، حتى لو تغدى مع غيره يحنث فى يمينه، (٥) لأن فى تخصيصه به الغاء الزيادة، و فى جمله نصا (١) مبتدأ اعتبار الزيادة التى تكلم بها، و إلغاء الحال و اعتمال كلامه أولى من الغاء بعض كلامه، (٧) لأن السبب ساكت عن إيجاب القصر عليه، و الزيادة ناطقة بالعمل بها،

<sup>(</sup>۱) حتى لو تغدى فى ذلك اليوم فى منزله، أو تغدى معه فى يوم آخر لم يحنث خلاف لزفر رحمه الله، لأنه أخرج الكلام مخرج الجواب ردا عليه و هو الها دعاء إلى ذلك الغداء، فيتقيد به و يصير كأنه قال: ان تغديت الغداء الذى دعوتنى إليه فكذا، و هذا كالشراء الدراهم تنصرف إلى نقد البلد بدلالة الحال. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) ليس في أصول السرخسي: المدعو إليه.

<sup>(</sup>٣) في أصول السرخسي: تغتسل في هذه الدار الليلة \_ بتقديم الدار على الليلة \_ .

<sup>&</sup>quot; زدته من أصول السرخسى (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٥) ليس في أصول السرخسي قوله: حتى لو تغدى مع غيره يحنث في يمينه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: أيضا.

<sup>(</sup>v) قال في أصول السرخسى: و الغاء الحال و العمل بالكلام لا بالحال فاعمال كلامه مع الغاء الحال أولى من الغاء بعض كلامه.

٣٦٨ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فلا(۱) تخصيص. (۲)

و فيما لا يستقل/بنفسه قيدناه بالسبب باعتبار ان الكل صار بمنزلة (١٠٣) كلام واحد، فلا يجوز اعمال بعضه دون البعض.

و فيما إذا كان مستقلا بنفسه، ولم يزد على قدر الجواب ابتنى على السؤال، لأنه جواب عنه وصار بمنزلة الحكم للعلة على مامر. و بعض الكلام من الجملة وصار مقتضيا حكاية ما في السؤال أي ان اغتسلت عن ذلك السبب الذي قلته فعبده حر، و كذلك قوله: "ان تغديت كذا" اختص بالغداء المدعو إليه.

و فيما إذا كان مستقلا و زائدا على الجواب فحينئذ يكون عاما عندنا خلاف للبعض كما مر بيانه فى القسم (٢) الرابع، (٤) فان عنى به الجواب فى صورة الخلاف صدق فيما بينه و بين الله تعالى، (٥) و تصير الزيادة توكيدا (و على قول بعض العلماء هذا يحمل على الجواب أيضا باعتبار الحال، فيكون ذلك عملا بالمسكوت و تركا للعمل بالدليل، لأن الحال مسكوت عنه، و الاستدلال بالمسكوت يكون استدلالا بلا دليل، فكيف يجوز باعتباره ترك العمل بالدليل و هو المنصوص) (١) لأنه يجوز إرادة الجواب مع ذكر الزيادة. قال الله تعالى: "و ما تلك بيمينك يا موسى قال: هى عصاى، اتوكأ عليها، و أهش بها على غنمى، و لى فيها مآرب

<sup>(</sup>۱) نید: بلا.

و قال في التحقيق: لأن العمل بالكلام، لا بالحال، لأنه ظاهر، و الحال أمر مبطن فيكون الكلام صريحا في إفادة العموم، و الحال دلالة في اختصاصه بالسبب، و لا عبرة لها مع الصريح، فلذلك رجحنا اللفظ و جعلناه ابتداء.

<sup>(</sup>T) في الأصل و في ب: التقسيم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر (ص ٣٦٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> و لكنه لا يصدق قضاء، لأنه خلاف الظاهر، كما سيشير إليه الشارح في آخر الفقرة، و كذا قال في التحقيق، لوحة (٥١/ب).

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين ساقطة من الأصل، ب، د. و زيادة من ج، و ورد فى أصول السرخسى بحروف مع ما قبله. أنظر: أصول السرخسى (۲۷۲/۱). هذا و قد نقل الشارح هذه الأقسام الأربعة إلى هنا من أصول السرخسى نصا سوى بعض الاختلافات البسيطة التى أشرت إلى كل منها فى موضعها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أخرى"(١) و قال الله(٢) تعالى لعيسى عليه السلام: "أ أنت قلت للناس اتخذونى و أمى إلهين من دون الله، قال: سبحانك ما يكون لى أن أقول ما ليس لى بحق"(١) و كذا فى قوله عليه السلام: "هو الطهور ماؤه، و الحل ميتته"(٤) كما مر،(٥) و لا يصدق قضاء، لأنه خلاف الظاهر.

و على هذا قال أبو يوسف رحمه الله: إذا قالت امرأة لزوجها "انك تزوجت علي" فقال الزوج: "كل امرأة لى فهى (٢) طالق" لم تطلق هذه لأن غرضها من هذا السؤال طلاق غيرها، وكلام الزوج خرج جوابا لسؤالها تطييبا لقلبها، فضمن إعادة ما فى السؤال. و المجيب جاز أن يزيد على قدر الجواب و يجعل ذلك جوابا كما مر آنفا، و مهما (٧) قامت الدلالة على أنه أراد الجواب (٨) لأن غرض الحالف تطييب قلبها، وذا الما يحصل بطلاق غيرها، لا بطلاقها، الا أن أبا حنيفة و محمدا رحمهما الله يقولان: الزيادة متحققة، و ما ذكرت (١) من الغرض محتمل متردد، لأنه كما احتمل أن يكون غرضه تطييب قلبها، احتمل أن يكون غرضه مغايظتها و طلاق غيرها / فعلف بطلاقها و طلاق غيرها / فبعل

<sup>(</sup>۱) سورة طد (۱۸).

<sup>(</sup>الله) ساقطة من ج. (الله)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة المائدة (۱۱۹).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود عن سيعد بن سلمه من آل ابن الأزرق في كتاب الطهارة باب الوضوء باء البحر (٦٤/١).

و رواه ابن مجاجه عن ابن الفراسى فى أبواب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر (٧٦/١). و روى الترمذى عن سعيد بن سلمه أيضا مثله فى أبواب الطهارة، باب مجا جاء فى البحر أنه طهور، و قال: هذا حديث حسن صحيح. (٨٧/١)، ٨٨، ٨٩).

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> أنظر (ص ٣٦٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> (فهی) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ج: ههنا.

من الأصل وب: للجواب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: ذكر.

<sup>(</sup>۱۰) في د: مغالطتها.

۳۷۰\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و منها ما قال بعضهم: ان القرأن في النظم يوجب القران في الحكم، مثل قول بعضهم في قوله تعالى: "أقيموا الصلاة و أتوا الزكاة" ان القران يوجب أن لا يجب على الصبى. قالوا: لأن العطف يقتضى المشاركة، و اعتبروا بالجملة الناقصة فهذا فاسد، لأن الشركة انما وجبت في الجملة الناقصة لافتقارها إلى ما يتم به، فإذا تم بنفسه لم تجب الشركة الا مما يفتقر إليه. و لهذا قلنا في حق الرجل لامرأته: "ان دخلت الدار فأنت طالق و عبدى حر" أن العتق يتعلق بالشرط لأنه في حق التعليق قاصر.

جوابا للشك. (۱۰ (۱۰۳)

قوله: (ومنها (۲) ما قال بعضهم أن القران في النظم يوجب القران في الخكم) (۳) قال بعض الأحداث من الفقهاء أن القران في النظم يوجب المساواة في

<sup>(</sup>١١) أنظر: كشف الأسرار على المنار (١٠/٠٤) التحقيق، لوحة (٥١/ب) .

هذا وقد ذكر السرخسى قسما آخر فى ضمن القسم الرابع حيث قال: و من هذه الجملة: تخصيص العام بغرض المتكلم، فان من الناس من يقول يختص الكلام بما يعلم من غرض المتكلم، لأنه يظهر بكلامه غرضه، فيجب بناء كلامه فى العموم و الخصوص و الحقيقة و المجاز على ما يعلم من غرضه، و يجعل ذلك الغرض كالمذكور. و على هذا قالوا: الكلام المذكور للمدح و الذم و الثناء و الاستثناء لا يكون له عموم، لأنا نعلم أنه لم يكن غرض المتكلم به العموم.

و عندنا هذا فاسد، لأنه ترك موجب الصيغة بجرد التشهى، وعمل بالمسكوت، فان الغرض مسكوت عنه، فكيف يجوز العمل بالمسكوت و ترك العمل بالمنصوص باعتباره؟ ولكن العام يعرف بصيغته، فإذا وجدت تلك الصيغة و أمكن العمل بحقيقتها يجب العمل.

أنظر: أصول السرخسي (٢٧٣/١).

أ أى من العمل بالوجوه الفاسدة. كذا في كشف الأسرار (٢٦١/٢).

<sup>(</sup>۱) أنظر تفصيل المسألة: أصول السرخسى (۲۷۳/۱)، أصول البزدوى و كشف الأسرار (۲۲۱/۲)، ميزان الأصول (ص ٤١٥)، المغنى في أصول الفقه (ص ۱۷۸) كشف الأسرار على المنار (٤٣٢/١)، نور الأنوار (٤٣٢/١)، فتح الغفار (٢٨٨ - ٥٩)، الأسرار على المزقاة مع حاشية الإزميرى (١٤٤/١)، التبصرة (ص ٢٢٩)، شرح الكوكب المنير (٢٥٩/٣)، التمهيد للاسنوى (ص ٢٧٣)، المسودة (ص ٢٤٠)، جمع الجوامع

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا۳۷۱

الحكم. (١) و قال عامة أهل الأصول لا يوجب. (٢)

و صورته: (٣) ان حرف الواو متى دخلت بين الجملتين التامتين كل جملة مبتدأ و خبر، كقوله: جاءنى زيد و تكلم عمرو، (٤) فالجملة المعطوفة هل تشارك المعطوف عليها فى الحكم الملفوظ بها. (٥)

و أجمعوا أن المعطوف إذا كان ناقصا بأن لم يذكر فيه الخبر، فانه يشارك المعطوف عليه في خبره، و يشاركه في حكمه، كقوله: (١٦) "زينب طالق و عمرة"، فان قوله: "و عمرة" يشارك زينب في وقوع الطلاق، لكونه ناقصا لا يفيد بنفسه دون المشاركة في خبر الأول.

و على هذا قالوا: إن الزكاة لا تجب على الصبى، لأنه عطف الزكاة على الصلاة (١) ، (٨) فيجب أن تشارك الزكاة الصلاة في الحكم. (١) ثم الصلاة لا تجب عليه، (١٠) فكذا الزكاة تحقيقا (١١) للمشاركة بين المعطوف و المعطوف

مع حاشية البناني (١٩/٢)، التوضيح مع التلويح (١٩٤/١)، التحقيق لوحة (٥١/٠)، التبيين (١٣٨٧)، اللمع (ص ٤٣).

<sup>(</sup>١) نقل الشارح هذه الجملة بحروفها من أصول السرخسى (٢٧٣/١).

و في التحقيق: قال ذلك بعض أهل النظر ممن لا سلف له. أنظر لوحة (٢٥/أ)، كشف الأسرار على البزدوي (٢٦١/٢).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  كذا في ميزان الأصول (ص  $^{(8)}$ ).

<sup>(</sup>٣) نقل الشارح هذه الصورة من ميزان الأصول. أنظر (ص ٤١٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ليس في الميزان: كقوله: جاءني زيد و تكلم عمرو، و هو من أصول السرخسي (٢٧٤/١).

<sup>(°)</sup> في الميزان: في الحكم المنوط به.

کی المیزان: کی احکم المتوط ب

أن في الميزان: كقولك. وعلى هذا الأصل، تعلق بعض الفقهاء في نفى وجود الزكاة على الصبى المنافي ا

يقوله تعالى: "و أقيموا الصلاة و آتوا الكاة" البقرة (٤٣، ٨٣، ١١٠)، النساء (٧٧)، النور (٥٦)، المزمل (٢٠) \_ عطف الزكاة على الصلاة، و انظر أيضا في التوضيع (١٩٥/١).

<sup>) (</sup>في الحكم) مزيدة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> (في الحكم) ساقطة من د، و كذا في الميزان.

١٠٠ في الميزان: ثم لا تجب الصلاة عليه.

<sup>(</sup>۱۱۱) في د: تخفيفا.

٣٧٢\_\_\_\_\_شرح للنتخب

عليه. (۱)

و شبهة هؤلاء أن الواو للعطف لغة، (٢) و لهذا تسمى "واو العطف" عند أهل اللغة، و مقتضى العطف هو الشركة فى الخبر، (٣) لأن خطاب الشرع محمول على ما يتفاهم من المخاطبات فيما بيننا، و الواحد (٤) منا لو قال: "جاءنى زيد و عمرو" يفهم منه الشركة بينهما فى المجىء، كأنه قال: "جاءا". و كذا لو (٥) قال: "زينب طالق و عمرة" شاركت عمرة زينب فى وقوع الطلاق عليها. (٢)

و كذا إذا دخل بين كلامين تامين، (٧) كقوله: "ان دخلت هذه الدار فامرأته طالق و عبده حر". فان الطلاق و العتاق يتعلق بالشرط، و ان كان قوله: "و عبده حر" كلاما تاما بنفسه، مفيدا للحكم بذاته، فلو اعتبرا منفصلين لما تعلق الأول بالشرط، و لهذا قلتم في قوله تعالى: "و لا تقبلوا لهم شهادة أبدا (٨) انه يشارك

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: أصول السرخسى (۲۷۳/۱)، أصول البزدوى مع الكشف (۲۹۱/۲)، فتح الغفار (۱/۹۹)، شرح الكوكب المنير (۳/۲۱).

<sup>(</sup>۱) أنظر تفصيل الكلام على معانى الواو: أصول البزدوى و كشف الأسرار (۱۸۸/۱)، التـوضيح مع التلويح (۱۸۸/۱)، التـوضيح مع التلويح (۱۸۸/۱)، القـواعد و الفـوائد الأصـوليـة لابن اللحـام، دار الكتب العلميـة، ۱۹۸۳ (ص ۱۹۸۳)، جـمع الجـوامع مع حاشـيـة البنانى (۱/ ۳۱۵)، المسـودة (ص ۳۵۵)، المعتـمد (۱۸/۲)، شرح الكوكب المنير (۱/ ۲۲۹)، التـمهـيد للأسنوى (ص ۲۰۸)، مختصر ابن الحاجب (۱/ ۱۸۹۹)، مسلم الثبوت (۱/ ۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) إلى هنا انتهى نقل الشارح من ميزان الأصول بالنص. أنظر (ص ٤١٥ ـ ٤١٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في جـ: فالواحد.

<sup>(</sup>ه) في ج: استبدلت (لو) بـ(إذا).

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب: عليهما.

<sup>(</sup>Y) قال في الميزان: إذا كان المعطوف متعربا عن الخبر، فانه يشارك الأول في خبره، فيجب القول بالشركة في الأصل.

و ان كانا كلامين تامين إلا عند التعذر. أنظر (ص ٤١٦).

<sup>(</sup>٤) سورة النور (٤).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

الجلد في كونه جزاء، و لأنه معطوف عليه مع أن كل واحد منهما جملة تامة. (١) و عندنا: هذا فاسد، و هو من جنس العمل بالمسكوت، (٢) لأن هذه الواو

و عندنا: هذا فاسد، و هو من جنس العمل بالمسكوت، " لان هذه الواو ساكتة (٣) عن جعل الجمل كلاما واحدا و جعل خبر للأولى خبرا للأخرى، (٤) لأن (٤) / أ) الخبر منصوص عليه في الأخرى، فاستغنى عن خبر الأولى، و لأنا (٥)

(١/١٠٤) الخبر منصوص عليه في الاخرى، فاستغنى عن خبر الاولى، و لانا متى جعلنا ذلك صار خبر كل جملة خبرا للجميع، كما لو لم يوجد الا خبر واحد فانه يكون خبرا للجملة، و انه ساقطة باجماع أهل اللسان.
و قوله (مقتضى العطف (٢) الشركة في الخبر) قلنا: نعم، لكن هذه الواو

للنظم، و ليس فى واو النظم (دليل) (٧) المشاركة فى الخبر، و الها المشاركة فى الخبر عند واو العطف لحاجة الجملة الناقصة إلى الخبر لا لعين الواو، و هذه الحاجة تنعدم فى واو النظم، لأن كل واحد من الكلامين تام بها ذكر له من الخبر. (٨)

بالتفصيل بعد قليل.

<sup>(</sup>۱) نقل الشرح من قوله (صورته) إلى قوله (جملة تامة) من ميزان الأصول. أنظر (ص ٤١٥، ٤١٥). (ص ٤١٥، ٤١٥).

<sup>(</sup>۲) و ترك العمل بالدليل لأجله، كذا في أصول السرخسى (۲۷۳/۱).

<sup>(</sup>۳) لأنها قد تكون واو النظم، و ليس فى واو النظم دليل المشاركة بينهما فى الحكم، و انما هو فى واو العطف. أنظر المصدر نفسه و سيجىء ذكر هذه المسألة

<sup>&</sup>quot; في ب، ج، د: خبر للأولى خبرا للأخرى.

نى الأصل، ب: لأنا (بدون الواو).

<sup>&#</sup>x27;'' في الاصل، ب: لانا (بدون الواو). <sup>(۱)</sup> في ج: العطفين.

<sup>(</sup>۷) مزیدة من جـ. (۱)

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> كذا في أصول السرخسي (٢٧٣/١).

وفرق ما بينهما: (١) ان واو النظم يدخل بين جملتين كل واحد منهما (تام) (٢) بنفسه مستغن (٣) عن خبر الآخر، كقول الرجل: "جاءنى زيد و تكلم عمرو (٤) و سكت بكر". فهذه كلمات اتفقت نظما. و معنى الاتفاق نظما أن يكون الكلام جملا تامة، و لو فصل بعضها عن بعض لأفاد كما لم يفصل. فذكر (٥) و الواو بين هذه الجمل لحسن نظم الكلام به، لا للعطف، فلهذا (١) تسمى "واو النظم (٧)

<sup>(</sup>۱) قال صدر الشريعة في الفرق بينهما: ان الشركة بين المعطوف و المعطوف عليه اتما تثبت إذا افترقت الثانية إلى ما قبلها، فقوله "و عبدى حر"، في قوله: "ان دخل الدار فأنت طالق و عبدى حر" يورد اشكالا، لأنها جملة تامة غير مفتقرة إلى ما قبلها، فينبغى أن لا يتعلق بالشرط، بل يكون كلاما مستأنفا عطفا على المجموع.

فأجاب بأنها فى قوة المفرد فى حكم الافتقار مع انها جملة تامة لأن مناسبتها الجزاء فى كونهما جملتين اسميتين ترجح كونها معطوفة على الجزاء، لا على مجموع الشرط و الجزاء، و إذا كانت معطوفة على الجزاء تكون فى قوة المفرد.

و هذا إذا كان المعطوف مفتقرا إلى ما قبلها حقيقة كما فى المفرد أو حكما، كما فى الجملة التى يمكن اعتبارها فى قوة المفرد، فحينئذ يحمل على الشركة لتكون الواو جارية على أصلها بقدر الإمكان.

أما إذا لم يمكن حملها على الشركة، فلا تحتمل وحذا إذا كان المعطوف جملة لا تكون فى قوة المفرد فلا تكون مفتقرة إلى ما قبلها أصلاكما فى "أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة" فالواو تكون لمجرد النسق و الترتيب. أنظر: التوضيح مع التلويح (١٩٥/١)، و أيضا كشف الأسرار على البزدوى (٢٦١/٢).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ب، د. و زدته من ج. و في أصول السرخسى: تامة

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في أصول السرخسي:مستغنية. (۲۷۳/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نقل الشارح من قوله (فرق ما بينهما) إلى قوله (و تكلم عمرو) من أصول السرخسى بالنص. أنظر (۲۷۳/۱).

فى الأصل، ب، د: ذكروا. و في ج: ذكر، و نحن أثبتناه، لأنه كذا في أصول السرخسى. و الشارح نقل هذه الجملة بحروفها منه. أنظر ( ٢٧٣/١ ـ ٢٧٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> ني جـ: فهذا.

<sup>(</sup>۲۱۹/۲) أنظر: حاشية الإزميري على المرقاة (۱۱۹/۲).

وبيانه في قسوله تعالى: "لنبين لكم و نقسر () (١) في الأرحام (ما نشاء) (٢). (٣) و قال الله (٤) تعالى: "فإن يشا الله يختم على قلبك و يمح الله الباطل"(٥) و قوله تعالى: "و ريشا و لباس التقوى". (٢)

و أما (٧) واو العطف فيانها تدخل (بين) (٨) جملتين، احديه ما (٩) ناقصة و الأخرى تامة (۱۰۰ بأن لا يكون خبر الناقص مذكورا فلا يكون مفيدا بنفسه و لا بد من جعل الخبر الأول خبرا له(١١١) حتى يصير مفيدا له، كقوله: "جاءني زيد و عمرو"، و هذا الواو للعطف، لأنه لم يذكر لعمرو خبرا، و لا يمكن جعل (هذا) (١٢) الخبر الأول خبرا له الا بأن (١٣) يجعل الواو للعطف حتى يصير ذلك الخبــر

<sup>(</sup>ما) زيادة من جميع النسخ.

ساقطة من الأصل.

سورة الحج (٥).

<sup>(£)</sup> (الله) ساقطة من د.

سورة الشوري (٢٤).

سورة الأعراف (27).

في الأصل، ب، ج: فأما. وفي د: وأما، وكذا في أصول السرخسي.

ساقطة من الأصل، ب، د. و في جـ: من، و صححته من أصول السرخسي.

في الأصل، ب: احديها.

في أصول السرخسي: أحدهما ناقص، و الآخر تام. أنظر الصفحة نفسها.

في أصول السرخسي: و لا بد من جعل الخبر المذكور للأول خبرا للثانية.

أكملته من أصول السرخسي.

في جميع النسخ: ان \_ بدون الباء في أولها \_ و قد صححته من أصول السرخسي.

٣٧٦\_\_\_\_\_شرح للنتخب

كالمعاد ،(١) و هذه طريقة بعض مشايخنا. (٢)

و عند المحققين من مشايخنا رحمهم الله (٣) ان الواو للعطف أيضا إذا عطفت الجملة التامة على الجملة التامة، (٤) الا أن الاشتراك في الخبر ليس من حكم مجرد العطف بل باعتبار حاجة المعطوف إليه إذا لم يذكرله خبرا، و لا حاجة إذا ذكر له خبرا. (٥)

و هذا لأن فى اثبات الشركة/مخالفة الأصل و قلب الحقيقة، لأن الأصل ( المدارب) أن كل كلام تام منفرد بنفسه و حكمه، فجعل الكلامين كلاما واحدا قلب الحقيقة، فلا يصار إليه الا عند الضرورة، و فى المعطوف الناقص ضرورة ليصير مفيدا، فوجب القول بالشركة، و كذا فى الجملة الناقصة من حيث المعنى بأن كان (٢٠) لا يحصل غرضه و مقصوده بها (٧) كما فى قوله: "ان دخلت الدار فامرأته

<sup>&#</sup>x27;' نقل الشارح من قوله (و بيان) إلى قوله (كالمعاد) من أصول السرخسى (٢٧٤/١). ثم قال السرخسى رحمه الله: لأن موجب العطف الاشتراك بين العطف و المعطوف عليه فى الخبر، فمن قال بالقول الأول فقد ذهب إلى التسوية بين واو العطف و واو النظم باعتبار أن الواو فى أصل اللغة للعطف و موجب العطف الاشتراك، و مطلق الاشتراك يقتضى التسوية، فذلك دليل على أن القران فى النظم يوجب المساواة فى الحكم. أنظر (٢٧٣/١).

<sup>(</sup>۲) لم أقف في كتاب الحنفية على التصريح بالمراد من قوله (بعض مشايخنا) على ما بحثت و لكن جاء في كتب غير الحنفية أن أبا يوسف من الحنفية و المزنى من الشافعية رحمهما الله قد ذهبا إلى هذا القول.

أنظر: المسودة (ص ١٤٠)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (١٩/٢)، التبصرة (ص ٢٢٩)، التبصرة (ص

و يفهم من إشارة صدر الشريعة أن محمدا ذهب مذهب أبى يوسف رحمهما الله. أنظر: التوضيح (١٩٤/١)، و أيضا أصول البزدوي مع كشف الأسرار (١١٣/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (رحمهم الله) ساقطة من جـ، د.

<sup>(</sup>التامة) ساقطة من جـ، د. (التامة)

<sup>(</sup>ه) وقد نقلت ما ورد في التوضيح من البيان الذي يوضح كلام الشارح على أحسن وجه، و أشرت إلى مراجعه. أنظر (ص، ٣٧٤) رقم الهامش ١٠.

<sup>(</sup>٦) في ب: استبدلت (كان/ بـ(كل واحد).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ني جـ: لها .

طالق و عبده حر" فان كل واحد منهما كلام(١١) تام في نفسه إيقاعا لا تعليقا بالشرط، و التعليق تصرف آخر سوى الإيقاع، ففيما (٢) يرجع إلى غرضه و هو تعليق احدى الجملتين ناقصة، فكان (٢٠) العطف عليه دليلا على أنه أراد به المشاركة بينهما في التعليق، فكانت الجملة ناقصة من حيث المعنى و الغرض حتى أنه إذا كان في موضع يحصل (٤) العرض بدون المشاركة لا يتعلق كما لو قال: "ان دخلت الدار فزينب طالق و عبدرة طالق" فيان عبدرة تطلق في الحال، فعلمنا أن غرضه في حق عمرة تنجيز الطلاق دون التعليق، إذ لو كان غرضه التعليق لاقتصر على قوله: "و عمرة" لأن (٥) به كفاية، فلما لم يقتصر عليه و أفرد له بالخبر دل أن مقصوده التنجيز. (٦)

فأما في مسألتنا فالخبر الأول لا يصلح خبرا للثاني، فلهذا علقنا العتق بالدخول، وكذا إذا قال: "إن دخلت الدار فزينب طالق ثلاثا وعمرة طالق" يتعلق طلاق عمرة كما يتعلق طلاق زينب، لأنه لا يمكن التعليق بذلك الشرط مع غرض وقوع الثلاثة في حق زينب، وقوع الواحدة في حق عمرة إلا بذكر الخبر مفردا في حق عمرة، إذ لو لم يذكر الخبر لوقع على عمرة ثلاثا كما على زينب، (٧) فمست الضرورة إلى إفراد الجملة الثانية بالخبر. (٨) فعلم بهذا أن الشركة ليست بموجب الواو، غير أنها إذا دخلت في الجملة الناقصة جعلت للشركة باعتبار الضرورة و هو

<sup>(</sup>كلام) ساقطة من ج، د.

في الأصل: فهما.

<sup>(</sup>٣) ني جه: وكان.

في الأصل: جعل.

في الأصل: لأنه. (0)

أنظر: أصول السرخسي (٢٧٤/١)، أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٢٦٢/٢) ميزان الأصول (ص ٤١٧)، التحقيق لوحة (٥٢/ب)، التبيين (٣٨٨/١).

نقل الشارح من قوله (إذا قال: "ان دخلت الدار ...) إلى قوله (كما على زينب) بحروفه من ميزان الأصول. أنظر (ص٤١٧).

أنظر: المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (١٦/٢) ، التبيين (١/٠٩١).

٣٧٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

القصور. (١)

فإن قيل: /لوكان القصور موجبا للشركة لثبتت الشركة بينهما (١٠٥/أ) إذا ذكر الجملتين أعنى الكاملة و الناقصة، و لم يتوسط بينهما حرف العطف، وحيث لم يثبت، دلنا ذلك (على) (٢) أن الموجب للشركة هو الواو، وقد وجد فى الجملتين التامتين فثبتت الشركة.

قلنا: جاز أن يكون القصور موجبا للشركة بشريطة الواو، أو (٣) تكون الواو موجبا للشركة بشريطة القصور، فأيا (٤) ما كان لاتثبت الشركة في جملتين التامتين حتى إذا وجد القصور في الجملة التامة باعتبار التعليق تثبت الشركة أيضا كما مر. (٥)

فإن قيل: لو قال رجل: "ان دخلت الدار فأنت طالق و عبده حر ان كلمت فلانا إن شاء الله" ينصرف الاستثناء إلى اليمينين مع أن كل جملة تامة تعليقا.

قلنا: الاشتراك بين الجملتين فى تلك الصورة للإفتقار أيضا لأن الجملة الثانية كاملة من حيث انها تعليق تحصيل و تعليق ابطال و الأول و ان كان كاملا من حيث انه تعليق تحصيل لكنه ناقص من حيث انه تعليق ابطال، إذ التعليق نوعان: تعليق تحصيل و هو التعليق بشرط يوقف عليه، و تعليق ابطال: و هو التعليق بشرط لا يوقف عليه، كمشيئة الله تعالى و غير ذلك، و ههنا غرض التعليق بشرط لا يوقف عليه، كمشيئة الله تعالى و غير ذلك، و ههنا غرض الحالف تعليق ابطال بدليل الاستثناء و الأول ناقص من حيث انه تعليق، إبطال و يجعل (١٦) خبر الثانى خبر الأول.

فإن قيل: لو ذكر مكان الاستثناء مشيئة فلان بأن قال: "و عبده حر ان كلمت فلانا إن شاء فلان" ينصرف إلى اليمينين، و على قضية ما قلتم وجب أن يتعلق

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: ميزان الأصول (ص ٤١٧).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ب، د. و قد أكملته من ج.

<sup>(</sup>٣) في الأصل، ب، جـ: و.

<sup>&</sup>quot; في ب، جه: و أيا.

<sup>(</sup>ه) أنظر (ص ٣٧٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی د: فیجعل.

قسم التحقيق.......

العتاق بمشيئة فلان دون الطلاق، لأن الكل تعليق تحصيل فلا افتقار لأحدى الجملتين بالأخرى.

قلنا: الجملة الثانية كاملة من حيث انه تعليق و تفويض، لأن التعليق بمشيئة فلان تفويض و تمليك، و لهذا يقتصر على المجلس، و الأول ناقص من حيث انه تفويض، فيجعل (١) خبر (٢) الثاني خبر الأول للافتقار.

<sup>(</sup>۱) في الأصل و في ب، جـ: فجعل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> (خبر) ساقطة من جـ.

## فصل في الأمر

و هو من قبيل الوجه الأول من القسم الأول مما ذكرنا من الأقسام.

فإِن صيغة الأمر لفظ خاص من تصاريف الفعل وضع لمعنى خاص، و هو طلب الفعل.

و موجبه عند الجمهور الإلزام إلا بدليل.

(فسل: فى الأمر) (١) أراد بـ (الوجه الأول) الخاص، و بـ (القسم الأول) ما ذكر فى أول الكتاب الأول فى وجوه النظم صيفة و لغة . لما كان الوجه الأول معتملا أن يراد به الوجه الأول/من القسم الثانى و الثالث و الرابع ( ١٠٥/ب)

الما فرغ المؤلف رحمه الله عن بيان الشمانين قسما، بدأ بالأمر لأن معظم الابتلاء به و بالنهى. و قد قال السرخسى رحمه الله: أحق ما يبتدأ به فى البيان الأمر و النهى، لأن معظم الابتلاء بهما و معرفتهما تتم معرفة الأحكام، و يتميز الحلال عن الحرام. و قدم المؤلف الأمر على النهى، لأنه وجودى، و النهى عدمى، و الوجودى راجح على

و قدم المؤلف الامسر على النهى، لانه وجنودى، و النهى عندمى، و الوجنودى راجح على العدمى و أشرف، لأنه أول مرتبة ظهرت لتعلق الكلام الأزلى إذ الموجودات كلها وجدت بخطاب "كن" على ما هو المختار.

أنظر: التبيين (۲۹۲/۱)، أصول السرخسى (۲۱/۱)، المرآة على المرقاة (۲۵/۱)، وانظر ما ورد في باب الأمر من التعريفات و الأحكام: أصول السرخسى (۲۱/۱)، التقويم، لوحة (٤/١)، أصول البزدوى (۲۱/۱)، المغنى في أصول الفقه (ص ۲۷)، التعريم مع التيسير (۲۳۶۱)، ميزان الأصول التوضيح مع التلويح (۲۸۳۱)، التحرير مع التيسير (۲۶۱۱)، ميزان الأصول (ص ۸۰)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (۲۶۱۱)، البرهان (۲۹۸۱)، المتعقول المستصفى (۲۱/۱۵)، المنخول (ص ۸۱)، الاحكام للآمدى (۲۸۸/۱)، منهاج العقول مع الاسنوى (۳/۲)، التبصرة (ص ۱۷)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (۲۲/۲)، مسلم الثبوت (۲۷/۲)، إرشاد الفحول (ص ۲۱)، شرح تنقيح الفصول (ص ۲۲۱)، شرح الكوكب المنير (۲/۲)، التمهيد في أصول الفقد (۲/۲۲)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (۲/۲۲)، المنار مع كشف الأسرار (۲/۱۷)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ۲۸)، التبيين (۲۹۲۱)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ۱۵).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

أزال ذلك الاحتمال بقوله (من القسم الأول). إذ (١١) كلمة (من) للبيان ههنا. و أراد بقوله (ما ذكرنا من الأقسام) وجوه البيان بذلك النظم و وجوه استعمال ذلك النظم، و وجوه الوقوف على أحكام النظم كما مر.

فان قلت: لو قال قائل: انه أراد بـ(الوجمه الأول) وجموه النظم و بـ(القسم الأول) الخاص، هل له وجه؟

قلت: لا، لأن فيه نَبْوةً لفظا، و هذا لأنه ذكر في الكتاب. و أقسام النظم و المعنى فيما يرجع إلى معرفة أحكام الشرع أربعة:

الأول: في جوه النظم صيغة و لغة، و هي (٢) أربعة: الخاص ..... إلى آخره. أي القسم الأول في وجوه النظم، فيرجع (٣) لفظ (القسم) و (الوجه) إلى ما ذكر هنالك، تأمل، تدر.

قوله (فإن صيغة الأمر لفظ خاص) (٤) ذكره بحرف الفاء المقتضى للتعليل لأنه ادعى أن الأمر من وجوه النظم، و أنه خاص، فلا بد له من الدليل على ما ادعى. فقال: انه لفظ فيكون من القسم الأول، و هو خاص، (٥) فيكسون

<sup>(</sup>١) في الأصل، جـ: استبدلت (إذ) بـ(أو).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: و هو.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في جـ: و يرجع.

<sup>(1)</sup> إعلم أن اللفظ قد يكون مختصا بالمعنى، و لا يكون المعنى مختصا به كالألفاظ المترادة، و قد يكون على العكس، كالأعلام المنقولة و بعض الألفاظ المستركة، و قد يكون الاختصاص من الجانبين، الألفاظ المتباينة. فالشيخ رحمه الله بقوله (لفظ خاص وضع لمعنى خاص) أشار إلى أن لفظ "افعل" من القسم الأخبر، و أشار أيضا بقوله (لفظ خاص) إلى رد قول من زعة من الواقفية أنه مشترك بين الوجوب و الندب، و الاباحة، و التهديد بالاشتراك اللفظى. كذا في التحقيق لوحة (٥٣/ب).

<sup>(°)</sup> اعترض على هذا التعليل و قيل: ان استدلال المؤلف بذلك على كون الأمر من قبيل الخاص استدلال غير صحيح، لأنه جعل نفس المدعى دليلا عليه، لأن معنى قوله (من القسم الأول، انه خاص) فيصار كأنه قال هو خاص لأنه خاص، وفساده ظاهر.

٣٨٢\_\_\_\_\_شرح النتخب

الوجه الأول.

ثم اللفظ شامل للاسم و الفعل و الحرف، فخرج الاسم و الحرف بقوله (من تصاريف (۱) الفعل) و خرج سائر تصاريف الفعل بقوله (وضع لمعنى خاص، (۲) و هو طلب الفعل).

و اعلم أن مسائل الأمر خمسة أقسام: <sup>(٣)</sup> الأمر، و الأمر، و المأمور و المأمور به ـ و هو الفعل ـ و المأمور فيه ـ و هو الزمان<sup>(٤)</sup> ـ .

و هذا لأن الأمسر لا بد أن يصدر عن أحد، و هو الآمسر، و لا بد أن يصدر بايجاب شيء، و هو المأمور به، و لا بد من مكلف ليجب عليه، و هو المأمور، إذ بالأمر لا يحب شيء على الآمر. ثيم هذا الأمر يوجب فعلا على العسبد،

و أجاب عنه علاء الدين البخارى حيث قال: ان ذلك من باب اقامة الدليل على الحاق هذا الفرد \_ الأمر \_ بنوعه \_ الخاص \_ و ذلك لأن الخاص نوع، و حقيقة معلومة للسامع، و لكنه لا علم له بأن الأمر من هذا النوع، فألحقه صاحب المتن بهذا النوع، ثم بين أنه الها كان من هذا النوع لأنه لفظ خاص، وضع لمعنى خاص فكان من هذا النوع، فيكون استدلالا صحيحا. أنظر: التحقيق، لوحة خاص/٥٣).

<sup>(</sup>۱) قال فى التبيين: إعلم أن قوله: (تصاريف) جمع تصريف، و هو مصدر و المصدر لا يثنى و لا يجمع، إذا أراد به الجنس لشمول القليل و الكثير فهنا جمعه باعتبار إرادة النوع، أو أجراه مجرى الإسم، ثم ج"معه كالصيود، و الطهرات، و البيوع. (١٩٩٨).

<sup>(</sup>۲) أشار المصنف رحمه الله بقوله (وضع لمعنى خاص) إلى رد قول من قال من أصحاب مالك و الشافعى رحمهما لله: أن صيغة الأمر و ان كانت مختصة بالوجوب ليس الوجوب مختصا بها، بل انه كما يستفاد منها يستفاد من غيرها و هو الفعل. قاله صاحب التحقيق، لوحة (٥٣/ب، ١٥/أ) و سيذكر الشارح رحمه الله هذه المسألة بعد قليل.

ذكره السمرقندى في ميزان الأصول و قال: و هذا تقسيم ضرورى لا مزيد عليه. أنظر (0.0,0).

<sup>(1)</sup> في جه: تكرر قوله: و المأمور به \_ و هو الفعل \_ و المأمور، و سقط منه قوله: فيه، و هو الزمان.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_فسر التحقيق

و الفعل(١١) لا بد أن يقع في زمان لوجود العبد في الزمان.

أو نقول: (٢) الأمر فعل، و الفعل مع الزمان متلازمان.

و هذا قسم (۳) ضروري، لا منزيد عليه. و كل قسم منها يتنضمن عدة مسائل. (٤) أما التي ترجع إلى نفس الأمر:

فمنها: ان اسم الأمر على ماذا يقع بطريق الحفيقة؟

قال عامة العلماء فانه يقع على القول المخصوص، (٥) و على الفعل و الشأن (١) بطريق المجاز. (٧)

<sup>(</sup>۱) في د: استبدلت (الفعل) بـ(فعل العبد).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: يقول.

<sup>(</sup>٣) أي تقسيم على ما نقلته من الميزان قبل قليل. أنظر (ص ٣٨٢) البند (٣).

<sup>(</sup>۱) بدأ الشارح يأخذ من ميزان الأصول بالنص مع أنه يترك نقل بعض العبارات، و سأشير إلى ما تركه باختصار و إلى الفوارق التى تقع فى النقل بالنص. أنظر: ميزان الأصول (ص ۸۰).

<sup>(°)</sup> الذى هو أمر على الحقيقة، على ما نبين حقيقته، و يقع على الصيغة الموضوعة الدالة على الأمر لغة، فهو مشترك بين هذين المرين. كذا في الميزان.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> و الصفة و الحال: كذا في الميزان.

 <sup>(</sup>۷) و صرح أبو الحسين البصرى بأن لفظ الأمر مشترك بين القول المخصوص و الشيء و الفعل و الصفة و الشأن لتردد الذهن عند اطلاقه إلى هذه الأمور. أنظر: المعتمد (١/ ٤٥ ـ ٤٦).

و قال التفتازاني: رد ذلك القول بالمنع، و قيل: بل يتبادر الذهن إلى القول المخصوص. أنظر: التلويح (١/ ٢٨٥).

أنظر أقوال العلماء في إطلاق الأمر على الفعل، و الشأن، و الصفة و الشيء مجازا: المعتمد (١/ ٤٥ ـ ٤٦ ـ ٥٥)، التوضيح مع التلويع (١/ ٢٨٤)، مختصر ابن الحاجب (٢/ ٢٨٤)، المحصول (٢/ ٢/١) و ما بعدها المسودة (ص ١٦)، الاحكام للآمدى (١/ ١٨٩)، التحرير مع التيسير (١/ ٣٣٤) شرح تنقيح الفصول (ص ١٢٦)، أصول السرخسى (١/ ٢١)، فتح الغفار (١/ ٢٨١)، المستصفى (١/ ٢١)، كشف الأسرار (١/ ٢٠١)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٥٧).

٣٨٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و قال بعض أصحاب الشافعي رحمه الله: أنه مشترك بين/القول (١٠٦/أ) المخصوص و الفعل، (١) فيكون حقيقة لهما. (٢)

و فائدة الخلاف تظهر في أفعال النبي عليه السلام، هل هي موجبة مثل أوامره؟ (٣)

فعندنا غير موجبة، و عندهم موجبة. احتجوا بقوله تعالى: "و ما أمر فرعون برشيد-(1) أى فعله. (٥) و قوله: "فليحذر الذين يخالفون عن أمره" (١) أى سمته طريقته في أفعاله. (٨)

<sup>(</sup>۱) ذهب الاسنوى رحمه الله إلى أنه قول بعض الفقهاء، و نقل الأصفهاني شارح المحصول عن ابن برهان أنه قول كافة العلماء.

و عزا أبو الحسين البصرى و أبو الخطاب الكلوذانى هذا المذهب إلى الشافعية، و ذكره كثير من الأصوليين بدون النسبة.

أنظر: شرح الاسنوى على المنهاج (٨/٢)، التحرير مع التيسير (١/٣٣٤).

<sup>(</sup>۲) و يقع على الباقى بطريق المجاز.

و قال بعض أهل التحقيق: أنه مشترك بين الكل بطريق الحقيقة، و يروى عن الشافعي، و هو قول بعض المتكلمين.

و كلام أصحابنا يخرج على هذين الطريقين، كذا في الميزان. (ص ٨١).

أنظر أقوال العلماء فى حكم أفعال النبى صلى الله عليه و سلم: شرح تنقيح الفصول (ص ٢٨٨)، مسلم الثبوت (٢/ ١٧٠)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٢٩/٢)، إرشاد الفحول (ص ٣٦)، المسودة (ص ١٨٧)، شرح الكوكب المنير (١٨٧/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة هود (۹۷).

<sup>(</sup>۱) و طریقته. كذا فی أصول السرخسی (۱۱/۱۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة النور (٦٣).

<sup>(</sup>v) في أصول السرخسي: أي عن سمته.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> كذا فى أصول السرخسى، و فى الميزان: ألحق الوعيد بمن خالف أمر النبى صلى الله عليه و سلم، و اسم الأمر يقع على فعله حقيقة، كما يقع على قوله، يقالًا: أمور فلان حسنة مستقيمة، و يراد بها أفعاله و أحراله. (ص ۸۲).

و الصحيح قولنا: (١) فان العلم الفاصل بين الحقيقة و المجاز: ان الحقيقة لا يجوز نفيها عن المسمى، (٢) و يكذب نافيه. (٣) و المجاز يجوز نفيه و لا يكذب نافيه. (٤) ثم هنا لا يصح نفى اسم الأمر عن القول المخصوص، و يصح عن الفعل، علم أنه مجاز. (٥)

و منها بيان حد الأمر و حقيقته:

قال الشيخ الإمام أبو منصور  $(^{(1)})$  رحمه الله:  $(^{(1)})$  "هو القول الذي دعى إلى تحصيل الفعل على طريق العلو (و العظمة)  $(^{(A)})$  دون التضرع".

وقيل هو قول القائل لغيره على طريق الاستعلاء <sup>(١)</sup> دون التضرع: "افعل". <sup>(١٠)</sup>

و لا يلزم (١١١) على ما ذكرنا السؤال و الدعاء في الشاهد بأن قال لغيره:

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، د: ما قلنا. و في ج: قولنا. و كذا في الميزان.

<sup>(</sup>٢) بحال، كذا في الميزان.

<sup>(</sup>٣) فالوالد يسمى أبا، و لا يجوز نفيه بحال، كذا في الميزان.

<sup>(</sup>٤١) فالجد يسمى أبا، و يجوز نفيه عنه فيقال: انه جد و ليس بأب. كذا في الميزان (ص ٨٣).

<sup>(</sup>ه) قوله (علم أنه مجاز) ليس في الميزان (ص ٨٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> أي الماتريدي. صرح به **في ا**لمصدر السابق.

<sup>(</sup>V) سبقت ترجمته (ص ۸۰). الهامش (۸).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> ساقطة من الأصل، ب، د. و زدته من ج. و كذا في الميزان.

<sup>(</sup>۱) إعلم أن العلو هيئة في المتكلم، و الاستعلاء هيئة في الكلام، و اختلف العلماء في اشتراط العلو و الاستعلاء في الأمر.

أنظر: المعتمد (٤٥/١)، شرح تنقيح الفصول (ص ١٣٦)، منهاج العقول مع الاسنوى (ش٣/٢)، فتح الخوامع مع حاشية (٣/٢)، فتح الخفار (٢٦/١)، المحصول (٢٥/٢/١)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (٣٦٩/١)، التمهيد في أصول الفقد ( ٢٢٤/١)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٥٨)، شرح الكوكب المنيس (٣/٢)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (٦٢/٢)،

مختصر ابن الحاجب (۷۷/۲).

<sup>· · ،</sup> قال في الميزان: هو الاستدعاء على طريق الاستعلاء قولا. أنظر (ص ٨٥).

۱<sup>۱</sup> في د: و لا يلزمه.

"اعطنى (١) درهما" أو قال: "اللهم اغفر لى" لأن هذا التماس. و طلب الفعل على طريق التذلل، لا على طريق الاستعلاء.

و الما ذكرنا "القول" احترازا (٢) عن أفعال النبى صلى الله عليه و سلم (٣) و الما ذكرنا لفظة "افعل" احترازا عن () (٤) قول مفترض (١) الطاعة للمكلف "أوجبت عليك أن تفعل كذا" أو "أطلب منك أن تفعل كذا" أو "أطلب منك أن تفعل كذا" أو "أريد منك فصل كذا" لأن هذا اخبار عن الإيجاب و طلب الفعل، و لس (٨) بأم.

و قيل: "طلب الفعل ممن له ولاية الطلب" (١٠) و هذا ليس بصحيح، فان الأمر من السلطان بالظلم (١١) و بالقتل ظلما، و بالزنا و باللواطة (١١) أمر حقيقة حتى إذا امتنع المأمور عن الفعل، يقال: انه خالف أمر السلطان. و انه طلب شيء ليس له ولاية طلبه شرعا.

و قيل: "هو طلب الفعل ممن هو دونه في الرتبة، و ممن هو

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، جه: اعط. و الذي أثبتناه في د، و كذا في الميزان.

<sup>(</sup>Y) عن الإشارة في الشاهد، كذا في الميزان.

<sup>(</sup>T) فان فعل النبى صلى الله عليه و سلم و الإشارة فى الشاهد يدلان على الطلب، ليسا بأمر. كذا في الميزان.

<sup>(</sup>أفعال النبي عليه السلام) مزيدة من جـ.

<sup>(</sup>۵) في د: مفرض.

<sup>(</sup>١) في الميزان: أوجبت، و أشير في الهامش إلى أنه في بعض النسخ: واجب.

<sup>(</sup>اطلب منك أن تفعل كذا) ساقطة من جـ. (v)

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> (الواو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) أنظر: ميزان الأصول (ص ٨٧).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱.</sup> ليس في الميزان قوله (بالظلم).

<sup>(</sup>١١) في جه: و باللواطة و الزنا.

و عند بعض أصحاب الشافعي موجبه: التوقف. (١)

و عند بعض أصحاب مالك موجب مطلقه: الإباحة. و يروى هذه (٢) عن الشافعي أيضا. و به قال أكثر الأشعرية (٣) و المعتزلة (٤). (٥)

- <sup>(۲)</sup> نی د: هذا.
- (۳) الأشعرية: هم أصحاب أبى حسن على بن إسماعيل الأشعرى، المنتسب إلى أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه، وكان أبو الحسن معتزليا في أول الأمر حيث تتلمذ على يد الجبائي، ثم خرج عليه و خالفه.
- أنظر: الملل و النحل (ص ٩٤)، تاريخ الفرق الإسلامية لعلى مصطفى الغرابى (ص ٢٢١)، الفتح المبين (١/٤٧٤).
- (۱) المعتزلة: إحدى الفرق الإسلامية، سميت بهذا الاسم نسبة إلى واصل ابن عطاء الذى اعتزل مجلس الحسن البصرى بسبب خلافه معه حول حكم مرتكب الكبيرة، و هم عشرون فرقة.
- أنظر: الملل و النحل (ص ٤٨)، الفصصل في الملل و الأهواء و النحل (ع ١٩٠)، تاريخ الفرق الاسلامية (ص ٤٨)، الفرق بين الفرق (ص ٢٠).
- (۱) عزاه السرخسى فى أصوله و التفتازانى فى التلويح إلى بعض أصحاب مالك. معظم الأصوليين ذكره بدون النسبة و بدون التفصيل.
- أنظر: أصول السرخسى (١٦/١)، التلويح (١/ ٢٩٠)، التوضيح (٢٨٩/١)، الشرح الكوكب المنير (١٨/٣)، مسلم الثبوت (١/ ٣٧٢)، المنخول (ص ١٣٢)، الإبهاج (٢٣/٢)، المنهاج مع الاسنوى (١٣/٢ ـ ١٥)، جمع الجوامع (٢/٢١)، المحصول (٢/٢/١)، كشف الأسرار (١/٧/١)، المستصفى (٢/٢١).

<sup>(</sup>۱) و هو مذهب الأشعرى رحمه الله و من تابعه من أصحابه، كالقاضى أبى بكر الباقلانى و الغزالى ـ فى المستصفى ـ وقد تقدم اختياره فى المنخول و هو الوجوب ـ و اختاره الآمدى، وعزاه السرخسى و صدر الشريعة إلى ابن سريج. أنظر: الاحكام للآمدى (۲/ ۲۱)، الابهاج (۲/۲۲)، التبصرة (ص ۲۷)، المستصفى (۱/ ۲۲)، المنهاج (۱/۸۸)، التوضيح مع التلويح (۱/۸۸۸)، التمهيد فى أصول الفقه (۱/۲۱)، أصول السرخسى (۱/ ۱۵).

لسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و عند بعضهم موجبه الندب. (١١)

أما الواقفون فيقولون: قد صح استعمال هذه الصيغة لمعان مختلفة لأنه يستعمل للإلزام كقوله تعالى: "و أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة (٣)". (٤)

و للندب، (٥) كقوله تعالى: (٦) "و ابتغوا من فضل الله(٧)".

و للإباحة. كقوله تعالى: "و إذا حللتم فاصطادوا<sup>(٨)</sup>".

و للإرشاد إلى ما هو الأوثق، كقوله تعالى: "و أشهدوا إذا تبايعتم (١٠)".

و للإفحام، كقوله تعالى: "فأت بها من المغرب(١٠٠)".

<sup>(</sup>۱) نسبه الشيرازى فى التبصرة إلى المعتزلة، كذا فى اللمع، و الغزالى إلى كثير من المتكلمين، و هم المعتزلة و جماعة من الفقهاء، و منهم من نقله عن الشافعى، و قد أومأ إليه أحمد فى رواية على بن سعيد، و ذهب إليه أبو هاشم كما فى الاحكام و الإبهاج.

أنظر: التبصرة (ص ٢٧٠)، اللمع (ص ١٣)، التمهيد في أصول الفقه ( ١٤٧/١)، المستصفى (٢٧/١)، اللهباج (٢٣/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٣٠)، الاحكام للآمدى (٢٠/١)، التوضيح مع التلويح (٢٨٨/١)، شرح الكوكب المنير (١٨/٣)، أصول السرخسى (١٤/١)، كشف الأسرار (١٠٧/١)، المنخول (ص ١٣٢)، روضة الناظرين مع نزهة الخاطر (٢٠/٧)، ميزان الأصول (ص ٩٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحديد (۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> ( آتوا الزكاة) ساقطة من ج، د.

<sup>(</sup>١١٠) سورة البقرة (١١٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: الندب.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> (تعالى) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>Y) سورة الجمعة (١٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> سورة المائدة (Y).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ( ٢٨٢).

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة (٢٥٨).

٣٩٠\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و للتوبيخ، كقوله تعالى: "و استفزز من استطعت منهم بصوتك (١)".

و للسؤال، كقول العبد: "اللهم اغفر لى".

و للتكوين<sup>(۲)</sup> و الاخبار<sup>(۳)</sup> و الاهانة<sup>(۱)</sup> و التمنى و غير ذلك، <sup>(۱)</sup> فلا يتعين شيء<sup>(۱)</sup> منها إلا بدليل لتحقق المعارضة<sup>(۷)</sup> في الاحتمال، و صار كالاسم المشترك.

وأما المبيحون (<sup>(A)</sup> يقولون: ان الإباحة أدنى ما يحتمله اللفظ، فيكون مقنا. (<sup>(A)</sup>

و أما النادبون (١٠٠ قالوا بأن الأمر طلب وجود الفعل، فبالأبد من (١١١)

<sup>(</sup>۱) سورة الإسراء (٦٤).

<sup>(</sup>۲) نحو: کن فیکون. سورة یس (۸۲).

<sup>(</sup>٣) نحو: قوله عليه السلام: "إذا لم تستح فاصنع ما شئت".

<sup>(4)</sup> نحو: "ذق انك أنت العزيز الحكيم". سورة الدخان (٤٩).

<sup>(°)</sup> من التأديب: كقوله عليه السلام: "كل مما يليك".

و التهديد: نحو: "اعملوا ما شئتم". سورة فصلت (٤٠).

و الامتنان: نحو: "كلوا مما رزقكم الله". سورة المائدة (٨٨).

و الإكرام: نحو: "أدخلوها بسلام أُمنين". سورة الحججر (٤٦).

و التعجيز: نحو: "فأتوا بسورة من مثله". سورة البقرة (٢٣).

و التسخير: نحو: "كونوا قردة خاسئين". سورة البقرة (٦٥).

و التسوية: نحو: "فاصبروا أو لا تصبروا". سورة الطور (١٦).

و الاحتقار: نحو: "القوا ما أنتم ملقون". سورة الأعراف (١١٦)، يونس (٨٠)، وذكر في شرح الكوكب المنير للأمر خمسة و ثلاثون معني.

أنظر: التـوضيح مع التلويح (٢٨٨/١ ـ ٢٨٩)، الابهاج (١٧/٢ ـ ٢٠)، الاحكام للآمدي (٢٠٧/٢)، و ما بعدها، شرح الكوكب المنير (ص ١٧ ـ ٣٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل، ب، جه: بشيء.

في د: بدليل التحقق العارضة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> أي الذين قالوا بالاباحة.

الله أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١١١/١)، أصول السرخسى (١٧/١)، ميزان الأصول (ص ٩٨).

<sup>(</sup>۱۰) أي الذين قالوا بالندب.

<sup>(</sup>۱۱۱ من) ساقطة من جـ.

أن يترجح جانب الوجود على العدم، و بالإباحة لا يترجح جانب الوجود و أدنى ما يترجح به جانب الوجود، الندب. (١)

و هذا ضعيف، فان الأمر لما كان لطلب المأمور اقتضى مطلقه الكامل (من الطلب)، (٢) إذ لا قصور في الصيغة و لا في ولاية المتكلم، فانه مفترض الطاعة علك الإلزام، (٣) و الطلب الكامل هو الذي لا يتمكن المأمور من الترك، و ذلك الما يكون بالالزام دون الندب و الإباحة.

و هذا لأن الأمر لما كان لطلب الفعل، فطلب<sup>(1)</sup> الفعل (هو طلب الفعل)<sup>(0)</sup> من كل وجه. أما الطلب على وجه فيه رخصة الترك و هو<sup>(1)</sup> الندب يكون طلبا من وجه دون وجه، و الموضوع/للشىء محمول على الثابت من كل وجه (١٠٧/أ) هذا هو الأصل،<sup>(٧)</sup> فيكون إيجابا و إلزاما، يحققه أن على تقدير الإباحة و الندب ()<sup>(A)</sup> يبقى الخيرة اللمأمور، و الله تعالى نفى الخيرة عن المأمور بقوله تعالى: "و ما كان لمؤمن و لا مؤمنة إذا قضى الله و رسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم.".<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: أصول البزدوى (۱۱۱/۱)، أصول السرخسى (۱۷/۱)، التوضيح مع التلويح (۱/۲۹۱).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ب. و زدته من جه و د. و كذا في أصول السرخسي.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> نقل الشارح من قوله (و هذا ضعيف) إلى قوله (بملك الالزام) بحروفه من: أصول السرخسى (۱۷/۱).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل: و طلب.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، و زيادة من ب، ج، د. و كذا في الميزان.

<sup>&</sup>lt;sup>٢)</sup> (الترك و هو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) نقل الشارح من قوله (طلب الفعل) إلى قوله (فهذا هو الأصل) من ميزان الأصول بالنص. أنظر (ص ۱۰۱).

 $<sup>(</sup>Y)^{(A)}$  (المن من ج.)

<sup>(</sup>۱) سورة الأحزاب (٣٦).

٣٩٢\_\_\_\_\_شيرح للنتخب

ففي نفي التخيير <sup>(١)</sup> بيان أن<sup>(٢)</sup> موجب الأمر الإلزام. <sup>(٣)</sup>

و لا يقال: إن الكلام في مطلق الأمر، و الله تعالى علق انقطاع الخيرة بأمر يقضى به، و في القضاء دلالة الإلزام، بل في هذه الآية دليل على أن الأمر ما لم يتصف بالقضاء لا يقتضى الإلزام.

لأنا نقول: القضاء عبارة عن الحكم، و لا دلالة فيه على الإلزام و انتفاء

الخيرة لم يفهم به، و لأن الأمر فعل متعد، لازمه: ائتمر، (٤) فتقول: (٥) أمرته، فائتمر، كما تقول: كسرته، فانكسر، و متى ثبت أن الإئتمار حكم لازم للأمر ينبغى أن يوجد الائتمار عقيب الأمر بلا تراخ كالانكسار، (مع الكسر) (٢) الا أن المأمور مختار. فلو قلنا بأنه يوجد الائتمار عقيب الأمر بلا تراخ لفات صفة الاختيار و صار ملحقا بالجمادات، فمن حيث أن المأمور مكلف مختار، قلنا بتراخى وجود المأمور به إلى حين اختياره و من حيث أن الأمر للائتمار ثبت الرجوب عقيب الأمر، و قام الوجوب مقام الوجود، إذ الوجوب خبر أمر الله (٧)

تعالى. (٨)

<sup>(</sup>۱) في ج: الخيرة.

<sup>(</sup>۱)  $= \frac{1}{2} (10) \cdot (10) \cdot (10) \cdot (10) \cdot (10)$ 

<sup>(</sup>٣) في ج: للإلزام، و في أصول السرخسي كما أثبتناه.

هذا و نقل الشارح دليله من كتاب الله تعالى و الجملة التى بعده من أصول السرخسى بالنص. أنظر (١٨/١). و انظر أيضا: التوضيح مع التلويح (١/).

<sup>&</sup>quot; و المتعدى لا يتحقق بدون اللازم، فهذا يقتضى أن لا يكون أمرا بدون الائتمار. كذا في أصول السرخسي (١٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> ني ج، د: و تقول.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مزیدة من د.

۷ في ج، د: خبر من الله.

<sup>\* ... (</sup>A)

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> هذا معنى ما ورد فى أصول السرخسى بالاختصار، و إليك نصه لتمام الفائدة: و حقيقة الائتمار بوجود المأمور به إلا أن الوجود لو اتصل بالأمر و لا صنع للمخاطب فيه سقط التكليف، و هذا لا وجه له، لأن فى الانتمار

ثم اختلف مشايخنا رحمهم الله فيما بينهم. قال مشايخ العراق: (۱) حكمه: وجوب العمل و الاعتقاد قطعا، و قال مشايخ سمرقند: (۲) رئيسهم الشيخ الإمام أبو منصور (۳) رحمه الله: حكمه: وجوب العمل ظاهرا، لا اعتقادا (۱) على طريق التعين بندب أو ايجاب، (۱) بل يعتقد على سبيل الإبهام أن ما أراد الله تعالى (به) (۲) من الإيجاب (۷) و الندب فهو حق و لكن يأتي بالفعل لا محالة

للمخاطب ضرب اختيار بقدر ما ينتفى به الجبر و يستحق الثواب بالإقدام على الانتمار، و ذلك لا يتحقق إذا اتصل الوجود بصيغة الأمر، فلم تثبت حقيقة الوجود بهذه الصيغة تحرزا عن القول بالجبر، فأثبتنا به آكد ما يكون من وجوه الطلب، و هو الإلزام.

ألا ترى أن بمطلق النهى يشبت آكد ما يكون من طلب الإعدام، و هو وجوب الانتهاء، و لا يثبت الانعدام بمطلق النهى، و كذلك بالأمر، لأن إحدى الصيغتين لطلب الايجاد، و الأخرى لطلب الإعدام.

أنظر: أصول السرخسي (١٩/١)، أيضا المغنى في أصول الفقه (ص ٣١).

(۱) العراق: مياه لبنى سعد بن مالك و بنى مازن.

و العراق أيضا: محلة كبيرة عظيمة بمدينة اخميم بمصر.

فأما العراق المشهور فهي بلاد. و العراقان: الكوفة و البصرة.

قـال ابن الأعـرابى: سـمى عـراقـا لأنه سـفل من نجـد و دنا من البـحـر، أخـد من عراق القربة و هو الخرز الذى فى أسفلها.

أنظر: معجم البلدان (٩٣/٤).

(۲) سمرقند \_ بفتح أوله و ثانيه، و يقال لها بالعربية: سمران: بلد معروف مشهور، قيل: انه من أبنية ذى القرنين بما وراء النهر، و هو قصبة الصغد مبنية على جنوبى وادى الصغد مرتفعة عليه.

أنظر: المصدر السابق (٣/ ٢٤٦، ٢٤٧).

- أى الماتريدي، صرح به في الميزان (ص ٩٧).
- ' في الأصل: لاعتقاد \_ بسقوط الألف بعد "لا".
- اه و هو أن لا يعتقد فيه بندب و لا إيجاب، كذا في الميزان.
  - (1) أثبته من ميزان الأصول لتصحيح العبارة.
  - (٧٠) في ميزان الأصول: الإيجاب القطعي. أنظر (ص ٩٧).

حتى انه إذا (1) أريد به الإيجاب(1) يخرج عن عهدته، و ان  $(1)^{(3)}$  أريد به الندب يحصل له الثواب.(1)

و هذا لأن حقيقة هذه الصيغة للطلب لغة، و معنى الطلب موجود في المندوب، فكانت محتملة للندب.

ثم ان الأمر هل يكون فيه/احتمال الندب أم  $Y^{(a)}$  فإن قلت: نعم  $Y^{(b)}$  في نعم في الوجوب لما فيه من  $Y^{(b)}$  لا يجوز  $Y^{(b)}$  اعتقاد الوجوب لما فيه من  $Y^{(b)}$  اعتقاد غير الواجب واجبا، و هذا  $Y^{(b)}$  كفر فضلا عن الخطإ.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب: استبدلت (إذا) بـ(ان)، و في جه د: إذا، و كذا في الميزان.

<sup>(</sup>٢) على سبيل القطع، كذا في الميزان.

<sup>(</sup>۳) (كان) زيادة من الأصل، ب، و ساقطة من ج، د. و انى لم أثبتها لأنها لم ترد في الميزان الذي نقله الشارح منه بالنص.

<sup>(1)</sup> و هو تفسير الوجوب في عرف الفقهاء عندنا، كما قال أبو حنيفة رحمه الله في الوتر: انه واجب. كذا في الميزان.

ثم قال السمرقندى رحمه الله: و الخلاف بين أصحابنا فى الاعتقاد لا فى وجوب العمل، و يكون التعليق بظواهر الآيات الواردة فى الأمر صحيحا فى حق وجوب العمل. أما وجوب الاعتقاد فأمر بين العبد و بين الله تعالى، فيكفيه مطلق الاعتقاد أن ما أراد الله تعالى به فهو حق كما فى النص المجمل و المتشابه.

أنظر: ميزان الأصول (ص ٩٦ ـ ٩٧)، سيذكره الشارح بعد قليل في جواب سؤال أورده نقلا عن الميزان.

<sup>(</sup>٠) و إرادة المجاز قائم أم لا؟ كذا في الميزان (ص ١٠٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> (نعم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: الواجب، و الذي أثبته في ب، ج، د. و كذا في الميزان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في الأصل: لا يحقد.

<sup>(</sup>۱) في الميزان: لما فيه من احتمال اعتقاد \_ بزيادة "احتمال" و هذه أحسن من حيث إفادة المعنى.

<sup>(</sup>۱۰۱ (آية) مزيدة من ج.

و الأمر بعد الحظرو قبله سواء، و لا موجب له فى التكرار و لا يحتمله، لأن لفظ الأمر صيغته، اختصرت لمعناها من طلب الفعل لكن لفظ الفعل فرد، فلا يحتمل العدد، لهذا قلنا فى قول الرجل لامرأته: "طلقى نفسك" انه يقع على الواحدة، و لا تعمل نية الثنتين فيه، لأنه نية العدد، إلا أن تكون المرأة أمة لأن ذلك جنس طلاقها، فصار من طريق الجنس واحدا.

و إن قلت: احتمال الندب أمر باطن. فسقط اعتباره شرعا.

فنقول: سقوط اعتبار الحقيقة فى أصول الشريعة باعتبار الحاجة و لا حاجة إلى إسقاط اعتبارها ههنا، لأن الاعتقاد أمر بين المأمور و بين الله تعالى فيكفيه مطلق الاعتقاد أن ما أراد الله تعالى به فهو (١) حق. (٢)

و منها أن الأمر بعد الحظر للإيجاب عندنا إلا بدليل يدل على الاباحة أو الندب. (٣)

و قال بعض أصحاب الشافعي ممن قال بالوجوب قبل الحظر: إنه

<sup>(</sup>۱۱) (المأمور و بين الله تعالى فيكفيه مطلق الاعتقاد أن ما أراد الله تعالى به فهو) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۲) و لا يجوز اسقاط اعتبار الاحتمال من غير حاجة، فلا يجب الاعتقاد بطريق التعيين. و قد نقل الشارح من قوله (احتمال الندب) إلى قوله (فهو حق) من ميزان الأصول. أنظر (ص ١٠٢ ـ ١٠٢).

<sup>(</sup>۳) أنظر: أصول السرخسى (۱۹/۱)، أصول البردوى (۱۲۰/۱)، كشف الأسرار (۱۲۰/۱)، التوضيح مع التلويح (۲۹٦/۱)، المغنى فى أصول الفقد (ص ۳۲) التحرير مع التيسير (۳٤٥/۱)، ميزان الأصول (ص ۱۱۱)، مسلم الثبوت (۳۷۹/۱)، فتح الغفار (۳۲/۱).

و ذهب إليه الشيرازي و القاضي أبو يعلى، و أبو الطيب الطبري و أبو المظفر السمعاني، و اختاره الإمام الرازي رحمهم الله، و به قالت المعتزلة.

أنظر: التبصرة (س٣٨)، اللمع (ص ١٣٠)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٣٧٨/١)، شرح الاسنوى على المنهاج (٣٤/١)، المنخول (ص ١٣١)، المعتمد (٨٢/١)، شرح الكوكب المنير (٥٨/٣ ـ ٥٩)، الاحكام للآمدى (٢٦٠/٢)، المحصول (١٣٩/٢/١)، المسودة (ص ١٦)، شرح تنقيع الفصول (ص ١٣٩).

٣٩٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

إذا ورد بعد الحظر يحمل على الاباحة، (١) لأنه لازالة الحظر، و من ضرورته الاباحة، (٢) فكأن الأمر يقول: قد كنت منعتك عن كذا، رفعت ذلك المنع و أذنت لك فيه.

و استدلوا على ذلك بقوله تعالى ( $^{(7)}$ : "و إذا حللتم فاصطادوا $^{(4)}$ " أراد رفع الجناح عن الاصطياد بعدما $^{(6)}$  ثبت الحظر بسبب الاحرام.

و لكنا نقول: صيغة الأمر ليس لازالة الحظر، و لا لرفع المنع، بل لطلب المأمور كما بينا. و ارتفاع الحظر وزوال المنع من ضرورة هذا الطلب، (٦) و الإباحة فيما ذكر من الصورة (٧) الها تثبت بقرينة أخرى، لا باعتبار

الكوكب المنير (٥٦/٣ ـ ٥٧)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٦٥).

<sup>(</sup>۱) و هو الذى نص عليه الشافعى كما نقله عنه القيروانى و ابن التلمسانى و الأصفهانى، ر قال الشيرازى: هو ظاهر قول الشافعى و نقله ابن برهان فى الرجيز عن أكثر الفقهاء و المتكلمين، و رجعه ابن الحاجب، و توقف إمام الحرمين، و صرح به الآمدى. أنظر: المنهاج مع شرح الاسنوى (۳۵/۲)، التبصرة (ص ۳۸)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (۹۱/۲)، البرهان للجوينى (۲۹۳/۱)، الاحكام للآمدى (۲۹۱/۲)، شرح

<sup>(</sup>٢) في ج: صورة الأربعة.

<sup>(</sup>۳) (و تقدس) مزیدة من ج.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة (٢).

و احتجوا أيضاً بقوله تعالى: "فإذا قضيت الصلاة فانتشروا". الجمعة (١٠)، وبقوله تعالى: "فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله" البقرة (٢٢٢) قالوا: فدلت هذه الآيات على ما قلنا.

و الجواب: انه قد ورد أيضا و المراد به الوجوب، و هو قوله تعالى: "فإذا انسلخ أشهر الحرم فاقتلوا المشركين" التوبة (٥). كذا قال الشيرازى فى التبصرة (ص ٤٠)، و انظر ميزان الأصول (ص ١١٢).

<sup>(</sup>a) (ما) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱ نقل الشارح من قوله (صيغة الأمر) إلى قوله هذا الطلب) من أصول السرخسى نصا. أنظر (١٩/١).

نى الأصل، ب، ج: ضرورة.

انها موجب الأمر، وهو أن الاصيطاد شرع لنا لا علينا، و ما شرع لحق العبد لا يصلح أن يكون واجبا عليه، و ألا يعود الأمر على موضوعه بالنقض، و لأن الإجماع قد انعقد على عدم وجوب الاصطياد، على أن صيغة الأمر بعد الحظر كما وردت للإباحة فقد وردت للوجوب، فإن الأمر بقتل شخص حرام القتل بالإسلام أو عقد الذمة بارتكاب أسباب موجبة للقتل نحو الحرابة، و الردة و قطع الطريق (۱) و الزنا و القتل بغير حق محمول على الوجوب و أن وردت بعد الحظر. و كذلك (الأمر) (۲) للحائض و النفساء و الجنب بعد الاغتسال، بعد الحظر و أنه للوجوب، و إذا كانا في الاستعمال على السواء فكيف تجمعل قرينة الإباحة مع الاحتمال (۱) (۱) (۱).

و قــوله فى المتن (الأمــربعــدالحظرو قــبلهســواء) أى هو للإلزام (°) فى ( ۱۰۸ ) الحالين عندنا.

و منها أنه لا يوجب العموم و التكرار، (١٦) و لا يحتمله في الصحيح من مذهب علمائنا رحمهم الله، (٧) و لكن الأمر بالفعل يقع على أقل جنسه، و يحتمل

<sup>(</sup>١) في د: الطرق.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۳) و قد نقل الشارح من قوله (لى أن صيغة الأمر) إلى قوله (مع الاحتمال) من ميزان الأصول ابالتصرف. أنظر (ص ١١٢).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> قوله (و انه للوجوب مع مع الاضمار) ليس في ب، ج، د. و ورد في الأصل.

<sup>(</sup>٥) (للإلزام) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) قال السمرقندى رحمه الله: الخلاف في هذه المسألة مع القائلين بالوجوب في الأمر المطلق، و مع الواقفية، دون من قال بالإباحة و الندب. أنظر: ميزان الأصول (ص ١١٢)، أيضا كشف الأسرار (٢/٢٢).

<sup>(</sup>v) كذا قال شمس الأثمة السرخسى و فخر الإسلام البزدوى رحمهما الله. و قال الشيخ الإمام أبو منصور الماتريدى رحمه الله: إنه لا يعتقد فيه المرة الواحدة و لا الدوام و التكرار قطعا على طريق التعيين لكن يعتقد على الإبهام: ان ما أراد الله تعالى به من الدوام و التكرار أو المرة الواحدة فهو حق.

کله بدلیله. (۱)

و قال بعض مشايخنا رحمهم الله: هذا إذا لم يكن معلقا بشرط و لا مقيدا بوصف، فان كان معلقا بالشرط كقوله تعالى: "و ان كنتم جنبا فاطهروا" (٢) أو مقيدا بالوصف، كقوله تعالى: "الزانية و الزانى" (٣) فمقتضاه التكرار بتكرر ما قيد به. (٤)

أنظر: أصول السرخسى (٢٠/١)، و أصول البزدوى مع الكشف (٢٢/٢) ميزان الأصول (ص ١١٣ ـ ١١٤).

(رحمهم الله) ساقطة من ب، ج، د.

هذا و قد ذهب إليه الإمام أحمد فى رواية ثانية عنه و مال إليه ابن قدامة، و هو الصحيح عند الإمام الفخر الرازى و ابن الحاجب و ابن الحسين البصرى و عند الظاهرية، و نقله ابن مفلح عن أكثر الفقهاء و المتكلمين.

أنظر: القواعد و الفوائد الأصولية (ص ۱۷۱)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (70.7), أنظر: القواعد و الفوائد الأصولية (ص (7.7))، المسودة (ص (7.7))، المحصول (7.7) كشف الأسرار (7.7))، التحرير مع التيسير (7.7))، المعتمد (7.7))، التوضيح مع التلويح (7.7))، مسلم الثبوت (7.7)).

(۱) قال عيسى بن أبان من الحنفية: ان كان فعلا له نهاية يمكن تحصيل جملته فانه يقع إلى الكل، حتى يقوم الدليل على الأقل، و ان كان فعلا لا نهاية له فإنه يقع على الأقل دون الكل.

أنظر: ميزان الأصول (ص ١١٢)، أصول السرخسى (١/٢٥).

- (۲) سورة المائدة (٦).
  - (۲) سورة النور (۲).
- (4) قال شمس الأثمة السرخسى رحمه الله: و الصحيح عندى أن هذا ليس بمذهب علمائنا رحمهم الله، فان من قال لامرأته: ان دخلت الدار فأنت طالق لم تطلق بهذا اللفظ إلا مرة، و إن تكرر منها الدخول و لم تطلق إلا واحدة و إن نوى أكثر من ذلك، و هذا لأن المعلق بالشرط عند وجود الشرط كالمنجز، و هذه الصيغة لا تحتمل العدد و التكرار عند التنجيز فكذلك عند التعليق بالشرط إذا وجد هذا الشرط. أنظر: أصول السرخسى (١/ ٢١ \_ ٢٢).

وعلى قبول الشافعي (رحمه الله) (١) مطلقه لا يوجب التكرار، ولكنه تحتمله (۲)

و قال بعضهم: مطلقه يوجب التكرار إلا أن يقوم دليل يمنع منه و حكى (٦٦) هذا عن المزني <sup>(٤)</sup>. <sup>(٥)</sup>

(١) ساقطة من الأصل.

- أنظر: أصول البزدوي (١٢٢/٢)، أصول السرخسي (١/ ٢٠)، ميزان الأصول (ص ١١٥)، المغنى في أصول الفقد (ص ٣٥)، إرشاد الفحول (ص ٩٨).
- جزم به الغزالي رحمه الله في المنخول، و نقل الاسنوى عن القيرواني قوله: أنه

و الذي يروى عن الشافعي رحمه الله في كتب الشافعية هو أن يدل على المرة

- مقتضى قول للشافعي. و أكثر العلماء لم ينسبوا إلى الشافعي قولا.
- أنظر: المنخــول (ص ۱۰۸)، شــرح الاسنوي على المنهــاج (ص ۳۷۰)، جــمع الجوامع (١/ ٣٨٠)، المحصول (٢/١/ ١٦٢)، التبصرة (ص ٤١).
  - <sup>(٣)</sup> نی ج: یحکی.
- (1) و هو قول الإمام أحمد و أكثر أصحابه، و أبي إسحاق الاسفراييني قاله القزويني و جماعة من الفقهاء و المتكلمين، و نقله الغزالي في المنخول عن أبي حنىفة.
  - و حكاء ابن القصار عن مالك.
- أنظر: شرح الكوكب المنير (٤٣/٣)، المنخول (ص ١٠٨)، شرح تنقيح الفصول
- (ص ١٣٠)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (١/ ٣٨٠)، البرهان للجويني
- (٢/٤/١)، التحرير مع التيسير (١/ ٣٥١)، المسودة (ص ٢٠)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ۱۷۱)، المعتمد (۱۰۸/۱)، المستصفى (۲/۲)،
  - التبصرة (ص ٤١).
- هو إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل، كنيته: أبو إبراهيم، و المزنى نسبته إلى مزينة. قبيلة أصلها باليمن، فقيه، مجتهد، صاحب الشافعي، و حدث عنه. ولد بمصر سنة ١٧٥هـ، و توفي فيها سنة ٢٦٤هـ.
- أنظر: الأعلام، الفهرست (ص ٢٦٦)، طبقات الفقهاء للشيرازي (ص ٥)، الفتح المبين (١/ ١٧٥)، الأعلام (١/ ١/ ٣٢٧)، معجم المؤلفين (٢/ ٢٩٩).

و الفرق بين الموجب و المحتمل: ان موجب اللفظ ما يراد باللفظ من غير قرينة، و يحمل عليه اللفظ عند الإطلاق، و محتمل اللفظ ما لا<sup>(١)</sup> يراد به إلا بقرينة زائدة، كقولك: جاءنى زيد. موجبه: مجىء زيد، و محتمله: مجىء كتابه أو خبره. (<sup>٢)</sup>

استدل المخالفون بسؤال الأقرع بن حابس (۳) () عن الحج، (۰) و هو من أهل اللسان. فلو لم يكن صيغة الأمر في قوله: "حجوا" محتملا للتكرار لما أشكل عليه، و لأجرى اللفظ على ظاهره حتى يجيء خلاف الظاهر، و اعتبروا الأمر بالنهى، و صيغة النهى محمولة على الدوام و التكرار، (۲) فكذا صيغة الأمر. (۷)

<sup>(</sup>۱) (لا) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (٢/ ١٢٢).

<sup>(</sup>۳) الأقرع بن حابس بن عقال بن محمد بن سفيان المجاشعى، الدارمى التميمى. و شهد مع رسول الله صلى الله عليه و سلم فتح مكة و حنينا و شهد فتح العراق مع خالد بن الوليد، و استعمله عبد الله بن عامر على جيش سيره إلى خراسان، فأصيب هو و الجيش بالجوزجان سنة ٣١هد.

أنظر: الإصابة (٨/١١)، أسد الغابة (١١٩/١).

<sup>(</sup>نه السؤال) زيادة من جميع النسخ، و لم أثبتها لتصحيح النص.

<sup>(°)</sup> رواه أحمد في مسنده عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: خطبنا \_ و قال مرة خطب رسول الله صلى الله عليه و سلم \_ فقال: يا أيها الناس، إن الله عز و جل قد فرض عليكم الحج فحجوا، فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثا، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: لو قلت نعم لوجبت، و لما استطعتم، ثم قال: ذروني ما تركتكم، فاغا هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم و اختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم، و إذا نهيتكم عن شيء فدعوه.

أنظر: مسند أحمد (۲/ ۵۸۰)، و رواه أبو داود فى كتاب المناسك، باب فرض الحج (۱۳۹/۲). الحج (۱۳۹/۲)، و ابن ماجه فى المناسك، باب فرض الحج (۹٦٣/۲).

<sup>(</sup>١) في الأصل: محمول.

<sup>(</sup>۷) أنظر: التبصرة (ص ٤٣)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٥)، أصول البزدوى (ص ١١٥). أصول السرخسى (٢٠/١)، ميزان الأصول (ص ١١٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا٠٤

و نحن نقول<sup>(۱)</sup> بأن الأمر طلب وجود الفعل، و هو مختصر من طلب الفعل بالمصدر. فان قوله: "طلقى" معناه: أوقعى طلاقا، أو افعلى تطليقا و المختصر من الكلام و المطول سواء. ثم الطلاق و التطليق فرد، ليس بعدد و بين الفرد و العدد (۲) تناف و تضاد، فكما (۳) لا يحتمل العدد معنى الفرد، لا يحتمل الفرد معنى العدد أيضا. و هذا لأن معنى التوحد مراعى فى ألفاظ الوحدان (٤) و ذلك فى الفرد (٥) الحقيقى (أو) (٢) الاعتبارى و هو الجنس. (٧)

و أما المثنى فبمعزل عنهما. (^) ولهذا قلنا بأنه إذا نوى الشلاث تصح نيته، لأن ذلك جنس طلاقها فصار من طريق الجنس واحدا اعتبارا. ألا ترى

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (٢٢/١ ـ ٢٣)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١/ ١٢٥)، ميزان الأصول (ص ١١٨ ـ ١١٩).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> في د: بين العدد و الفرد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی د، ب: و کما.

الوحدان \_ بضم الواو \_ جمع واحد، كشاب و شبان، و راكب و ركبان و يجمع على "أحدان" كراع و رعيان. أنظر: مختار الصحاح (ص ٧١٢).

و اضافتها كإضافة خاتم فضة. أنظر: شرح ابن ملك على المنار (ص ١٤٤)، فتح الغفار (٣٨/١).

<sup>(°)</sup> و في المنار الذي هو تأليف الشارح: المفرد. أنظر: المنار- مع كشف الأسرار عليه (١/ ٠٠).

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: لا إلاعتباري. و في المنار: أو الاعتباري.

<sup>(</sup>۷) و كذا فى المنار الذى طبع بشرح المصنف المسمى بكشف الأسرار، و بهامشه نور الأنوار. أنظر (۱/ ۲۰).

و أما عبارة المنار الذى طبع بشرح ابن ملك و بفتح الغفار لابن نجيم كالتالى: "معنى التوحد مراعى فى ألفاظ الوحدان، و ذلك بالفردية و الجنسية". أنظر: شرح ابن ملك (١٤٤/١)، فتح الغفار (٣٨/١).

<sup>(^)</sup> لأنه عـدد مـخض، و بين العـدد و الفـرد تناف. كـذا فى كـشف الأسـرار على المنار، أنظر، ص، ٢٠/١.

۴۰۲ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

أنك إذا عددت الأجناس كان هذا بأجزائه واحدا./فانك تقول: التصرفات (١٠٨/ ب) التي هي مملوكة في النكاح و الطلاق و العتاق و البيع. كما انك تقول: ان نعم الله تعالى، الماء و الطعام و كذا و كذا. فصار هذا الاسم الفرد واقعا عليه بصفة أنه واحد. لكن الواحد فرد حقيقة وحكما، فكان أولى باسم الفرد عند اطلاقه من اسم الثلاث، لأن الثلاث فرد حكما واعتبارا فيكون الواحد موجبا له، وهذا محتمل، فيصار إليه عند النية لا باعتبار أنه عدد، بل باعتبار أنه فرد. و لهذا لا تصح نبة الثنتين، لأنه عدد محض ليس بفرد حقيقة حتى يكون موجبا له، ليس بفرد حكما ليكون (١١) محتملا له إلا إذا كانت المرأة أمة، لأن الثنتين في حق الأمة كالثلاث في حق الحرة فتصح نية الثنتين، لا باعتبار العدد، بل باعتبار أنه فرد حكماً. (٢) و أما () (٣) حديث الأقرع (٤) فهو كما يلزمنا يلزمكم، فانه لو كان صيغة الأمر للتكرار لغة يجب أن لا يشكل عليه فلا يسأل، فكل عذر لكم فهو عذر لنا. ثم نقول: الها سأل لأنه عرف(٥) الصلاة و الصوم مكررة بتكرر وقتها، ثم وجد الحج متعلقا بالوقت أيضا، فأشكل عليه أمر تكرره بتكرر وقته (١٦) فسأل، و لو أجيب بنعم، لصار الوقت سببه و تكرر بتكرره كالصلاة

<sup>(</sup>۱) في ج، د: حتى يكون.

المغنى في أصول الفقه (ص ٣٧٠).

<sup>(</sup>۳) (الجواب من) زيادة من الأصل.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه (ص ٤٠٠) الهامش (٥).

<sup>(°)</sup> نقل الشارح من قوله (و أما حديث) إلى قوله (لأنه عرف) من ميزان الأصول بحروفه. أنظر (ص ١٢١).

<sup>(</sup>٢) لزيادة مشقة في الحج في حق البعيد عن كة. كذا في ميزان الأصول. أنظر (ص

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

ثم الأمر المطلق عن الوقت كالأمر بالزكاة و السفر و صدقة الفطر و العشر و الكفارات و قضاء رمضان و النذر المطلق لا يوجب الأداء على الفور في الصحيح من مذهب أصحابنا.

و لما أجيب بالمرة في العمر تبين أن الوقت شرط محض لجواز الأداء كالطهارة للصلاة، و أن سبب الوجوب عما لا يتكرر، و هو البيت. (١١)

و أما الوجوب عن النهى فنقول: انه لا يقتضى التكرار بحكم الصيغة لكن النهى يقتضى مصدرا محذوفا منكرا، و الأمر كذلك، غير أن النكرة في موضع النفى تعم و في موضع الإثبات تخص. (٢)

و منها أن الأمر بالفعل هل هو نهى عن ضده و سيجىء بعد هذا. (٣٠)

و أما ما يرجع إلى المأمور فيه و هو الزمان فانه يتضمن صورا، و جملة ذلك أن الأمر من الله تعالى بالفعل لا يخلو اما أن يكون مطلقا عن الوقت على معنى أنه لو أخره عن ذلك الوقت لا يصير المأمور به قضاء، أو يكون أمرا في زمان معلوم وهو المؤقت، فالمؤقت ما اختص جوازه/بوقت معين (١٠٩/أ) تفوت العبادة بفوته، و غير المؤقت ما لم يذكر له (٤) وقت، و كان اعتباره لغوا في جواز أدائد. (٥)

<sup>(</sup>۱) أنظر: التبصرة (ص ٤٣)، أصول السرخسى ( ٢٢/١)، أصول البزدوى (٢/ ١٣١) ميزان الأصول (ص ١٢١)، التبيين (٤٠٨/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٣٩).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> نقل الشارح هذا الجواب من ميزان الأصول بالمعنى. أنظر (ص ۱۲۳ ـ ۱۲۵). (<sup>۲۱</sup> أنظر (ص ۲۹ه).

<sup>&</sup>quot; قال فى التبيين: إعلم أن الأمر بحسب المأمور فيه \_ و هو الزمان \_ ينقسم على قسمين: مطلق عن الوقت، و هو الذى لا يكون له وقت معلوم و مقيد به، و هو الذى له وقت معلوم أنظر (١/ ٤١١).

و انظر تحقيق المسألة و أقوال العلماء فيها مفصلة: أصول السرخسى (٢٦/١)، أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٢٥٤/١)، المعتمد (٢٠٢٠/١)،

٤٠٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

أما الأول فكاالأمر بالكفارات و قضاء رمضان و النذور المطلقة و الزكاة و صدقة الفطر و العشر.

و كل من قال: ان الأمر يقتضى التكرار يقول: يحمل على الفور و هو وجوب الفعل في أول أوقات الإمكان. (١)

فأما من قال انه يقتضى الفعل مرة فقد اختلفوا فيه.

و روى الكرخى عن أصحابنا رحمهم الله أنه على الفور. <sup>(٢)</sup>

البرهان للجوينى (١/ ٢٣١، ٢٤١)، المستصفى (٩/٢)، المنخول (ص ١١١)، شرح تنقيح الفصول (ص ١٢٨)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد عليه شرح التبصرة (ص ٥٢)، التحرير مع التيسير (١/ ٣٥٦)، شرح الكوكب المنير (٤٨/٣)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (١/ ٣٨١)، إرشاد الفحول (ص ٩٩)، المسودة (ص ٢٤)، شرح الاسنوى على المنهاج (٢/ ٤٤، ٤٤)، التحقيق لوحة (٦٨)أ).

(۱) و قد ذهب إليه بعض أصحاب الحنفية، منهم الشيخ أبو الحسن الكرخى كما ذكره الشارح، و بعض أصحاب الشافعية، منهم أبو بكر الصيرافى و القاضى أبو حامد.

و قال ابن النجار فى شرح الكوكب المنير: ان الأمر للفور، سزاء قيل: ان الأمر يقتضى التكرار أو لا، عند أحمد و أصحابه، و الحنفية و المالكية و بعض الشافعية، و قال القاضى أبو الحسين منهم: انه الصحيح من مذهبهم.

و فى نسبة المصنف ذلك القول إلى الحنفية \_ كما فعل الجوينى و البيضاوى و الفخر الرازى \_ نظر، إذ المعروف فى كتب الأحناف أنه لا يدل على الفور، بل على التراخى.

و نسب الشيرازى فى التبصرة هذا القول إلى أكثر أصحاب أبى حنيفة و فيه نظر أيضا، لأن الصحيح من مذهب علماء الحنفية أنه على التراخى كما صرح به السرخسى و غيره من الحنفية.

أنظر: أصول السرخسى (٢٦/١)، التبصرة (ص ٥٣)، شرح الكوكب المنير (٤٧/٣)، الابهاج (٥٨/٢)، المحصول (٢/١/١)، البرهان للجوينى (١/٢٩١)، المنهاج مع شرح الاسنوى (٢/٤٤)، كشف الأسرار (٢٥٤/١).

(۲) أنظر: أصول السرخسى (۲۹/۱)، أصول البزدوى (۲۵٤/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٤٠ ـ ٤٢)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (۱۹۹/۱)، التبيين (۲۱۳/۱)، ميزان الأصول (ص ۲۱۰ ـ ۲۱۳).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_٥٠٤

و الصحيح من مذهب علمائنا رحمهم الله أنه على التراخي، (١) نص عليه محمد رحمه الله في غير موضع. (٢)

و تفسير التراخى أنه يجب مطلقا عن الوقت، (٢) و كان خيار التعيين إليه ففى أى وقت شرع فيه يتعين الوجوب. و إذا لم يشرع يتعلق الوجوب فى آخر عمره فى زمان يتمكن من الأداء فيه قبل (٤) موته حتى إذا مات قبل الأداء يأثم بتركه.

فإن قيل: الوقت مذكور في التكفير بصوم شهرين.

قيل: ذاك لبيان قدر الكفارة، لأن الصوم لا يقدر إلا بالأيام، و ما ذكر شرطا للأداء، فبقيت مطلقة عن الوقت في حق الأداء.

ثم ذكر المصنف (رحمه الله) (٥) النذر المطلق وقضاء رمضان في قسم المطلق عن الوقت تبعا للتقويم (٦) و غيره. (٧)

و ذكره فخر الإسلام رحمه الله في أنواع المؤقسة. (<sup>(۸)</sup> و لكل وجهة يعرف بالتأمل إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١١) أنظر المراجع السابقة.

الحر المرابع المسابعة. (۲) و كذا في التقويم، أنظر لوحة (۳٦/أ).

و قال شمس الأثمة رحمه الله: نص عليه في الجامع (٢٦/١) أي الجامع الكبير لحمد بن الحسن الشيباني، و هو المراد بالجامع عند الاطلاق.

قال علاء الدين البخارى رحمه الله: معنى قولنا على التراخى أنه يجوز تأخيره عنه، و ليس معناه أنه يجب تأخيره عنه حتى لو أتى فيه لا يعتد به، لأن هذا ليس مذهبا لأحد.

أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (١/ ٢٥٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> في د: قبيل.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> زيادة من جه، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> أنظر: التقويم، لوحة (٣٦/أ).

<sup>(</sup>۲۱) أنظر: أصول السرخسى (۲۹/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٤٠)، ميزان. الأصول (ص ٢١).

<sup>(</sup>١/ ٢٤٩)، المراد به المقيد بالوقت. أنظر: أصول البزدوى (١/ ٢٤٩)، المراد به المقيد بالوقت.

و الها كان موجبه على التراخى، لأن<sup>(۱)</sup> قول القائل لغيره: "افعل كذا الساعة" يوجب الائتمار على الفور، (۲) فلو كان قوله "افعل" يقتضى الائتمار على الفور مع أن الأول مقيد و الثانى مطلق لكان حكمهما واحدا وذا لا يجوز، لأن بين المطلق و

فإن قيل: الأمر يقتضى امكان الأداء، و لا امكان الا بوقت، و أول أوقات الامكان مراد اتفاقا حتى لو أدى فيه كان ممتثلا للأمر، فلا يبقى ما بعده مرادا، لأن ذلك ثابت بطريق الاقتضاء، و لا عموم له.

قلنا: أول أوقات امكان/الأداء ليس بمتعين بدليل أنه لو (١٠٩/ب) أداه في أي جزء عقيبه من أوقات الإمكان في عمره (٤٠ كان مؤديا، و لو تعين للأداء الجزء الأول لم يكن مؤديا. (٥٠)

القيد مغايرة على سبيل المنافاة. (٣)

<sup>(</sup>١) ني الأصل: استبدلت (لأن) بـ(أن).

<sup>(</sup>٢٧/١). و هذا أمر مقيد، و قوله "افعل" مطلق. كذا في أصول السرخسي (٢٧/١).

<sup>(</sup>۲) نقل الشارح حجته في هذه المسألة من أصول السرخسي بالمعنى، أنظر (۲۷/۱۱)

ثم قال السرخسى رحمه الله: "فى ذلك الغاء صفة الاطلاق و إثبات التقييد من غير دليل، فانه ليس من الصيغة ما يدل على التقييد فى وقت الأداء، فاثباته يكون زيادة، و هو نظير تقييد المحل".

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: عمر.

<sup>(</sup>ه) أنظر تفصيل دليل القائلين بالتراخى: مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد عليه (٢/٣) ، التحقيق لوحة، (٢١/ب \_ ٢٦/أ)، إرشاد الفحول (ص ٩٩)، التقرير و التحبير (٢/٦١)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (١٩٦/١)، ميزان الأصول (ص ٢١٣).

و المقيد بالوقت أنواع: نوع جعل الوقت ظرفا للمؤدى و شرطا للأداء و سببا للوجوب، و هو وقت الصلاة، ألا ترى أنه يفضل عن الأداء و كان ظرفا لا معيارا، و الأداء يفوت بفواته فكان شرطا، و الأداء يختلف باختلاف صفة الوقت و يفسد التعجيل قبله فكان سببا.

و الأصل في هذا النوع أنه لما جعل الوقت ظرفا للمؤدى و شرطا للأداء و سببا للوجوب لم يستقم أن يكون كل الوقت سببا، لأن ذلك يوجب تأخير الأداء عن وقته، أو تقديمه على سببه فوجب أن يجعل بعضه سببا و هو الجزء الذي يتصل به الأداء. فإن اتصل الأداء بالجزء الأول كان هو السبب، و الا تنتقل السببية إلى الجزأ الذي يليه، لأنه لما وجب نقل السببية عن الجملة و ليس بعد الجملة جزء مقدر فوجب الاقتصار على الأدنى، و لم يجز تقريره على ما سبق قبيل الأداء لأن ذلك يؤدى إلى التخطى عن القليل بلا دليل.

و أما الثاني فهو المقيد بالوقت، (١) و هو أنواع:

نوع جعل الوقت ظرفا للمؤدى و شرطا للأداء (١) و سببا للوجوب، و هو وقت

<sup>(</sup>۱۱) و هو الذي تعلق أداء المأمور به فيه بوقت محدود على وجه يفوت الأداء بفواته.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> و إن قيل: قديستفاد الشرطية من الظرفية، لأن الظروف محال و المحال شروط، فما فائدة قوله (شرطا للأداء).

قلنا: المراد من المؤدى الركعات التى تحصل فى الوقت، و من الأداء إخراجها من العدم إلى الوجود، فكانا غيرين، و اعتبر هذا بالزكاة، فإن أداءها تسليم الدراهم مثلا إلى الفقير، و المؤدى نفس تلك الدراهم التى حصلت فى يده، و إذا كان كذلك لا يستفاد من ظرفية المؤدى شرطية الأداء، إذ لا يلزم من كون الشيء شرطا لشيء أن يكون شرطا لغيره، على أنا لا نسلم أنه يلزم من كون الشيء المعين ظرفا لشيء أن يكون شرطا لوجوده كالوعاء ظرف لما فيه، و ليس بشرط له، لأنه يوجد بدون هذا الظرف. كذا قال علاء الدين البخارى رحمه الله.

أنظر: كشف الأسرار (٢١٣/١)، التحقيق، لوحة (٦٣/أ).

. . ٤ - النتخب

الصلاة(١١) كالظهر و العصر و نحوهما. (٢١)

و بيان أنه ظرف للأداء أنه (<sup>(۳)</sup> لا جواز للأداء إلا فيه و هو متوسع، لأنه يفضل بعض الوقت عن أدائها إذا أداها بقدر المفروض، <sup>(1)</sup> و ليس بمعيار للفعل المأمور به. <sup>(0)</sup>

و المعنى بالمعيار: الوقت المثبت لقدر (١٦) الفعل كالكيل فى المكيلات و قدر فعل الصلاة لا يثبت بالوقت، بل بأركان معلومة يشاهد من الفاعل نحو القيام و الركوع و السجود، فيتم بها قدر ما أمر به من الفعل، لا أثر للوقت (١٦) فى اثبات قدرها بوجه. فان العبد متى قصر الأفعال تأدت بجزء قليل منه و إذا أطال (١٨) ركنا مضى الوقت قبل أداء ما بقى. (١٩)

و أما المعيار فوقت الصوم، فان الصوم الشرعى فهو (۱۰۰) الإمساك الممتد لا يثبت قدره الذي يتم عنده عبادة الا (۱۱۱) بوقته و هو اليوم، لأنه لا يتصور تقديره

<sup>(</sup>۱۱ نقل الشارح من قوله (نوع جعل) إلى قوله (وقت الصلاة) من أصول البزدوى بحروفه. أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۱۳/۱).

٢٠ قول الشارح (كالظهر و العصر و نحوهما) منقول من التقويم. أنظر لوحة (٣١/أ).

<sup>(</sup>۳) في الأصل، د: لأنه (بزيادة اللام).

<sup>(1)</sup> و لو أطال ركنا منه مضى الوقت قبل تمام الأداء كما سيذكره الشارح بعد قليل، و كذا يجوز الأداء في أي جزء شاء من أجزاء الوقت.

<sup>(&</sup>lt;sup>ه)</sup> إذ لو كان معيارا لم يجز.

<sup>(</sup>۱) في الأصل، ب، ج: بقدر. و في د: تقدر. و في التقويم و التبيين: لقدر. و قد صححته من التقويم، لأن الشارح نقل هذا القول منه بحروفه كما سأشير إليه.

<sup>(</sup>v) في التقويم: لقدر الوقت.

<sup>(</sup>۸) في ب، د: طال.

<sup>(</sup>۱) نقل الشارح من قوله (و المعنى بالمعيار) إلى قوله (قبل أداء ما بقى) من التقويم. أنظر لوحة (٣١/أ).

<sup>(</sup>۱۰) في الأصل، ب: فهو.

<sup>(</sup>۱۱) في د: استبدلت (الا) بـ(الي).

إلا بزمان، و لهذا يطول بطوله و يقصر بقصره، و اليوم لا يفضل من الصوم. (١١)

و نظيره من المعاملات ذكر اليوم في إجارة الرجل نفسه يوما بعمل ما (٢) فان (٣) اليوم معيار، لأن العقد وقع على منافع يومه ذلك، (٤) و المنافع لا يمكن معرفة قدرها بالإشارة بل بزمان يذكر (فيه). (٥)

و نظير الأول: رجل أجر نفسه لخيط هذا الشوب قميصا بدرهم (في اليوم، فان اليوم، في اليوم، في اليوم، فان اليوم لا يكون معيارا، لأن<sup>(١)</sup> العمل الذي يجعل الثوب قميصا) (<sup>(١)</sup> مما (ألا ترى قدره، فلم يصر الوقت معيارا، بل بيانا لطلب الأداء فيه و هذا تقرير قوله (ألا ترى أنه يفضل عن الأداء فكان ظرفا لا معيارا).

و بيان أنه شرط: أن الأداء انما يتحقق في الوقت. و التأخير عنه يكون تفويتا (١٠) مع تحقق السبب و الأركان كلها ، فعرفنا أن خروج الوقت مفوت باعتبار أنه يفوت به شرط الأداء. (١٠)

و بيان أنه سبب: أن الأداء يختلف باختلاف صفة الوقت و يفسد التعجيل قبله/فكان(١١١) سببا. (١٢١)

<sup>(</sup>۱۱) و تبين أن الظرف ههنا أن يكون الفعل واقعا فيه، و لا يكون مقدرا به و أن المعيار أن يكون الفعل المأمور به واقعا فيه و مقدرا به. كذا في الكشف و التحقيق.

<sup>(</sup>۲) في الأصل: استبدلت (بعمل ما) بـ(يعمل).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في د: و ان.

<sup>&</sup>lt;sup>(د)</sup> (ذلك) ساقطة من ج.

ه) (فیه) مزیدة من ج.

<sup>/ 40 /</sup> to 4 / 1 / C

<sup>(</sup>۱) فى د: أستبدلت (لأن) بـ(إلى). (۲) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>A)

<sup>&</sup>lt;sup>^)</sup> في الأصل: فما.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: استبدلت (تفريتا) بـ(توقيتا).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> أنظر: أصول السرخسى (٣٠/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱)</sup> في د: و كان.

<sup>(</sup>۱۲) نقل الشارح من قوله (ان الأداء) إلى قوله (فكان سببا) من أصول البزدوى بحروفه. أنظر (۳۱۳/۱ ـ ۳۱۶).

يقرره أن المسببات تختلف حسب اختلاف أسبابها. (۱۱ فان البيع متى كان صحيحا يكون الملك الثابت به صحيحا، و متى كان فاسدا يكون ذلك (۲۱ الثابت به فاسدا خييثا.

و اعتبر هذا، بالجنايات، فإن الألم يختلف باختلاف الضرب من الخفة و الشدة. (٣)

ثم ههنا متى كان الوقت صحيحا يكون المؤدى فيه كاملا، و متى كان الوقت ناقصا كالعصر يستأنف فى وقت الاحمرار يكون الأداء ناقصا. و كذا لو عجل الصلاة قبل الوقت يفسد كتعجيل التكفير قبل الجرح، (1) و تعجيل الزكاة قبل ملك النصاب، فهذا يدل أيضا أن الوقت سبب للوجوب.

و لما جعل الوقت ظرف اللأداء و سببا للوجوب لا يمكن أن يجعل جميع الوقت سببا للوجوب، لأنه ان اعتبر جانب السببية (٥) يتأخر الأداء عن الوقت، فلا يكون أداء، بل يكون قضاء، و يلغو الظرفية فيه، لأنه لا يجب إلا بعد السبب، و السبب كل (٢) الوقت، و ان اعتبر جانب الظرفية حتى يقع الأداء في الوقت يتقدم على السبب ضرورة أن (٧) كل الوقت سبب، (٨) و لا بد أن يكون (بعض) (٩) الوقت سببا، و ألا يقع الأداء في الوقت فيلزم منه أن يكون

<sup>(</sup>۱) في الأصل: سببها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: استبدلت (ذلك) بـ(ذكر).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> أنظر: التبيين (١/٤١٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ، د: الجروح.

<sup>(</sup>ه) في ج، د: السبب.

<sup>(</sup>١) في د: كله.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في د: استبدلت (ان) بـ(أو)، (سببا) ساقطة من ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> في الأصل: سبب.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ب، ج. و زيادة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ 113

بعض الوقت سببا، (۱) لأنه ليس بين الكل و الجزء الذي هو أدنى مقدار معلوم (۲) كالربع و السدس و نحوهما، ثم الجزء الذي تصل به الأداء أولى بالسببية لأنه أقرب إلى المقصود، لأن الأصل ان يتصل المسبب بالسبب. و لمسبب و ان كان نفس الوجوب لكن، نفس الوجوب مفض (إلى) الوجود، (۳) فيكون الوجود مضافا إليه لما عد في (۱)

قوله (فإن اتصل الأداء بالجزء الأول كان هو السبب) لأنه ساوى غيره من الأجزاء في (٥) صلاحيته سببا و ترجح على غيره باعتبار عدم المزاحم.

فالحاصل أن الجزء الأول أفاد الوجوب بنفسه اعمالا للسبب و أفاد صحة الأداء عملا بنفس الوجوب/لكنه لا يوجب الأداء للحال، بل أداء (١١٠ ذلك (١) متراخ (١١٠٠))

<sup>(</sup>۱) (و الا يقع الأداء في الوقت فيلزم منه أن يكون بعض الوقت سببا) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: أصول السرخسي (١/ ٣٠ ـ ٣١).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: مفضي الوجود.

التحقيق: لا يمكن أن يكون جميع الوقت سببا مع رعاية هذين المعنيين، سببية الوقت للوجوب و ظرفيته للمؤدى، لأن ذلك أى جعل كل الوقت سببا يرجب فوات أحد المعنيين، فانه لو روعى معنى السببية يلزم منه تأخير الأداء عن الوقت، لأنه لا اعتبار للسبب قبل قامه، فلا يتحقق الوجوب إلا بعد خروج الوقت، فلا يصح الأداء قبله و فيه إبطال معنى الظرفية و الشرطية، و لو روعى معنى الظرفية و أديت الصلاة في الوقت يلزم منه تقديم الحكم على سببه، و هو ممتنع بدلالة العقل، فإذا لم يمكن أن يجعل كل الوقت سببا مع رعاية معنى الظرفية و ليس بد من اعتبار معنى السببية وجب أن يجعل البعض سببا ضرورة. أنظر: التحقيق، لوحة (١٤/١)، و أيضا التبيين (١/٨١١)

<sup>(</sup>ه) (في) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) في د: الأداء.

<sup>&</sup>lt;sup>۷۷</sup> (ذلك) ساقطة من ب، ج، د.

إلى الطلب و هو الخطاب، و المطالبة (۱) الما يتحقق فى آخر الوقت، (۲) لأن قبل ذلك هو مخير بين أن يؤدى فى أول الوقت أو وسطه (۳) أو آخره (٤). و التخيير ينافى المطالبة. فإذا ضاق (٥) الوقت انعدم معنى التخيير فيتوجه عليه المطالبة. و تبين ان (١) الوجوب يجعل (۷) بأول جزء (۸) من الوقت كما نقل عن محمد بن شجاع (۱) من أصحابنا أن الصلاة تجب بأول جزأ من الوقت (۱۱) وجوبا موسعا وهو الأصح (۱۱) بخلاف ما يقوله الكرخى أنه إذا أدى فى أوله يكون موقوفا ان بقى

أنظر: ميزان الأصول (ص ٢١٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: المطالب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> كذا في أصول البزدوي. أنظر (١/ ٢١٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في الأصل: في شطره.

<sup>(</sup>a) قال السمرقندى رحمه الله: اختلفت الرواية عن أصحابنا في أول الوقت و وسطه و آخره قبل أن يتضيق الوقت، فعن الكرخي ثلاث روايات عن أصحابنا رحمهم الله.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> ني ج: أضان.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ج: بأن.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> فى د: يحصل.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> فی ب، د: جزئه.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۱)</sup> قد سبقت ترجمته. أنظر (ص ۳۰۱) الهامش (۵).

<sup>(</sup>كما نقل عن محمد بن شجاع من أصحابنا ان الصلاة تجب بأول جزء من الوقت) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱۱ ذكره شمس الأثمة السرخسي في أصوله.

و قال السمرقندى: و هو مذهب عامة المتكلمين من أصحاب الحديث و هو مذهب الشافعى رحمه الله الا في مسألة الحج.

ثم قال السرخسى رحمه الله: و أكثر العراقيين من مشايخنا ينكرون هذا و يقولون: الوجوب بآخر الوقت. أنظر: أصول السرخسى (١/ ٣١)، ميزان الأصول (ص ٢١٨).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

إلى آخر الوقت بصفة المكلفين () (١) بأن بقى حيا عاقلا مسلما و نحوها يقع واجبا، و ان فات شيء من شرائط التكليف يكون نفلا.

و فى رواية أخرى عنه أنه إذا أدى فى أوله يقع نفلا، لكن ان بقى إلى آخر الرقت بصفة المكلفين يكون ذلك النفل مانعا للوجوب فى آخره و يكون مسقطا للفرض. (٢)

و تبين أن الخطاب بالأداء لا يتعجل خلافا للشافعى (رحمه الله) (٣) بناء على أن عنده نفس الوجوب لا ينفك عن وجوب الأداء في البدنيات، (٤) و عندنا ينفصل. (٥) لأن نفس الوجوب لشغل الذمة و وجوب الأداء لتفريغ الذمة، و تفريغ

<sup>(</sup>۱) في ب: يكون ذلك النفل.

<sup>(</sup>۲) أي عن ذمته. و هذه الرواية مهجورة. كذا في الميزان.

و نقل الشارح من قوله (أنه إذا أدى) إلى قوله (يكون مسقطا للفرض) من ميزان الأصول. أنظر (ص ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل، ب، د. و زدته من ج.

نقل الشارح من قوله (و تبين) إلى قوله (خلافا للشافعي رحمه الله) من أصول البزدوي بالنص. أنظر (٢/٩١١)، أيضا التبيين (١/٤٢٠).

<sup>(1)</sup> وقد ذهب بعض الحنفية إلى مذهب الشافعى رحمه الله حتى أن الشيخ المحقق أبا المعين بالغ فى رده و انكاره، و ادعى أن استحالته غنية عن البيان. فان الصوم مثلا انما هو الإمساك عن قضاء الشهوتين نهارا لله تعالى، و الإمساك فعل العبد، فإذا حصل حصل الأداء، و لو كانا متغايرين لكان الصائم فاعلا فعلين: الإمساك و أداء الإمساك، و كذا كل فاعل كالأكل و الشرب، كان فاعلا فعلين، احدهما: ذلك الفعل و الآخر: أداؤه، و هذه مكابرة عظيمة.

ثم قال: إن جعل أصل الوجوب غير وجوب الأداء في الواجب البدني مبنى على مذهب أبي الهذيل العلاف من شياطين القدرية.

أنظر: كشف الأسوار (١/ ٢٢٢)، التلويح على التوضيح (١/ ٣٨٧).

<sup>(°)</sup> أنظر: التسوضيح (١/ ٣٨٦، ٣٩٠)، كسشف الأسسرار (٢١٩/١)، أصلول آلسرخسى (٣/ ٣٦٠)، التبيين (١/ ٤٢١)، التحقيق، لوحة (٦٤/ب).

الذمة يستدعى سابقة الشغل، إذ تفريغ (١) ما ليس بمشغول محال، فلو كان التفريغ (٢١) عينه يلزم سبق الشيء على نفسه، و لأن القول بكون الشغل عين وجوب التفريغ كالقول بأن الوضع عين (٣) الرفع، و هذا محال، و لأن وجوب الأداء لطلب ما عليه، والطاب من العاجز محال، فيستدعى كون المطلوب قادرا. ونفس الوجوب لما كان لشغل الذمة لا يراد به الفعل، لأن القدرة لتحصيل الفعل، لا للزوم الفعل. ألا ترى أن ابن يوم أهل لنفس الوجوب و ليس بأهل للزوم الفعل. و كما أن نفس الوجوب لا يفتقر إلى وجوب الأداء، فوجوب الأداء أيضا لا يفتقر إلى وجود الأداء و قدرته الحقيقية (٤) فصار وجود الأداء و قدرته الحقيقية بالنسبة إلى وجوب الأداء كوجوب الأداء بالنسبة إلى نفس الوجوب، فنفس الوجوب/ ينفصل عن وجبوب ( ١١١/أ) الأداء (و وجبوب الأداء ينفيصل عن وجبود الأداء) (٥) في الأول بالسبب، والثاني بالخطاب عند صحة الأسباب و سلامة الآلات، والثالث بالاستطاعة و هي القدرة الحقيقية المحققة للفعل، و ليس المقصود وجود الأداء من وجرب الأداء عند أهل السنة بل كونه مبتلى بين أن يطيع فيثاب و بين أن يعصى فيعاقب فلم تكن حقيقة القدرة شرطا لكون الفعل مستحقا عليه، بل هو علم<sup>(١)</sup> لوجود الفعل باختبار المكلف الفعل.

و الها قلنا بأن وجود الفعل غير مراد من وجوب الأداء، لأنه لو كان مرادا يستحيل تخلف المراد عن إرادة الله تعالى، لأن تخلف (٧) المراد عن

<sup>(</sup>١١ في جـ: استبدلت (إذ 'تفريغ) بـ ( إذا تفرغ).

<sup>(</sup>التفريغ) سأقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ب: استبدلت (عين) بـ(غير).

<sup>(</sup>٤) في د: الحقيقة.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل. و في جه: استبدلت (وجود الأداء) بـ (وجوده).

<sup>(</sup>۱۱ في ب، د: استبدلت (علم) بـ(علة) و في ج، بـ(عليه).

<sup>(</sup>یخلو) با نیخلو) با نیخلو) با نیخلو).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه١٤

الإرادة اضطرار و عجز، و الله تعالى يتعالى عن ذلك.

ألا ترى أن الكفار يخاطبون بالإيمان و لا يوجد الإيمان من أكثرهم و كذا (۱) العبادات المفروضة ربما (۲) لا يوجد من المؤمنين العباصين، كذا ذكره (۳) شيخنا الأجل (۱) حميد الدين (۱) رحمه الله في فوائد أصول الفقه لفخر الإسلام (رحمه الله) (۲) املاء. (۷)

قوله (و إلا (^^) تنتقل السببية إلى الجزء الذي يليه) و الدليل على انتقال السببية أنه لو لم تنتقل السببية عن الجزء الأول فلا يخلو اما (^^) أن ينضم معه الجزء الثانى و الثالث و يجعل الكل سببا، أو لا ينضم لا يجوز الأول، لأنه يؤدى إلى جعل المعدوم جزء السبب، و لا يجوز الثانى أيضا لأن جعل الموجود سببا أولى من جعل المعدوم سببا، لأن المعدوم لا يعارض الموجود، و لأنا قد بينا أن الجزء الذي يتصل به الأداء الأولى بالسببية من غيره، فلا بد أن تنتقل السببية من الجزء الأول حتى يمكننا جعل الجزء المتصل بالأداء سببا.

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: و كذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: مما.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ب، ج، د: قال.

<sup>(</sup>٤) في ج: استبدلت (الأجل) بـ(الإمام).

<sup>(</sup>م) و هو حميد الدين الضرير الذي تقدمت ترجمته في قسم الدراسة، (ص ٣٠).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>v) الإملاء: هو أن يقعد عالم و حوله تلامذته بالمحابر و القراطيس، فيتكلم العالم عالم عليه من العلم و يكتبه التلامذة، فيصير كتابا و يسمونه "الإملاء" و "الأمالي"، و كذلك كان السلف من الفقهاء و المحدثين و أهل العربية و غيرهم.

أنظر: كشف اللظنون (١/ ١٦١).

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في جه: و لا (بسقوط الألف).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: استبدلت (اما) بـ(من).

٤١٦ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و لأن وجوب الصلاة على من صار أهلا بعد الجزء الأول دليل دال و أمارة بينة (١) على أن السببية تنتقل من الجزء الأول، و أن السببية تنتقل من الجزء الأول و الا لما وجبت الصلاة على من أسلم بعد الجزء الأول (٢) كما لو أسلم بعد ذهاب الوقت. (٣) .

قوله (ولم يجز تقريره على ما سبق قبيل الأداء) أى لم يجز تقرير/ السببية (٤) (١١١/ب)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه: بين.

<sup>(</sup>١) من قوله (دليل دال) إلى قوله (الجزء الأول) مكررة في ج.

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الأسرار (١/ ٢٢٥ ـ ٢٢٦)، أصول البزدوى (٣٣/١)، التحقيق لوحة (37/4)، التبيين (37/4) و ما بعدها.

<sup>(1)</sup> قال صاحب التحقيق: هذا جواب عما يقال: ان الانتقال إلى البعض للضرورة، و لا ضرورة في اقتصار السببية على الجزء المتصل بالأداء و نقلها من الجزء الأول، فبالإمكان أن يجعل جميع ما تقدم من الأجزاء على الأداء سببا لحصول المقصود به، و هو تقدم السبب مع صفة الاتصال بالمسبب، فقال: لم يجز تقرير السببية على الأجزاء السابقة على الأداء، لأن ذلك التقرير يؤدى إلى التخطي، أي التجاوز عن القليل و هو الجزء المتصل بالأداء بلا دليل يوجب ذلك، لأن الدليل الها يدل على أن الكل سبب أو الجزء الأدنى سبب، فاثبات السببية لما وراء الكل و الأدنى يكون اثباتا بلا دليل.

ثم قال صاحب التحقيق: و قيل: معناه ان الجزء المتصل بالأداء لما صلح سببا بنفسه لم يجز تقرير معنى السببية على الجزء الأول و إلغاء هذا الجزء، لأن ذلك يؤدى إلى التخطى عن القليل و هو الجزء المتصل بالأداء بلا دليل، و ذلك لا يجوز كمن سبقه الحدث فى الصلاة فانصرف فاستقبله نهر، وراء نهر آخر، فترك الأقرب و مشى إلى الأبعد لا يجوز و تفسد صلاته لاشتغاله بما لا يعنيه، فكذلك هذا.

ثم قال تعليقا: قلت هذا وجه حسن و يشير إليه قوله "و لم يجز تقريره" و لكن قوله "يؤدى إلى التخطى عن القليل" لا يوافقه، و لو كان المعنى ما ذكر لوجب أن يقال: يؤدى إلى التخطى عن القريب إلى البعيد بلا دليل. و قوله "بلا دليل" احتراز عن انتقال السببية عن الجزء الأخير إلى الكل ان لم يوجد الأداء في الوقت، لأنه و ان كان تخطيا عن القليل إلى الكثير لكنه بالدليل. أنظر: التحقيق، لوحة (٦٤/ب)، (١٩٥٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_

ثم كذلك ينتقل إلى أن يتضيق الوقت عند زفر رحمه الله و إلى أخر جزء من أجزاء الوقت عندنا، فيتعين السببية فيه لما يلى الشروع في الأداء، إذ لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه فيعتبر حاله في الإسلام و البلوغ و العقل و الجنون و السفر و الإقامة و الحيض و الطهر عند ذلك الجزء و يعتبر صفة ذلك الجزء، فان كان ذلك الجزء صحيحا كما في الفجر وجب كاملا، فإذا اعترض الفساد بطلوع الشمس بطل الفرض، و ان كان

## على ما (١) سبق قبيل (٢) الأداء لوجوه ثلاثة:

أحدها: ما ذكر في المتن أنه يؤدى إلى التخطى عن القليل و هو الجزء الذي يتصل به الأداء إلى الكثير و هي الأجزاء التي تسبق قبيل (4) الأداء بلا دليل، لأن الدليل يدل على أن السبب ينبغي (6) أن يكون مقدما على المسبب، وذا يحصل بجعل الجزء الذي يتصل به الأداء سببا فلا حاجة بنا إلى جعل الأجزاء الأخرى سببا مع انها معدومة.

و الثانى: ما ذكرنا قبل هذا أنه يؤدى إلى جعل المعدوم جزء السبب.

و الثالث: أن ذلك لا يضبط، فانه اليوم يصلى الظهر مثلا بعد جزئين و فى الغد بعد ثلاثة أجزاء إلى غير ذلك، فلو جعل ما يسبق (٢) قبيل الأداء سببا يختلف السبب، و هذا فاسد. (٧)

قــولــه: (إلــى أن يــ تضيــق (٨) الــوقــت عــنــدزفـــر (١)

۱۱ (ما) ساقطة من ج.

<sup>&#</sup>x27;' فى ب: قبل.

<sup>(</sup>r) في جـ: استبدلت (إلى) بـ(أي).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> فی ب: قبل.

<sup>(</sup>ه) (ينبغي أن) ساقطة من ج.

 $<sup>^{(</sup>V)}$  أنظر: المغنى فى أصول الفقه (ص 22)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (1111)، أصول السرخسى (1111)، التبيين (1111)، التحقيق لوحة (1111).

نى ب، ج، د: استبدلت (إلى أن يتضيق) بـ(إلى تضيق).  $^{(\wedge)}$ 

<sup>(</sup>۱) هو زفر بن هذيل بن قيس بن سليم و كنيته: أبو الهذيل، صحب أبا حنفية فصار من أثمة الحنفية المجتهدين، توفى سنة ١٥٨ه. أنظر: فهرست ابن النديم (ص ٢٨٥)، وفيات الأعيان (٢٣٧/١).

ذلك الجزء فاسدا كما فى العصر يستأنف فى وقت الاحمرار وجب ناقصا فيتأدى بصفة النقصان. و لا يلزم على هذا ما إذا ابتدأ العصر فى أول الوقت ثم مده إلى أن غربت الشمس فانه لا يفسد لأن الشرع جعل له حق شغل كل الوقت بالأداء، فجعل ما يتصل من الفسال بالبناء عفوا، لأن الاحتراز عنه مع الاقبال على الصلاة متعذر. وأما إذا خلا الوقت عن الأداء فالوجوب يضاف إلى كل الوقت لزوال الضرورة الداعية لانتقال السببية عن الكل إلى الجزء فوجب بصفة الكمال، فلا يتأدى بصفة النقصان فى الأوقات الثلاثة المكروهة بمنزلة سائر الفرائض.

رحمه الله) (۱) عنده: إذا تضيق الوقت على وجه لا يفضل عن الأداء تتعين السببية في ذلك الجزء. ألا ترى أنه ينقطع خياره و لا يسعه التأخير بعد ذلك، فلا يتغير بما يعترض بعد ذلك من سفر أو مرض.

و نحن نقول: إنما لا يسعه التأخير كيلا يفوت شرط الأداء و هو الوقت<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>۱) أى كما انتقلت السببية من الجزء الأول إلى الثانى عند عدم الشروع فى الأداء تنتقل من الثانى إلى الثالث و الرابع إلى أن يتضيق الوقت بحيث لا يسع فيه الأداء المفروض عند زفر رحمه الله، و إلى آخر جزء من أجزاء الوقت عند غيره من الحنفية.

ر هذا الاختلاف بناء على أن القدرة المتوهمة كافية لوجوب الأداء، أم تشترط القدرة الحقيقية، و عند غيره: لا تشترط القدرة الحقيقية، و عند غيره: لا تشترط. و بيانه سيأتى فى فصل فى حكم الواجب عند قوله: و الشرط كونه متوهم الوجود.

أنظر: التبيين (١/٤٢٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نقل الشارح من قوله (إذا تضيق الوقت) إلى قوله (و هو الوقت) من أصول السرخسي بحروفه.

ثم قال شمس الأثمة رحمه الله: إن الوقت ظرف للأداء و ما بعده من آخر الوقت صالح لانتقال السببية إليه، فيحصل الانتقال بالطريق الذى قلنا إلى آخر جزء من أجزاء الوقت، فتتعين السببية فيه ضرورة إذا لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه، فيتحقق التفويت بمضيه، و تعتبر صفة ذلك الجزء و حاله عند ذلك الجزء حتى إذا كانت حائضا لا يلزمها القضاء، و إذا طهرت عن الحيض عند ذلك الجزء و أيامها عشرة تلزما الصلاة، نص عليه في نوادر أبي سليمان \_ هذا التفريع قول محمد رحمه الله في نوادر الصلاة كما نص عليه البزدوى، و أراد

لا لأن ما بعده من أجزاء الوقت إذا لم يؤد ـ لا يصلح لانتقال السببية (١) فتعينت (٢) السببية فيه لما يلى الشروع في الأداء.

و انما قيده بـ(الشروع في الأداء) ليتأتى تفريع طلوع الشمس في الفجر و غروبها في العصر. (٣)

قوله (إذ (ع) لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه) أى اغا يتعين إذا لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه. (ه) فأما إذا كان بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه لا يتعين فيه، (٦) و يحتمل أن يكرون

بنوادر ابى سليمان ما رواه ابو سليمان عن محمد رحمهما الله كما قاله عبد العزيز البخارى في كشف الأسرار.

أنظر: أصول السرخسى (٣٤/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>الا يصلح لانتقال السببية) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نی ب، د: تتعین.

<sup>(</sup>۳) أى أنه إذا طلعت الشمس و هو فى خلال الفجر يفسد الفرض، لأن الجزء الذى يتصل به طلوع الشمس من الوقت سبب صحيح تام، فثبت الرجوب بصفة الكمال فلا يتأدى فى الأداء مع النقصان، بخلاف ما إذا غربت الشمس وهو فى خلال صلاة العصر، فإن الجزء الذى يتصل به الغروب من الوقت فى المعنى سبب فاسد للنهى الوارد عن الصلاة بعنما تحمر الشمس، فيثبت الوجوب مع النقصان بحسب السبب، و قد وجد الأداء بتلك الصفة. كذا قال الشمس الأثمة رحمه الله. و يذكره الشارح بعد قليل.

أنظر: أصول السرخسى (٣٤/١)، و أيضا التوضيح على التنقيح (١/ ٣٩١ ـ ٣٩١)، التحقيق ، لوحة (٣٩١/أ)، المغنى في أصول الفقه (ص ٤٥).

<sup>(</sup>٤) في ب: استبدلت (إذ) بـ(إذا).

<sup>(...</sup> إليه) أى الها يتعين إذا لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>إليه) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۱۱) (فیه) ساقطة من ب، ج، د.

٤٢٠\_\_\_\_\_شرح للنتخب

أداء (۱) على طريق التعليق، أى السببية يتعين (۲) فيه، لأنه لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه. (في عتبر حاله) أى حال المكلف (۳) عند ذلك الجزء (في الإسلام) أى (٤) إذا أسلم الكافر أو بلغ الصبى أو طهرت من الحيض أو النفاس أو أفاق المجنون (ند ذلك الجزء) (۱) تلزمه الصلاة. و إذا حاضت أو صارت نفساء أو جن عند ذلك الجزء لا يلزم القضاء، و إذا كان مسافرا عند ذلك الجزء المنام من السفر عند (١١١/أ) ذلك الجزء تلزمه صلاة السفر/و إذا أقام من السفر عند (١١/أ) ذلك الجزء تلزمه صلاة الاقامة. (٧)

(و تعتبر صفة ذلك الجزء فإن كان ذلك صحيحا<sup>(١)</sup> كما في الفجر<sup>(١)</sup> وجب<sup>(١)</sup> كاملا، وإذا اعترض<sup>(١١)</sup> الفساد<sup>(١٢)</sup> بطلوع<sup>(١٢)</sup> الشمس<sup>(١١)</sup> بطل الفرض<sup>(١١)</sup>) لأن الجزء

<sup>(</sup>١) في الأصل، وفي ب، جه: استبدلت (أداء) بـ (إذ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: يتعلق.

<sup>(</sup>٣) أو حال المصلى. كذا في التبيين (٤٢٥/١).

<sup>(1)</sup> (1) (1) (1) (2) (2) (2) (3)

ول المصنف (ند ذلك الجزء) أن أريد "بالجزء" الجزء من الوقت الذى تضيق بحيث لا يسع فيد الا الأداء المفروض فاللذكور من الأحكام بناء على ما ذهب إليه زفر رحمه الله، و إن كان يراد به الجزء الأخير من أجزاء الوقت فهذه الأحكام عند من عداه، أما عنده فلا و ان كان الوقت باقيا. أنظر: التحقيق، لوحة (٦٥/ب ـ ٢٦/أ).

<sup>(</sup>١) (لا يلزم القضاء، و إذا كان مسافرا عند ذلك الجزء) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی ب، جه، د: فإذا.

<sup>(</sup>٨) أي لم يوصف بالكراهية، و لم ينسب إلى الشيطان. كذا في التحقيق.

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> أي في وقت الفجر.

<sup>(</sup>۱۰) أي الفرض به.

<sup>(</sup>۱۱۱) في الأصل: اعرض.

<sup>(</sup>۱۲) أي في الوقت.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۳)</sup> في جـ: لطلوع.

<sup>(</sup>١٤) في خلال الفجر.

<sup>(</sup>۱۰) عند الحنفية خلافا للشافعى رحمه الله. كذا فى التحقيق. أنظر لرحة (۲۹/أ)، وفى قوله (بطل الفرض) إشارة إلى نفى ما روى عن محمد أن أصل الصلاة يبطل ببطلان جهة الفرضية، كذا فى التحقيق. أنظر: لرحة (۱/۹۷)، كشف الأسرار. أنظر (۲۲۷/۱).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الذى يتصل به طلوع الشمس من الوقت سبب صحيح كامل فيثبت به الوجوب بوصف الكمال فلا يتأدى ناقصا<sup>(۱)</sup> لأن ما وجب كاملا لا يتأدى ناقصا<sup>(۱)</sup> و قد وجب كاملا، لأن المسببات تثبت حسب ثبوت الأسباب. ألا ترى أن الصوم المنذور فى وقت غير معين لا يتأدى فى أيام النحر و التشريق. (۱)

(وإن كان ذلك الجزء فاسدا) أى ناقصا كالعصر (يستأنف فى وقت الإحمرار)، ثم غربت الشمس و هو فى خلال العصر لم تفسد، لأن الجزء الذى يتصل به الغروب من الوقت فاسد للنهى الوارد عن الصلاة بعد ما تغيرت

<sup>(</sup>١) نقل الشارح هذا التعليل من أصول السرخسي (٣٤/١).

<sup>&#</sup>x27;' و إن قيل: ما ذكرتم مخالف لقوله عليه السلام: من أدرك ركعة من الصبح قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح، و من أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر. رواه أبو هريرة رضى الله عنه. و فى رواية أخرى عن النبى عليه السلام: إذا أدرك أحدكم سجدة من صلاة العصر قبل أن تغرب الشمس فليتم صلاته، و إذا أدرك أحدكم سجدة من صلاة الصبح قبل أن تطلع الشمس فليتم صلاته.

قالت الحنفية: تأويلهما عندنا ما ذكر أبو جعفر الطحاوى فى شرح معانى الآثار ان ورودهما كان قبل نهيه عليه السلام عن الصلاة فى الأوقات المكروهة.

و لا يقال: كان ذلك نهيا عن التطوع خاصة كالنهى عن الصلاة بعد الفجر و العصر، فلا يوجب نسخ هذا الحديث.

لأنهم يقولون: بل هو نهى عن الفرائض و النوافل، فان قضاء الفوائت فيها لا يجوز، ألا ترى أن النبى عليه السلام لما فاتته صلاة الصبح ليلة التعريس انتظر فى قضائها إلى أن ارتفعت الشمس، فدل هذا على أن ما رواه نسخ به. كذا فى التحقيق، لوحة (٦٢٧/١).

<sup>(</sup>۳) و كالسجدة إذا قرأها نازلا فركب و سجدها بالإيماء لا يتأدى به لأنها وجبت كاملة فلا يتأدى ناقصة. أنظر التحقيق، لوحة (٦٦/أ).

٤٢١ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الشمس، (۱) فيثبت الوجوب مع النقصان بحسب السبب، و قد وجد الأداء بتلك الصفة (۲) فيخرج عن العهدة كما إذا نذر بصوم (۳) (يوم) (٤) النحر و أيام التشريق و أداه فيها.

قوله (و لا يلوم على هذا (٥) إلى آخره. وجه الاشكال:

انا قد بينا أن ما وجب كاملا بالسبب الكامل لا يتأدى ناقصا كمن إذا شرع في الفجر عند طلوع الشمس فقال: أليس انه إذا ابتدأ العصر في أول الوقت يجب كاملا، لأن أول وقت العصر سبب صحيح، و مع هذا لا يفسد (٢) إذا مده إلى أن غربت الشمس.

و الجواب عنه: أن الشرع جعل له ولاية شغل كل الوقت بالأداء، (٧) و هو العزيمة في الباب، لأن الله تعالى خلق العباد لعبادته، قال الله تعالى:

<sup>(</sup>۱۱) و قد روى مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم نهى عن الصلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس و عن الصلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس.

و روى ابن ماجه عن على بن رباح قال: سمعت أبى يقول: سمعت عقبة ابن عامر يقول: ثلاث ساعات كان رسول الله صلى الله عليه و سلم ينهانا أن نصلى فيهن أو نقبر فيهن موتانا حين تطلع الشمس بازغة و حين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، و حين تضيف للغروب حيت تغرب.

أنظر: صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين و قصرها، باب الأوقات التى نهى عن الصلاة فيها (٥٦٦/١)، سنن ابن ماجه، أبواب ما جاء فى الجنائز، باب ما جاء فى الأوقات التى لا يصلى فيها على الميت و لا يدفن (٢٧٩/١)، مسند أحمد (٤٢٧/٤).

۱۲ نقل الشارح هذا الشرح من أصول السرخسى بالنص. أنظر (۳٤/۱).

<sup>(</sup>٣) في ج: صوم (بسقوط الباء في أوله).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) أى على الأصل المذكور، وهو ما ذكره الشارح بقوله: ان ما وجب كاملا بالسبب الكامل لا يتأدى ناقصا.

<sup>(</sup>۱۱) نص عليه محمد كما قاله البزدوى رحمه الله في أصوله. أنظر (۲۲۲/۱).

٧٠ نقل الشارح هذا الجواب من أصول البزدوى. أنظر (٢٢٧/١).

"و ما خلقت الجن و الإنس إلا ليعبدون"(١) و قال: "يا أيها الناس اعبدوا ربكم"(١) و قال: و اعبد ربك حتى يأتيك اليقين "(٢) إلى غير ذلك من اللآيات.

و لأن الواجب على المملوك أن يكون في خدمة مالكه في جميع الأوقات، و الله تعالى هو المالك على الحقيقة. إذ هو الذي أخرجنا من العدم إلى الوجود.

فبالنظر إلى هذا ينبغى أن يكون العبد مشغولا بخدمته في جميع/الأوقات فضلا عن أوقات الصلاة، (٤٠) الا أن الله تعالى من (١١٢/ب) علينا بأن جعل لنا ولاية

صرف بعض الأوقات إلى حوائجنا رخصة و ترفيها الأعذار تبدو لنا، فإذا شغل<sup>(6)</sup> كل الوقت بالأداء فقد أتى بما هو العزيمة (١٦) و الاحتراز عن هذا الفساد مع الاقبال

على العزيمة متعذر، فجعل هذا الفساد عفوا ضرورة أخذه بالعزيمة، فصار (٧) بمنزلة المؤدى في الوقت الصحيح على أن هذا ثبت ضمنا، (٨) و رب شيء لا يثبت قصدا و يثبت ضمنا.

و قد روى عن محمد رحمه الله(١٠ فيمن قام إلى الخامسة في العصر

<sup>(ه)</sup> في ج: اشتغل.

سورة الذاريات (٥٦).

سورة البقرة (٢١).

سورة الحجر (٩٩).

كذا قالوا في جميع الشروح، أنظر التحقيق، لوحة (٦٧/ب)، التبيين .(٤٢٧/١)

إعلم أن هذا الإيضاح يتأتى إذا فهمنا مدلول العبارة مجرد إقامة الشعائر، و أما إذا قلنا أن العبادة هي التوجه إلى الله بكل حركة في الضمير، و كل حركة

في الجوارح، و كل حركة في الحياة فلا يتأتى هذا الإيضاح.

فثبت أن شغل كل الوقت بالعبادة هو العزيمة، كذا في التحقيق لوحة

<sup>(</sup>۲۷/ب).

نی ب، ج، د: و صار.

<sup>(</sup>ضمنا) ساقطة من ب.

رواه هشام كما في البزدوي، و قاله محمد في نوادر الصلاة، كما في كشف الأسرار. أنظر أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٢٢٧/١).

أنه يستحب له الإتمام و ان كان التطوع بعد العصر مكروه، لأنه ثبت من غير (۱) قصده بخلاف حالة الابتداء. فان ذلك مكروه، لأنه بقصده يثبت الفساد و لأن الاحتراز عنه ممكن بأن يختار وقتا لافساد فيه. (۲)

قوله (أما إذا خلا الوقت عن الأداء) جاز أن يكون هذا ابتداء كلام و جاز أن يكون هذا جواب اشكال، و هو الصحيح، و هو أنه قال: ان كان ذلك الجزء ناقصا يجوز أن يتأدى بصفة النقصان كالعصر يستأنف في وقت الاحمرار. فقال: يشكل بما إذا انعدم الأداء منه أصلا في الوقت ثم قضاه في اليوم الثاني بعد ما احمرت الشمس، فانه لا يجوز. و كذا إذا قضى في وقت آخر هو مكروه. (٢)

أنظر: التحقيق، لوحة (١٨/٨)، كشف الأسرار (٢٢٨/١).

<sup>(</sup>۱) في الأصل، ج، د: بغير.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٢٧/١)، كف الأسرار على المنار (١/ ٢٢٧)، التحقيق، لوحة (٦٨/أ).

<sup>(</sup>۳) و قد صور عبد العزيز البخارى هذا الاشكال بعبارة أخرى فقال: لما انتقلت السببية إلى الجزء الأخير و تعين هو للسببية لعدم ما يحتمل الانتقال إليه بعده لزم أن يجوز الأداء في الأوقات الناقصة إذا كان الجزء الأخير ناقصا كالعصر إذا فاتت عن وقتها ينبغي أن يجوز قضاؤها في الأوقات المكروهة.

فأشار إلى الجواب و قال: إذا خلا الوقت عن الأداء يضاف الوجوب إلى كل الوقت. لأنا الما جعلنا جزءا من الوقت سببا ضرورة وقوع الأداء فى الوقت، لأن الوقت بعينه شرط الأداء و ذلك سبب أيضا و لا يجوز أن يكون الوقت الواحد ظرفا و سببا، فجعلنا جزءا منه سببا و الباقى ظرفا، و هذه الضرورة فيما إذا جعله ظرفا متحققة، فإذا لم يجعله ظرفا بأن لم يؤد فى الوقت حتى فات سقطت الضرورة، و وجب العمل بالأصل، و هو أن يجعل الوقت سببا لكماله، لأن الاضافة وجدت إلى جميع الوقت، يقال: صلاة الظهر و الظهر اسم لجميع الوقت، و لا الجعل الكل سببا، و لافساد فى كل الوقت كان الواجب على وفقه، فلا يصح أداؤه فى وقت ناقص كما فى الفجر وقت الطلوع.

نقال فی الجواب<sup>(۱)</sup>: اما إذا لم يشتغل بالأداء حتى فات<sup>(۱)</sup> الوقت صار كل الوقت سببا<sup>(۱)</sup> و هو سبب صحيح تام، و انما يتأدى بصفة النقصان عند ضعف السبب إذا لم يصر دينا فى الذمة. و اشتغاله بالأداء يمنع صيرورته دينا فى الذمة. فأما إذا لم يشتغل بالأداء حتى تحقق التفويت بمضى الوقت صار دينا في ثبت بصفة الكمال، و هذا هو الانفصال عن الاشكال الذى يقال. و على هذا إذا أسلم الكافر (1) بعد ما احمرت الشمس و لم يصل ثم أداها فى اليوم الثانى بعد ما احمرت الشمس فانه لا يجوز، لأنه (1) مع تمكن النقصان فى السببية إذا مضى الوقت صار الواجب دينا فى الذمة بصفة الكمال، لأن النقصان كان بسبب فى الوقت، و قد فات الوقت فيرتفع النقصان، فيثبت كاملا، لأن/الوجوب فى الذمة و لا نقص (1) فيها (١)

قوله: (فالوجوب يضاف(١٩) إلى كل الوقت لزوال الضرورة الداعية

<sup>(</sup>۱) نقل الشارح هذا الجواب من أصول السرخسى بحروفه ما عدا بعض الاختلافات اليسيرة التي سأشير إليها. أنظر (٣٤/١ ـ ٣٥).

<sup>(</sup>۲) في أصول السرخسي: مضي.

<sup>(</sup>٣) في أصول السرخسي: فحكم السببية يكون مضافا إلى جميع الوقت.

<sup>(1)</sup> في أصول السرخسي: الذي يقال على هذا، و هو ما إذا أسلم الكافر.

<sup>(</sup>h) في جميع النسخ: لأن، و قد صححته من أصول السرخسي.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في أصول السرخسي: نقصان.

<sup>(</sup>v) من قوله (لأن النقصان) إلى قوله (و لا نقص فيها) ليس فى صلب الكتاب الما هو موجود فى هامش أصول السرخسى، نقلا عن هامش العثمانية أنظر (٣٤/١) رقم الهامش (٥).

هذا و قد نقل عبد العزيز البخارى هذا الجواب فى التحقيق و فى كشف الأسرار بعد أن قال: و الجواب الصحيح ما ذكره شمس الأثمة رحمه الله.

أنظر: التحقيق، لوحة (٦٨/ب)، كشف الأسرار (٢٢٨/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> أى عن السلف كأبى حنيفة و أبى يوسف و محمد رحمهم الله، كذا فى كشف الأسرار على أصول البزدوى. أنظر (٢٢٩/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ج: مضاف.

٤٢٦ .......شرح المنتخب

لانتقال السببية عن الكل إلى الجزء) بيانه:

ان الأصل أن يضاف الوجوب إلى كل الوقت، و أن يكون كله سببا، لأنا اغا عرفنا السببية بالإضافة. و الصلاة تضاف إلى كل الوقت فيقال: صلاة الظهر، الا انا عدلنا عن هذا إلى جعل بعض الوقت سببا ضرورة أن تقع الصلاة فى الوقت على ما بينا، فإذا فاتت هذه الضرورة بفوات كل الوقت عن الأداء عاد الأمر إلى الأصل، و هو ما ذكرنا من إضافة الوجوب إلى كل (۱۱) الوقت دون الجزء الفاسد (فوجب بصفة الكمال) لأن جملة الوقت غير متصفة بالكراهة و ان كان فيه جزء ناقص فلا يتأدى ناقصا (۱۱) فى اليوم الثانى وقت الغروب أو فى وقت آخر مكروه. و هذا لأن الناقص لا يعارض الكامل لأن (۱۱) الكامل موجود بأصله و وصف، و المناقص موجود بأصله دون وصفه. و الموجود أصلا و وصفا راجع على الموجود أصلا لا وصفا. و لأن الكمال فى العبادة أصل، فكان اعتبار الكمال فى سببها أولى من اعتبار النقصان. و لأنا ان نظرنا إلى الأجزاء الصحيحة لا يجوز القضاء فى الأوقات المكروهة و ان نظرنا إلى الأجزاء الناقصة يجوز، فلا يجوز بالشك. (١)

<sup>(</sup>۱) في ج: استبدلت (كل) بـ (جملة).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج: بالناقص.

<sup>(</sup>r) في ب، ج، د: استبدلت (لأن) بـ(إذا).

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الأسرار على المنار (١/ ١٢١)، التحقيق، لوحة (٧٠/أ)، التبيين (١/ ٧٢٨ ـ ٤٢٩).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و النوع الثاني ما جعل الوقت معيارا له و سببا لوجوبه و هو وقت الصوم، الا يرى أنه قدر به و أضيف إليه.

و من حكمه أن لا يبقى غيره مشروعا فيه، فيصاب بمطلق الاسم، و مع الخطأ فى الوصف الا, فى المسافر ينوى واجبا أخر عند أبى حنيفة رحمه الله، و لونوى النفل فعنه روايتان و أما المريض فالصحيح عندنا أنه يقع صومه عن الفرض بكل حال، لأن رخصته متعلقة بحقيقة العجز فيظهر بنفس الصوم فوات شرط الرخصة فيلحق بالصحيح.

و أما المسافر فيستوجب الرخصة بعجز مقدر لقيام سببه و هو السفر، فلا يظهر بنفس الصوم فوات شرط الرخصة فلا يبطل الترخص، فيتعدى حنيئذ بطريق التنبيه إلى حاجته الدينية.

(و النوع الثاني (١١) ما جعل الوقت معيارا له و سببا لوجويه (٢)).

بيان كونه معيارا: أنه قدر به حتى يزداد الصوم بازدياد اليوم و ينتقص الصوم بانتقاص اليوم، و لا يفضل اليوم عن الصوم، (٣) لأن الصوم عبارة عن الإمساك الممتد، و ذلك مقدر باليوم شرعا، فيكون اليوم مقدره. (٤)

و بيان أنه سبب: أنه يضاف إليه فيقال: صوم شهر رمضان. (٥)

و من حكمه (٢٠): أن غيره لا يبقى مشروعا لقوله عليه السلام: "إذا انسلخ

<sup>(</sup>۱) أى من أنواع المقيد بالوقت.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> و هو شرط لأدائد أيضا، الا أن المصنف لم يذكره لأنه يعرف بكونه مؤقتا إذ الوقت شرط الأداء في كل وقت بوقت معين، بخلاف كونه سببا أو معيارا لأن الوقت قد لا يكون سببا كما في صوم المنذور المضاف إلى وقت معين و قد لا يكون معيارا كوقت الصلاة، فلذلك خصهما بالذكر. كذا في التحقيق. أنظر لوحة (٧٠/أ ـ ب).

<sup>&</sup>quot; إذ المعيار ما يقاس به غيره و سوى به، و هذا الوقت بهذه المثابة بخلاف وقت الصلاة، فانه ظرف. أنظر المصدر نفسه.

ان نی ب، ج، د: مقدرة.

<sup>(°)</sup> كما أضيفت الصلاة إلى الوقت، فقيل: صلاة الظهر، صلاة العرص، فكان سببا له كوقت الصلاة، لأن الإضافة دليل السببية، فانها للاختصاص و أقوى وجه الاختصاص اختصاص المسبب بالسبب، لأنه حادث به، كقولك عبد الله، و كفارة القتل. و الدليل أيضا على كونه سببا تكرره بتكرره كالصلاة مع الوقت.

و الدنين ايضا على قوله شبه تحرره بتحرره تحصره مع الو. أنظر: التحقيق، لوحة (٧٠/ب)، التبيين (٤٣٠/١)

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> أي حكم هذا النوع.

۲۸ التخب شرح للنتخب

ثعبان فلا صوم الا عن رمضان. "(١)

و لأن<sup>(۲)</sup> الشارع لما أوجب صوما معينا فى وقت معين مع علمه بأنه لا يسع في الشارع لما أوجب صوما معينا فى وقت معين مع علمه بأنه لا يسع في الاصوم واحد ينفى غيره<sup>(۳)</sup> كالمكيل و الموزون/فى المعيار،<sup>(3)</sup> قال الله (۱۹۳/ب) تعالى: "أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم" إلى قوله: "ثم أقوا الصيام إلى الليل". (٥) بدأ الصوم من الخيط الأبيض ثم مده إلى الليل.

و الصوم عبادة شرعية فيراعى فيه لفظ الشرع. و الشارع شرعه من الفجر إلى الليل. فيكون هو<sup>(١)</sup> واحدا في نفسه و ان كشر<sup>(٧)</sup> الإمساك، لأنه دخل تحت خطاب واحد، لأن الأصل: ان الأشياء المختلفة إذا دخلت تحت خطاب

<sup>(</sup>۱) لم أقف عليه بهذا اللفظ، و أخرجه ابن ماجه عن أبى هريرة رضى الله عنه بلفظ: عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال: "إذا كان النصف من شعبان فلا صوم حتى يجىء رمضان."

و أخرجه أحمد نحوه، و الترمذى بلفظ: "إذا بقى نصف من شعبان فلا تصوموا". أنظر: سنن ابن ماجه، كتاب الصوم، باب ما جاء فى النهى أن يتقدم رمضان بصوم الا من صام صوما فوافقه (٣٠٣/١)، سنن الترمذى، كتاب الصوم، باب كراهية الصوم فى النصف الثانى من شعبان لحال رمضان (٣/ ١١٥)، مسند أحمد (٤٤٢/٢).

<sup>(</sup>٢) نقل الشارح هذا التعليل من أصول البزدوى بالمعنى. أنظر (١/ ٢٣٠).

۳ لأنه لا يتصور أداء صومين بإمساك واحد، و لا يتصور فى هذا الوقت الا إمساك واحد، و هو لا يفضل عن المستحق، فلا يكون غيره مشروعا فيه. أنظر: التحقيق، لوحة (٧٠/ب)، كشف الأسرار (١/٣٠٠)، أصول السرخسى (٢٢/١).

<sup>(1)</sup> في ب، ج، د: معياره، و كذا في أصول البزدوي.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة (١٨٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: استبدلت (هو) بـ(هذا).

<sup>(</sup>v) في ج: مكثوا، و في د: تكثر.

قسم ا*لتحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

واحد له حكم شىء واحد، كما فى قوله تعالى: "و ان كنتم جنبا فاطهروا" (١) صار البدن كله كعضو واحد فى نقل الماء (٢) من موضع إلى موضع و لهذا قلنا بأن الجنابة لا تتجزأ وجودا و زوالا.

و كذا قال الله تعالى: "يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك" (٢) ثم (٤) (ان) (٥) الرسول لو (٢) بلغ بعض الرسالة (٧) صار كأنه لم يبلغ لما أن الكل لما دخل تحت خطاب واحد، صار الكل كفرد واحد، فما لم (٨) يبلغ الكل لا يخرج عن عهدة الخطاب.

قوله (فیصاب بمطلق الإسم) أى بمطلق النیة بأن ینوی الصوم مطلقاً (۱۰ و لم یعین رمضان و لا غیره باعتبار أن اطلاقه تعیین، لأن (۱۰ التعیین عنه موضوع.

قوله (و مع الخطأ فى الوصف) (۱۱۱) بأن ينوى القضاء أو الكفارة أو المنذور، لأنه فرض متعين متوحد فى هذا الزمان، فصار كالمتعين المترحد فى المكان فيصاب (۱۲۱) بمطلق اسم الجنس و النوع و مع الخطأ فى الوصف بأن كان زيد وحده فى الدار، فقيل له: "(يا) (۱۳) إنسان"، أو "يا رجل"

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة، (٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ني ب، ج، د: البله.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، (٦٧).

<sup>(</sup>۱) في ب، د: تم.

<sup>(</sup>۱) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته لتصحيح العبارة.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: إذا، و قد استبدلتها بـ(لو) لتقييم النص.

<sup>(</sup>۷) و ترك البعض.

<sup>(</sup>A) في ج: استبدلت (لم) ب(لا).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> يتأدى الواجب عن الصحيح المقيم، كذا في التحقيق.

<sup>(</sup>۱۱۰ في د: استبدلت (لأن) بـ(لا أن).

<sup>(</sup>۱۱۱) أي في وصف الواجب.

<sup>(</sup>۱۲۱) فی ب، د: یصاب، و فی جا یضاف.

<sup>(</sup>١٣) ساقطة من الأصل.

أو "يا أسود" و هو أحمر، لأنه لا مزاحمة<sup>(١)</sup> لد. <sup>(٢)</sup>

و هذا لأن الأمر إذا تعلق بمحل بعينه صار متعينا على اعتبار الرجود و ان<sup>(۳)</sup> كان دينا باعتبار الوجوب على معنى أنه <sup>(٤)</sup> معدوم يجب ايجاده <sup>(٥)</sup> فعلى أى وصف بوجد يقع عن الجهة التى أمر بها، كالأمر برد المغصوب و الرديعة لما كان متعلقا بمحل بعينه، فعلى أى وجه أوقع يقع عن الجهة

و بيانه: أنا أجمعنا على أن الشرط نية الصوم المشروع فيه، حتى إذ نوى بهذا الطريق أجزاه بالاتفاق و ان لم ينو فرضا، و هو بنية أصل الصوم نوى مشروع الوقت، لأن المشروع فيه واحد، و هو الفرض بلا خلاف و الواحد في زمان أو مكان ينال باسم جنسه كما ينال باسم نوعه و باسمه العلم، فان زيدا لو نودى "يا إنسان" أو "يا رجل" و هو منفرد في الدار، كان كما لو قيل: "يا زيد"، فكذا فيما نحن فيه الإمساك قد وجد بصورته و معناه، لأنه نوى الصوم، و هو واحد، فيتناوله مطلق الإسم.

أنظر: التحقيق، لوحة (۷۰/ب \_ 1/1)، كشف الأسرار (1/1/1 \_ 1/1/1)، حاشية الإزميرى على المرآة (1/1/1)، التقرير و التحبير (1/1/1)، المغنى في أصول الفقه (1/1/1)، التوضيح و التلويح (1/1/1)، أصول السرخسى (1/1/1)، مغنى المحتاج (1/1/1).

<sup>(</sup>۱) في د: مزاحم.

<sup>(</sup>۲) في هذا الشرح إشارة إلى الرد على الشافعي رحمه الله الذي خالف الحنفية في ذلك و قال: لا يتأدى عن أحد الا بنية فرض رمضان لأن الصوم متنوع في أوصافه كما هو معتبر في الأصل، فانه مأمور به و يحصل به زيادة ثواب، و يستحق تاركه زيادة تغليظ في العقاب فكان الوصف نفسه عبادة كأصل الصوم. و قال الحنفية: لا بد للوصف من التحصيل بالنية على ما قلت الا أن النية الموجودة شاملة للأصل و الوصف.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ني ب، جه: و ان.

<sup>(</sup>انه) ساقطة من ج. (انه)

<sup>(</sup>ه) في ج: اتحاده.

()(۱) المستحقة.

و كذا إذا استأجر إنسانا ليخيط له ثوبا كان الفعل الواقع (فيه) (٢) من جهة ما استحق عليه سواء قصد به التبرع ابتداء أم من جهة العقد غير أن الواجب في باب الصوم فعل هو عبادة، و لا يتحقق ذلك الا بالنية فشرطنا/مطلق النية تحصيلا للواجب بصورته و معناه، لأنه ما لم يحصل الشيء (١١١٤) بصورته و معناه لا يقع عن الجهة (٣) المستحقة. (١)

و لا يلزم هبة كل النصاب للفقير، فانه يقع عن الواجب بدون النية و ان كان عبادة، لأن الفقير مظنة (٥) الصدقة، فصارت الهبة له مستعارا عن الصدقة له، اذ الظاهر أنه لا يريد من الفقير عوضا دنيويا، و الها يبتغى به وجه الله تعالى، و لهذا لا يملك الرجوع، فإذا وهب كل النصاب للفقير

۱) (عن الجهد) مزيدة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٣) في الأصل، ب، ج: استبدلت (الجهة) بـ(الجملة).

<sup>\*</sup> هذا جواب سؤال أورده صاحب التحقيق حيث قال: لما تعين الفرض مشروعا في هذا الوقت ينبغى أن يتأدى بلا نية من الصحيح المقيم كما قال زفر رحمه الله، لأن الأمر بالفعل متى تعلق بمحل بعينه أخذ حكم العين المستحق، فصار ما يتصور من الإمساك في هذا الوقت مستحقا على المكلف، فعلى أى وجه وجد وقع عن المأمور به كالأمر برد المفصوب و الودائع لما كان متعلقا بمحل بعينه وقع عن الجهة المستحقة على أى وجه وقع، و كالأمر بأداء الزكاة لما تعلق بمحل عين كان الصرف إلى الفقير واقعا عن الجهة المستحقة و ان لم ينو الزكاة، وهذا كمن استأجر خياطا ليخيط له ثوبا بعينه كان الفعل الواقع فيه من جهة ما استحق عليه سواء قصد به التبرع ابتداء أو أداء الواجب بالعقد.

أنظر: التحقيق، لوحة (٧١١/ب)، و ذكر البزدوى رحمه الله أيضا هذا اإشكال مع جوابه في أصوله، أنظر (٢٣٤/١).

و قال صاحب كشف الأسرار: كان أبو الحسن الكرخى رحمه الله ينكر هذا المذهب لزفر و يقرل: المذهب عنده أن صوم جميع الشهر يتأدى بنية واحدة كما هو قول مالك رحمه الله. أنظر (٢٣٥/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup>. في جـ: مظنة.

٤٣٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فقد وصل إلى الفقير ما هو المستحق في هذا النصاب صورة و معنى، فيتحقق (١) منه (٢) ما وجب عليه صورة و معنى. (٣)

و لا يلزمنا اشتراط نية التعيين في الصلاة عند ضيق الوقت، لأن التوسعة أفادت شرطا زائدا<sup>(1)</sup> فلا يسقط<sup>(0)</sup> بالعوارض، و لا بتقصير العباد. (٢)

قوله (الا في المسافر ينوى واجبا آخر) (٧) فان عند أبي حنيفة (٨) رحمه الله (٩) تصح نيته، لأنه صرف الوقت إلى الأهم و هو قضاء الدين، و ذلك لأنه

<sup>(</sup>۱) **نی ب، ج، د: يتحق**ق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جه: منا.

<sup>(</sup>۳) ذكره البزدوى رحمه الله فى أصوله. أنظر (۱/ ۲۳٤). و علاء الدين البخارى فى التحقيق، أنظر (۱/ ۲۳٤، وفى كشف الأسرار أنظر (۱/ ۲۳٤، ۲۳۵).

<sup>(</sup>۱) و هو التعيين، كذا في أصول البزدوي. أنظر (١/ ٢٣٠).

<sup>(°)</sup> هذا الشرط، كذا في أصول البزدوي.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> نقل الشارح هذا التعليل من أصول البزدوى. أنظر (۱/ ۲۳۰). `
و انظر هذه المسألة: التحقيق لوحة (۷۲/أ)، أصول السرخسى (۳۹/۱)،
المغنى فى أصول الفقه (ص ٤٨)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى
(۱/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>۷) الاستثناء متعلق بقوله (مع الخطأ في الوصف) لا بقوله (فيصاب بمطلق الاسم) على الأصح، أي يصاب صوم الشهر بنية أصل الصوم مع الخطأ في الوصف في حق الجميع الا في المسافر إذا نوى واجبا آخر فان هذا الصوم لا يصاب في حقه بهذه النية، بل يقع صومه عن ما نوى عند أبي حنيفة رحمه الله.

و قال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: المسافر كالمقيم فى هذا الحكم حتى إذا نوى واجبا آخر فى رمضان، أو تطوعا، أو أطلق النية وقع عن فرض الوقت.

كذا في التحقيق. أنظر لوحة (٧٢/أ).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> رواية واحدة. كذا في التبيين (١/ ٤٣١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ب، ج، د: رضي الله عنه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

إذا مات يعاقب بسبب صوم القضاء، و لا يعاقب بسبب صوم رمضان. و لأنه لما لم يكن (١) الأداء منه مطلوبا (٢) في سفره صار هذا الوقت في حقه مثل شعبان.

و الوجه الأول يوجب أن لا يجهوز النفل، (٣) لأنه مها صرف الوقت (إلى الأهم (٤)). . .

و الوجه الثانى يوجب أن يجوز. (٥)

و فیه روایتان عنه. <sup>(۱)</sup>

قوله (و أما المريض، فالصحيح عندنا أن صومه يقع عن (٧) الفرض بكل حال) سواء نوى النفل أو نوى واجبا آخر. و هذا اختيار فخر الإسلام (٨) و غيره. (٩)

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ج: يمكن.

<sup>(</sup>۲) في جـ: استبدلت منه (مطلوبا) بـ(ملطوبا منه).

<sup>(</sup>T) و يقع عن رمضان، ذكره حسن بن زياد اللؤلؤى الكوفى فى المجرد كذا فى المصدر السابق.

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، و انظر هذا الوجه. الهداية (١١٩/١).

<sup>&</sup>quot; و ذكر ذلك فى نوادر أبى يوسف رواية عن ابن سماعة. أنظر المصدر السابق، و تيسير التحرير (٢٠٨/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> أي عن أبي حنيفة رحمه الله.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی د: استبدلت (عن) بـ(علی).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> أنظر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار ( ۱ / ۲۳۲).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> كشمس الأثمة السرخسى، و جلال الدين الخبازى، صاحب المغنى فى أصول الفقد، و الاخسيكتى صاحب المنتخب متن هذا الكتاب، مشى عليه شراح هذا الكتاب، كحافظ الدين النسفى صاحب هذا الشرح، و علاء الدين البخارى صاحب التحقيق، و قوام الدين الاتقانى صاحب التبيين و ملا خسرو، صاحب المرآة.

أنظر: أصول السرخسى ( $^{(87)}$ )، المغنى فى أصول الفقه ( $^{(99)}$ )، التحقيق لوحة ( $^{(97)}$ )، التبيين ( $^{(87)}$ )، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى ( $^{(87)}$ ).

٤٣٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و عن بعضهم: المريض كالمسافر عنده. <sup>(١)</sup>

قوله (لأن رخصته متعلقة بحقيقة العجز) أى المرخص فى حق المريض هو العجز الحقيقى. و هذا لأن المرض متنوع إلى ما يحوجه إلى الفطر و إلى ما لا يحوجه إليه لجواز أن يتضرر المريض بالأكل، و لهذا قيل: "الحمية رأس كل دواء". فإذا كان متنوعا لم يجعل نفس المرض سببا، بل السبب المرض الذى يعجزه عن الصوم، /فإذا صام علم أنه لم تثبت الرخصة فى حقه (١١٤/ب) لفوات شرطه، فصار كالصحيح، و الصحيح إذا وجد منه الصوم يكون عن رمضان بأى طريق يوجد، كذا هذا. (٢)

(و أما المسافر فيستوجب الرخصة) بنفس السفر، لأن السفر غير متنوع إلى متعب وغير متعب، إذ السفر قطعة من سقر. (٣) و لهذا قيل: المسافة مس آفة، فتكون المشقة لازمة فيه في أعم الأحوال، فأقيم السفر مقام المشقة ويدار الحكم عليه لا على المشقة كما عرف في التقاء الختانين و حدوث الملك و غير ذلك. فإذا صام لا يبطل الترخص. (١)

<sup>(</sup>۱) و هو رواية أبى الحسن الكرخى رحمه الله، و بذلك أخذ شيخ الاسلام خواهر زاده، و شيخ الإسلام صاحب الهداية، و القاضى الإمام فخر الدين و الإمام ظهير الدين الولواجى، و القاضى الإمام ظهير الدين البخارى و الشيخ الكبير أبو الفضل الكرمانى رحمهم الله. ثم اعلم أنه لا فرق بين المسافر و المقيم، و الصحيح و السقيم عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله، لأن الرخصة كى لا تلزم المعذور مشقة، فإذا تحملها التحق بغير المعذور. كذا في الهداية أنظر (۱۱۹۸۱)، و كشف الأسرار (۲۳۲/۱ ـ ۲۳۳۳)، و التحقيق لوحة (۷۳/ب)، التبيين (۱۱۹۸۱)، و كشف الأسرار (۲۳۲/۱ ـ ۲۳۳۳)، و التحقيق لوحة (۳۷/ب)، التبيين (۱۱۹۶۱)، المغنى في أصول الفقه (ص ٤٨)، كشف الأسرار على المنار (۲۳۷/ب).

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوى (۲۳۲/۱)، أصول السرخسى (۳۷/۱)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (۲۳٤/۱)، التحرير مع التيسير (۲۰۹/۲)، التحقيق لوحة (۷۳/ب)، التبيين (۲۰۹/۱). التبيين (۲۳٤/۱).

 $<sup>(^{(7)}</sup>$  في ج: استبدلت (سقر) بـ(العذاب).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في جـ: الرخص.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و من هذا الجنس الصوم المنذور في وقت بعينه لأنه لما انقلب بالنذر صوم الوقت واجبا لم يبق نفلا، لأنه واحد لا يقبل و صفين متضادين، فصار الواجب من هذا الوجه واحدا، فأصيب بمطلق الاسم و مع الخطأ في الوصف، و توقف مطلق الإمساك على صوم الوقت و هو المنذور، لكنه إذا صامه عن كفارة أو عن قضاء

و قد (۱۱ ذكر في المبسوط في مسألة المريض تأويله إذا كان لا يطيق الصوم في ظنه ثم أطاق، لا أن يستضر بالصوم. (۲۱)

قوله (و من هذا الجنس) أى من جنس ان الوقت له معيار و هو متعين فيه حتى يصاب بمطلق النية و مع الخطأ (٩٠) في الوصف و يتوقف الإمساك عليه في أول اليوم (١٠٠).

<sup>(</sup>۱) (و قد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) أنظر: المبسوط (۸۲/۳).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ب: التنبه.

<sup>(</sup>٤) و هي دفع المشقة عن البدن في العاجل، كذا في التحقيق.

<sup>(</sup>٥) في جميع النسخ: بيع، و قد صححته من كشف الأسرار على المنار، أنظر الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>١١) و هي دفع المشقة عن البدن في العاجل، كذا في التحقيق.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> أنظر: كشف الأسرار على المنار (١٢٦/١)، التحقيق لوحة (٧٤/ب)، التبيين (٢٣٤/١)، كشف الأسرار على أصول البزدوي (٢٣٤/١).

<sup>(</sup>۱) في ج: الخطاب.

<sup>(</sup>۱۰۰ أنظر: المغنى فى أصول الفقه (ص ٥١)، التبيين (٤٣٦/١)، التحقيق لوحة (٧٤/ب)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٤٦/١)، التوضيع مع التلويع (٢/١).

عليه يقع عما نوى، لأن التعيين حصل بولاية الناذر، و ولاية الناذر لا تعدوه فصح التعيين فيما يرجع إلى حق التعيين فيما يرجع إلى حق صاحب الشرع و هو أن لا يبقى الوقت محتملا لحقه فلا.

قوله (بعينه (۱٬۱۰) يحترز به عن النذر المطلق، (۲۰) فانه من قبل المطلق عن الوقت على مامر.

قوله (لما انقلب بالنذر صوم الوقت واجبا) أراد به صوم النفل<sup>(۳)</sup> فان صوم الوقت خارج رمضان و هو النفل كالفرض فى رمضان حتى توقف ()<sup>(3)</sup> الإمساك فى غير رمضان على النفل كما توقف فى رمضان عليه، و لهذا يصح النفل بنية (من)<sup>(6)</sup> النهار كصوم رمضان.

قوله (لأنه واحد<sup>(۱)</sup> لا يقبل وصفين متضادين) (<sup>(۷)</sup> أى النفلية و الوجوب<sup>(۸)</sup> و بينهما تضاد، لأن الواجب ما يأثم بتركه (و النفل ما لا يأثم بتركه <sup>(۹)</sup>)، فإذا ثبت الوجوب انتفى النفل ضرورة. فهذا من هذا الوجه واحد، أى من حيث أنه لم يبق محتملا للنفل، فأما من حيث أنه يحتمل صوم القضاء و الكفارة<sup>(۱۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) أى الصوم المنذور فى وقت بعينه إلى وقت معين مثل أن يقول: لله أن أصوم رجب، أو يوم الخميس، كذا فى التحقيق و التبيين.

<sup>&</sup>quot; مثل أن يقول: نذرت أن أصوم يوما، أو شهرا، أو سنة، كذا في التحقيق.

<sup>(</sup>۳) لأنه هو الأصل فى غير رمضان، و سائر الصيامات بمنزلة العوارض، كذا فى التحقيق. أنظر لوحة (٧٤/ب).

<sup>(</sup>مطلق) مزیدة من ب.  $(abb)^{(1)}$ 

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> (لأنه واحد) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>v) هذا تعليل لعدم بقاء صوم الوقت نفلا بعد أن انقلب واجبا بالنذر.

<sup>(</sup>٨) كذا قال في التبيين. أنظر (٢٧/١).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۰) كذا قال في التحقيق، أنظر لوحة (٧٤/ب) \_ ٧٥/أ).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فلا بخلاف صوم رمضان، لأنه واحد مطلقا.

ثم اعلم أن الزمان بحسب الصوم منقسم إلى (١) ثلاثة أقسام: /قسم ( ١٥ / ١ / أ) لا يقبل الصوم شرعا كالليالي، وقسم يقبله مع صفة النقصان كالأيام المنهى عنها ، (٢) وقسم يتحقق (فيه) (٣) الصوم على صفة الكمال، وهذا القسم على نوعين:

نوع شرع الصوم فيه حقا لله تعالى كشهر (٤٠) رمضان.

و نوع يكون الصوم (فيه) (٥) مشروعا حقا لله تعالى، وحقا لنا كسائر الأيام غير رمضان.

ثم لكل واحد من صوم الفرض و النفل نوع اختصاص بوقت و زمان. فصوم الفرض له اختصاص بزمان رمضان حتى يتأدى فيه بمطلق النية و يتوقف الإمساك في أول اليوم عليه. و صوم النفل له اختصاص بغير رمضان، و لهذا يتأدى بمطلق النية فيه كما يتأدى بنية النفل، و الإمساك في أول الوقت يتوقف عليه أيضا دون غيره، غير أن الوقت في صوم رمضان، له زيادة اختصاص بالمشروع الذي شرع فيه، (١٦) لأنه لا مزاحم لصوم الفرض في ذلك الزمان و لا يحتمل غيره أصلا بخلاف النفل، (٧) فانه و ان كان صوم الوقت لكان وقته يحتمل غيره، و هو صوم القضاء و الكفارة، فصار الصوم من اليوم كالمسمى من اللفظ و كما أن بعض الألفاظ في إفادة مسمياتها محكم (٨) حتى لا يحتمل اللفظ و كما أن بعض الألفاظ في إفادة مسمياتها محكم (٨) حتى لا يحتمل

 $<sup>^{(1)}</sup>$  نى جـ: استبدلت (إلى) بـ(على).

<sup>(</sup>۲) (و قسم يقبله مع صفة النقصان كالأيام المنهى عنها) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>quot; ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في جـ: كصوم.

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲</sup> (فید) ساقطة من ج.

النفل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>محكم) ساقطة من ج.

و النوع الثالث المؤقت بوقت مشكل توسعه و هو الحج، فانه فرض العمر، و وقته أشهر الحج، و لا يدرى حياته مدة يفضل بعضها لحجة أخرى.

و من حكمه أن عند محمد يسعه التأخير لكن بشرط أن لا يفوته في عمره.

غيره فكذلك (١) الوقت في حق رمضان كالمحكم حتى لا يحتمل غير هذا المشروع.

فإذا عرف هذا فاعلم (٢) بأن العبد إذا نذر صوم يوم بعينه فهذا منه تصرف (٣) في موجب الوقت، لا في محتمله، (٤) لأنه حقه في الموجب دون المحتمل و تصرفه يقتصر على محل ولايته (٥).

بيان الاشكال في الحج<sup>(۱)</sup> أنه عبادة تتأدى بأركان معلومة، و لا يستغرق الأداء جميع الوقت، فمن هذا الوجه يشبه الصلاة، و يشبه الصوم من حيث إنه لا يتصور من الأداء في الوقت في سنة واحدة الاحجة واحدة، و لأن الحج فرض العمر، فعلى/اعتبار أنه عاش إلى السنة الثانية و الثالثة يكون موسعا (١١٥/ب) و تكون أشهر الحج من السنة الأولى بمنزلة أول وقت الصلاة.

<sup>(</sup>۱) في د: و كذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> في ب، د: استبدلت (فاعلم) بـ(فنقول).

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> (تصرف) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> (لا في محتملة) مكررة في د.

أنظر: التحقيق، لوحة (٧٥/أ ـ ب)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١/ ٢٤٦)، التبيين (٤٣٧/١)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (٤٣٧/١)، شرح ابن ملك على المنار (٢٤٩/١)، التحرير مع التيسير (٢١٠/٢).

<sup>(</sup>۱۲) أنظر: أصول السرخسى (۲/۱۱) (و قد نقل الشارح هذا البيان منه) و أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲٤٨/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۵۱)، المرآة على المرقاة (۲/۲۵۱)، شرح ابن ملك مع حاشية الرهاوى (۱/۲۵۱)، كسشف الأسرار على المنار (۱/۳۲)، نور الأنوار (۱/۳۲)، التحرير مع التيسير (۲/۰۲۱)، التوضيح مع التلويح (۱/۳۲)، التحقيق لوحة (۷۵/ب ـ ۷۲/أ ـ ب)، التبيين (۲۸/۱).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و عند أبى يوسف يتعين عليه الأداء فى أشهر الحج من العام الأول احتياطا و احترازا عن الفوات. و ظهر ذلك فى حق المأثم لا غير حتى بقى النفل مشروعا، و جوازه عند الإطلاق بدلالة تعين من المؤدى، إذ الظاهر أنه لا يقصد النفل، و عليه حجة الإسلام.

و على اعتبار أنه لا يعيش إلى السنة الثانية و الثالثة كان الواجب مضيقا و يتعين عليه العام الأول، و لا يسعه التأخير، و الحياة و الممات في السنة الثانية على السواء، فقد (١) صار مشكلا توسعه و تضيقه (٢). و هذا الوجه مشار إليه في الكتاب.

وبيانه: ان الحج فرض العمر بدليل قوله عليه السلام للأقرع بن حابس "!

"للأبد" (1) عند سؤاله: "العامنا هذا أم للأبد؟ (0) ". وهذا يقتضى أن يكون موسعا، أى يباح التأخير عن السنة الأولى، و لا يأثم بتأخير الأداء إلا إذا لم يؤد في عمره فحينئذ يأثم، لأن العمر مشتمل على سنين كثيرة، كل سنة منها يصلح لأداء الحج، و الله تعالى ماعين لأداء الحج السنة الأولى حتى يكون الوقت متضيقا لا يفضل عن الأداء، و الحياة ثابتة و الظاهر بقاؤها إلى السنة الثانية و الثالثة، و صار هذا كقضاء

الأسرار على المنار (١/١٣٤).

<sup>(</sup>۱۱) (فقد) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۱) قال البزدوى رحمه الله: ان الكرخى و جماعة من مشايخ الحنفية قالوا هذا ـ الاشكال \_ يرجع إلى أن الأمر المطلق عن الوقت يوجب الفور أم لا؟ مثل وجوب الزكاة و صدقة الفطر و العشر و النذر بالصدقة المطلقة، فقال أبو يوسف على الفور، و قال محمد على التراخى و كذلك الحج. فاما تعين الوقت فلا. و الذى عليه عامة مشايخ الحنفية أن الأمر المطلق لا يوجب الفور بلا خلاف، فأما مسألة الحج مسألة مبتدأة. أنظر: أصول البزدوى (٢٤٩/١)، كشف

<sup>(</sup>٣) كذا في التبيين (١/٤٣٩).

<sup>(</sup>a) و قد سبق تخریجه، أنظر (ص ٤٠٠) الهامش (٥).

<sup>(</sup>٥) (عند سؤاله "ألعامنا هذا أم للأبد؟") ساقطة من ب، ج، د.

. ٤٤ - النتخب

رمضان و الدليل عليه (۱۱ أنه بقى النفل مشروعا ، (۲۱ و لو تعين للفرض لما بقى النفل مشروعا كما في شهر رمضان.

و لأنه (۳) متى أداه فى السنة الثانية و الثالثة كان مؤديا، و لو كان الأول (٤) متعينا لصار بالتأخير مفوتا، (٥) و يكون قضاء كسائر العبادات إذا فاتت (عن) (١) أوقاتها (٧).

قوله (و وقت ه أشهر الحج، و لا يدرى حياته مدة يفضل بعضها لحجة أخرى (^)) و هذا يقتضى أن يكون مضيقا، أى لا يباح التأخير.

و تقريره (٩): ان الخطاب بالأداء (١٠) لحقه (١١) فى هذا الوقت بالاجماع، و لهذا يصح الأداء، و هذا الوقت واحد، لا مناحم له، لأن المزاحمة اغا يثبت بإدراك وقت آخر، و هو مشكوك، لأنه لا يدركه إلا بالحياة إليه. و الحياة و الموت فى سنة واحدة

<sup>(</sup>۱) نقل الشارح هذا الدليل من أصول البزدوي. أنظر (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) مع أنه لم يشرع في مدة واحدة الاحج واحد. كذا في أصول البزدوي.

<sup>(</sup>٢/ ٢٤٩). أنظر هذا الدليل في أصول البزدوي (١/ ٢٤٩).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ج: الأولى.

<sup>(</sup>ه) في جه: قوتا.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٧) أنظر: كشف الأسرار على المنار (١٣٤/١).

<sup>(^)</sup> كذا فى جميع النسخ و فى نسخة المتن التى اعتمدت عليها. و ورد فى المتن الذى اعتمد عليه محقق كتاب التبيين كما يلى: "و وقته أشهر الحج، و حياته مدة يفضل بعضها لحجة أخرى مشكل". أنظر (٧٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب، د: و تقدیره.

نقل الشارح هذا التقرير من أصول البزدوى. أنظر (١/ ٢٥٠)، التقويم لوحة (٣٣/أ).

<sup>(</sup>١٠) في أصول البزدوي: للأداء.

<sup>(</sup>۱۱۱ (لحقه) ساقطة من جه.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۲</sup> (و الموت) ساقطة من ج.

غير نادر، فلا يثبت الإدراك بالشك، فبقى هذا الوقت متعينا بلا معارض. (١) و لا يقال: ان الحياة راجحة، لأنها ثابتة، فالظاهر (٢) بقاؤها.

لأنا نقول: الفوات ثابت، فالظاهر بقاؤه، بخلاف صوم القضاء لأن الحياة إلى اليوم الثانى (٣) غالبة الوجود، (٤) إذ الموت في ليلة واحدة نادر، فلا يترك الظاهر بالنادر. /و إذا كان كذلك استوت الأيام كلها (١١٦/أ) فصاركأنه أدركها (٥) فخير بينها، ولم يتعين (أولها) (٢).

و لا يلزم أن النفل بقى مشروعا، لأنا الها اعتبرنا التعيين احتياطا و احترازا عن الفوات، فظهر ذلك فى حق المأثم، لا ير، فأما أن يبطل اعتبار (٢) جهة التقصير و المأثم فلا.

و لا يلزم إذا أدرك العام الشانى و أدى، (^) فانه يكون أداء لا قنطاء (^) لأنا الما عينا الأول لوقوع الشك، فإذا أدرك فقد ذهب الشك، فقام الثانى

<sup>(</sup>۱) في أصول البزدوي: بلا معارضة.

ثم قال البزدوى رحمه الله: و يصير الساقط بطريق التعارض كالساقط بالحقيقة كوقت الظهر.

و قال عبد العزيز البخارى فى شرحه: يعنى قد سقط أشهر العام القابل من كونها وقت الحج فى حقد لتعارض دليل الإدراك، و هو الحياة و دليل عدم الإدراك، و هو الممات لما بينا أنهما سواء فى هذه المدة فصار كأنه سقط حقيقة، أى صار كأن أشهر الحج بعد ليس من عمره أصلا فبقى هذا الوقت المرجود بلا معارض، فيصير كوقت الظهر، فالتأخير عند يكون تفويتا كتأخير الظهر عن وقته. كذا فى كشف الأسرار، أنظر (٢٥١/١).

۲) في ب: و الظاهر.

<sup>(</sup>الثاني) ساقطة من ج، د. (الثاني)

<sup>(</sup>الرجود) ساقطة من ب، ج، د. (الرجود)

<sup>(</sup>٥) جملة، كذا في أصول البزدوي.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، و زيادة من ب، ج، د. و كذا في أصول البزدوي.

<sup>(</sup>۷) في أصول البزدوي: اختيار.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> ني جـ: فأدى.

<sup>(</sup>٩) ليس في أصول البزدوي: و أدى، فانه يكون أداء لا قضاء.

<u>شرح للنتخب</u> . . . . و ۱۱۸

مقام الأول. (١)

و إلى الوجه الأول مال محمد<sup>(٢)</sup> رحمه الله، <sup>(٣)</sup> و إلى الوجه الثاني مال أبو يوسف<sup>(٤)</sup> (رحمه الله<sup>(ه)</sup>).

قوله (و ظهر (۱۱) ذلك في حق المأثم لا غير) أي التعيين ثابت هنا ضرورة كما إذا ضاق وقت الصلاة فيظهر في حق المأثم، (۷) لا في حق عدم شرعية

و تقرير كلام الشارح ـ كما فى كشف الأسرار على البزدوى ـ ان التعيين اغا ثبت ههنا بعارض خوف الفوت، لا أنه أمر أصلى، فيظهر التعيين أى أثره فى حرمة التأخير و حصول الاثم به، لا فى انتفاء النفل بخلاف تعين رمضان للفرض، فانه أمر أصلى ثبت بتعيين الشارع، فيظهر أثره فى انتفاء النفل وحصول الاثم جميعا.

(فاما أن تبطل \_ أى بهذا التعيين \_ جهة اختيار التقصير و المأثم \_ بالشروع فى النفل \_ فلا) نعنى شروعه فى النفل اختيار جهة الاثم و التقصير، لأنه ترك الفرض، و قد بقى له اختيار ذلك كما له اختيار جانب الترك أصلا فيه و فى سائر العبادات، إذ لو لم يبق له اختيار ذلك لحصلت العبادة جبرا، و الفعل الجبرى لا يصلح أن يكون عبادة.

أنظر: كشف الأسرار (١/ ٢٥١).

<sup>(</sup>۱) و قد نقل الشارح من قوله (الموت في ليلة واحدة) إلى قوله مقام الأول) بالنص من أصول البزدوي. أنظر (١/ ٢٥١).

<sup>(</sup>۱) أى عند محمد رحمه الله وجوب الحج بطريق التوسع حتى لا تتعين أشهر العام الأول للأداء، و يجوز له التأخير إلى العام الثانى و الثالث بشرط أن لا يفوته في العمر، كذا في التحقيق. أنظر لوحة (٢٧/١) و أيضا أصول البزدوى (٢/٩١)، أصول السرخسي (٢/٣٤)، المغنى في أصول الفقه (ص ٥١)، التوضيح مع التلويح (٢/٣٠١)، التحرير مع التيسير (٢/٠١)، التبيين (٢/٠١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> في ج: رحمة الله عليه.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أى اعتبر أبو يوسف رحمه الله جانب التضييق، و قال: تتعين الأشهر من العام الأول للأداء كآخر وقت الصلاة. أنظر المراجع السابقة.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، و في جه: رحمة الله عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: فظهر.

<sup>/ &</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: الاثم.

النفل و صيرورته قضاء لو أدى في العام الثاني. (١)

ثم اعلم أن عند أبى يوسف رحمه الله إذا لم يؤد في العام الأول يأثم، لكنه إذا أداه في عمره (٢) يرتفع الاثم حينئذ.

و عند محمد رحمه الله لا يأثم بالتأخير، الا إذا لم يؤد في عمره (٣) فحينئذ يأثم. نص عليه الصدر الشهيد (١٤)

و كذا لا يظهر فى حق النفل حتى لو نوى حج النفل من عليه حجة الاسلام وقع عن النفل، لا عن الفرض عند الحنفية، لأن هذا الوقت فى نفسه قابل للنفل كما هو قابل للفرض، لهذا صح أداء حج النفل فيه عن أدى حجة الاسلام بالاتفاق الا أنهم حكموا بتعيينه للفرض فى حقه ضرورة التحرز عن الفوات، فلا يظهر هذا التعيين فى حق المنع.

و عند الشافعى رحمه الله: تلغو نية النفل و يقع عن حجة الاسلام لأن تحمل المشاق و ترك حجة الاسلام و اختيار النفل عليه \_ مع أن الثواب فى أداء الفرض أكثر و ان العقاب على تركه بعد التمكن من أدائه مستحق عليه \_ من السفه، و السفه عنده مستحق الحجر فى أمر الدنيا صيانة لماله، ففى أمر الدين أولى.

أنظر: التحقيق لوحة (٧٦/ب)، أصول السرخسى (٤٣/١)، التبيين (٤٤١/١)، كشف الأسرار على المبنودوى كشف الأسرار على المبنودوى كشف الأسرار على المبنودوى كشف الأسرار على المبنار (٢٥٢/١).

- <sup>(۲)</sup> في الأصل: في غيره.
- (r) في الأصل: في غيره.

و قد ولد سنة ٤٨٣هـ و رزقه الله الشهادة في صفر سنة ٣٦هـ قتله الكافر الملعون بعد وقعة قطوان بسمرقند، و نقل جسده إلى بخارى.

أنظر: الفوائد البهية (ص ١٤٩)، الجواهر المضيئة ( ٣٩١/١)، ٢/٠٢٥)، الفتح المبين ( ٢٥/١٧).

<sup>(</sup>۱) أو بعبارة أخرى نقول: ظهر أثر تعيين الأشهر من العام الأول للأداء في حق الاثم، أو ظهر أثر الاختلاف المذكور في حق الاثم، لا غير حتى لو أتى بالحج في العام الشاني أو الشالث كان أداء بالاتفاق لاقضاء، لأن تعين أشهر الحج من العام الأول يثبت ضرورة التحرز عن الفوات، و بادراك الأشهر من العام الثاني وقع الأمن عن الفوات فسقط العام الأول، و تعين الثاني للأداء، و كذا الحكم في كل عام.

<sup>(2)</sup> هو عمر بن عبد العزيز بن عمر بن مازة، أبو محمد حسام الدين، المعروف بالصدر الشهيد، إمام الفروع و الأصول، المبرز في المعقول و المنقول و توهم بعض الناس أنه شافعي، بل هو حنفي. و ذكره صاحب الهداية في معجم شيوخه و قال: تلقيت منه علم النظر و الفقد.

المنتخب شرح للنتخب شرح للنتخب

(رحمه الله) <sup>(۱)</sup> في مختلفه <sup>(۲)</sup>.

فإن قلت: فعلى هذا ترتفع فائدة الخلاف، لأنه إذا لم يؤد فى السنة الأولى و لا (<sup>(1)</sup> يخلوا اما أن يؤدى فى عمره، أو لا يؤدى فى عمره. فان (<sup>1)</sup> أدى فى عمره لا يكون آثما عند الموت إجماعا، و إن لم يؤد فى عمره يكون آثما إجماعا.

قلت: إذا لم يؤد في السنة الأولى تبطل عدالته عند أبى يوسف رحمه الله حتى تترتب عليه أحكام الفساق في الشهادة و القضاء وغيرها فقد نص (عليه) (٥) في الفتاوى أن الذي أخر الفرض ان كان له وقت معين تبطل (٢) عدالته الا أن يكون بعذر.

قوله (و جوازه عند الإطلاق بدلالة تعيين من المؤدى) هذا جواب اشكال و هو أنه قد ذكر أن هذا التعيين ظهر فى حق المأثم لا غير كما إذا ضاق عليه وقت الصلاة فقال: لو كان التعين (٧) ضروريا كما فى تلك الصورة لما جاز عند الإطلاق كما لم يجز ثم (٨).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> سبق ذكر الكتاب في قسم الدراسة، أنظر (ص ٦٨) هذا و قد ذكر عزمي زاده نص المختلف نقلا عن سراج الهندي. أنظر (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>۳) في ب، ج، د: فلا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ني جـ: فإذا، و ني د: و ان.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، ب، د: و زيادة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> في ب، ج، د: بطلت.

<sup>(</sup>ظهر في حق المأثم لا غير كما إذا ضاق عليه وقت الصلاة فقال: لو كان التعين) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>A) و تصوير صاحب التحقيق لهذا الاشكال أوضح حيث قال: هذا جواب عما يقال، لما لم يظهر أثر التعيين في حق النفل حتى بقى مشروعا كان مشروع الوقت متعددا، فينبغى أن يشترط التعيين في النية، و لا يتأدى الواجب بمطلق النية كالصلاة في آخر الوقت لأن التأدى بمطلق النية من ضرورات اتحاد المشروع في الوقت، و لم يوجد.

أنظر: لوحة (٧٨/أ)، التبيين (٢١/٤٤).

ني ب: ثمة.

قال في الجواب: إن التعيين حصل بدلالة حال المؤدى، لا لمعنى في المؤدى،

لأن) الظاهر أنه لا يحتمل المتاعب الشديدة (١١ و المهالك الصعبة (١١٦/ب) ثم يحج النفل، و عليه حجة الإسلام. فصار كما إذا اشترى شيئا بدراهم مطلقة يحكم بنقد البلد بدلالة تعيين من المشترى و هو تيسر إصابته. و المطلق قد يقيد بدلالة الحال بخلاف ما إذا نوى النفل، لأنه لا عبرة للدلالة عند وجود الصريح بخلافه كما إذا صرح باشتراط نقد آخر عند الشراء يسقط<sup>(١)</sup> العرف، (٣) () نفلاف شهر رمضان، لأنه متعين في ذاته لا مزاحم له، لا لمعنى

في المؤدي<sup>(ه)</sup>.

في الأصل: الشديد.

في الأصل: يقسط.

عبارة السرخسي في إفادة المراد أوضع حيث قال: و دلالة العرف يحصل التعيين بها، و لكن إذا لم يصرح بغيرها، فاما مع التصريح يسقط اعتبار العرف، كمن اشترى بدراهم مطلقة يتعين نقد البلا بدلالة العرف، و ينعقد العقد با صرح به.

أنظر: أصول السرخسي (٤٤/١).

<sup>(</sup>الواو) زيادة من الأصل، ب، ج.

و قد ذكر هذا الجواب كل من صاحب التقريم، و شمس الأثمة السرخسي و فخر الإسلام البزدوي وذكر نحو هذا الجواب عبد العزيز البخاري في التحقيق، و قوام الدين الاتقانى في التبيين. أنظر: التقويم لوحة (٣٣/ب)، أصول السرخسى (٤٤/١)، أصول البزدوى

<sup>(</sup>٢٥٣/١)، التحقيق لوحة (٧٨/أ)، التبيين (٢/٤٤١).

## فصل في حكم الواجب بالأمر

و هو نوعان: أداء: و هو تسليم عين الواجب بسببه إلى مستحقه.

و قضاء: و هو اسقاط الواجب بمثل من عنده هو حقه.

واختلف المشايخ في أن القضاء هل يجب بنص مقصود أم بالسبب الذي يوجب الأداء.

قال عامتهم: انه يجب بذلك السبب و هو الخطاب لأن بقاء أصل الواجب للقدرة على مثل من عدنه قربة، و سقوط فضل الوقت لا إلى مثل و ضمان للعجز أمر معقول في المنصوص عليه و هو قضاء الصوم و الصلاة فيتعدى إلى المنذورات المتعينة من الصلاة و الصيام و الاعتكاف، و فيما إذا نذر أن يعتكف شهر رمضان فصام و لم يعتكف، انما وجب القضاء بصوم مقصود، لأنه لما انفصل الاعتكاف عن صوم الوقت عاد شرطه إلى الكمال الأصلى، لا لأن القضاء وجب بسبب أخر.

(فصل في حكم الواجب $^{(1)}$  بالأمر $^{(7)}$ ).

الأداء و القضاء أمران متقاربان. و لهذا تستعمل إحدى العبارتين

<sup>(</sup>١١) في د: في الواجب ـ بزيادة "في" ـ.

لل فرغ من بيان الموجب شرع في بيان الواجب، لأنه أثره، و الأثر أبدا يتلو المؤثر. كذا في التبيين (٤٤٣/١).

إعلم أن الأداء ينقسم إلى أداء محض و إلى الأداء الذى له شبه القضاء و المحض منه ينقسم إلى كامل و إلى قاصر، و القضاء أيضا ينقسم إلى القضاء المحض، و إلى القضاء الذى له شبه الأداء. و الأول ينقسم إلى القضاء بمثل معقول، و إلى القضاء بمثل الذى له شبه الأداء. و الأول ينقسم إلى المثل الكامل كقضاء الفائتة بجماعة، و إلى القاصر، كقضائها بالانفراد، فصارت الأقسام سبعتو جميع هذه الأقسام توجد في حقوق الله تعالى، و توجد في حقوق العباد، فكانت الأقسام أربعة عشر، إلى الكل أشار صاحب المتن. كذا قال صاحب التحقيق أنظر لوحة (٨٧/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

فى الأخرى. (١) قال الله تعالى: "فإذا قضيت الصلاة فانتشروا"، (١) و قال الله تعالى: "فإذا قضيتم مناسككم" (٣) و يقال: أدى دينه، و لهذا يجوز الأداء بنية القداء بنية القداء فى الصحيح، دل عليه مسألة الأسير (١) إلا أن للأداء خصوصا فى تسليم عين الواجب، لأن هذه العبارة تنبئ عن شدة الرعاية كما يقال (٥): الذئب يأدو للغـــــزال

أنظر: كشف الأسرار على البزدوي (١٣٨/١).

<sup>(</sup>١) كذا في المغنى في أصول الفقد. أنظر (ص ٥٣).

و قال القاضى الإمام أبو زيد: و قد تستعار القضاء لأداء الواجب لما فيه من اسقاط الواجب كما في القضاء، و تستعار الأداء للقضاء لما فيه من التسليم. أنظر التقويم، لوحة (٤٢/ب).

و كذا قال شمس الأثمة السرخسى في أصوله، أنظر (١/ ٤٥).

و قال فخر الإسلام رحمه الله: فسمى الأداء قضاء، لأن القضاء لفظ متسع و قد يستعمل الأداء في القضاء مقيدا، لأن للأداء خصوصا بتسليم عين الواجب، كما ذكره الشارح. أنظر: أصول البزدوي (١/٣٧/١).

و التوفيق بينهما \_ أى بين البزدوى و بين أبى زيد و السرخسى \_ ان الشيخ البزدوى نظر إلى معناهما اللغوى فوحد معنى القضاء شاملا لتسليم العين و تسليم المثل، فجعله حقيقة فيهما، و وجد معنى الأداء خاصا فى تسلم العين فجعله مجازا فى غيره، فاشترط التقييد بالقرينة.

و القاضى أبو زيد و شمس الأثمة السرخسى نظرا إلى المعرف أو الشرع فوجدا كل واحد منهما خاصا بمعنى فجعلاه مجازا فى غير ما اختص كل واحد به.

المورة الجمعة (١٠). في ج: ذكرت هذه الآية بعد الآية التالية.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة البقرة (۲۰۰).

<sup>(1)</sup> لم أقف على مسألة معروفة بهذا الإسم فيما بحثت.

<sup>(°)</sup> ذكره أبو الفضل النيسابور الميداني و قال يضرب في الخديعة و المكر أنظر: مجمع الأمثال، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ (٢٧٧/١).

شرح للنتخب ......شرح للنتخب

بأكله، (۱) أي يحتال و يتكلف بحيلة. (7) و هو من أدى \_ يؤدى \_ تأدية و أداء.

و آما القضاء فاحكام الشيء نفسه، لا ينبئ عن شدة الرعاية (7) كما قال (1): و عليهما مسرودتان قضاهما داود، أو (0) صنع السوابغ (1) تبع

قوله في  $(^{(Y)})$  تفسير الأداء (و $(^{(A)})$  هو تسليم عين الواجب بسببه إلى ستحقه  $(^{(Y)})$  الباء في  $(^{(Y)})$  "بسببه" صلة الواجب. و قوله (إلى مستحقه) متصل بالتسليم  $(^{(Y)})$ .

<sup>(</sup>۱) في الأصل: يأكله، و في أصول البزدوى: بأكله ـ كما أثبته ـ. و كذا في التبيين (٤٤٣/١).

<sup>(</sup>أي يحتال و يتكلف بحيلة) ساقطة من ج.

و في أصول البزدري "فيختله" مكان "بحيلة" و المختل هو الخداع.

و نقل الشارح من قوله (الا أن للأداء) إلى قوله (و يتكلف) بالنص من أصول البزدوى. أنظر (١٣٧/١ ـ ١٣٨).

<sup>(</sup>۳) تعريف القضاء منقول من أصول البزدوي بحروفه (۱۳۸/۱).

<sup>(1)</sup> و القائل هو أبو ذؤيب. أنظر لسان العرب (٥/ ٣٦٦٥).

<sup>(°)</sup> في الأصل: إذ في جـ: و.

نى الأصل: سوابع ـ بسقطو الألف و اللام فى أولها ـ.

 $<sup>(^{(</sup>Y)}$  في د: استبدلت (في) بـ(و).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (الواو) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) ما قاله المصنف من حد الأداء اختيار شمس الأثمة السرخسى. أنظر أصول السرخسى (٤٤٣/١).

و قال فخر الإسلام رحمه الله: الأداء اسم لتسليم نفس الواجب بالأمر أنظر أصول البزدوي (١٣٤/١).

<sup>(</sup>۱۰) في د: استبدلت (الباء في) بـ(الباقي).

<sup>(</sup>۱۱) و الضمير في "بسببه" و في "مستحقه" للواجب، أو للتسليم أي الأداء تسليم نفس الواجب الثابت في الذمة بالسبب الموجب له كالوقت للصلاة، و الشهر للصوم و نحوهما إلى من يستحق ذلك الواجب أو إلى من يستحق التسليم إليه. و هذا التفريق يشمل تسليم المؤقت في وقته كالصلاة و الصوم، و تسليم غير المؤقت كالزكاة و صدقة الفطر. أنظر: التحقيق، لوحة (۷۸/ب).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

فإن قيل: الوجاب في الذمة، و الذي يؤدى في الوقت مثل الواجب فلا يكون أداء.

قلنا: الشارع جعل ذلك أداء، لأنه لا يمكنه أداء ما في ذمت إلا بهذا الطريق (١).

ثم القضاء يجب بالسبب الذي يجب به (٢) الأداء عند العامة (٣).

و قال بعض العراقيين: انه يجب بنص مقصود، لأن الواجب أداء ما هو عبادة، و انما يعرف عبادة بالنص<sup>(٤)</sup>.

- (۳) هذه مسألة اختلافية ذكرها كل من القاضى الإمام أبو زيد، و شمس الأئمة السرخسى و فخر الإسلام البزدوى و السمرقندى و من بعدهم. و قد صورها شمس الأثمة رحمه الله بقوله: اختلف مشايخنا فى أن وجوب القضاء بالسبب الذى وجب به الأداء، أم بدليل آخر غير الأمر الذى به وجب الأداء؟
- ثم قال رحمه الله: و أكثر مشايخنا رحمهم الله على أن القضاء يجب بالسبب الذي به وجب الأداء عند فواته و هو الأصح.
- أنظر: التقويم، لوحة ( $18/\gamma$ )، أصول السرخسى (1/63 63)، أصول البزدوى (1/60)، ميزان الأصول (ص177)، المغنى في أصول الفقه (ص
- (۱) و لا مدخل للرأى في معرفة العبادة، عرفنا أن الوجوب بدليل مبتدأ كذا في أصول السرخسي.
- و قد ذهب إليه بعض العراقيين \_ كما ذكر الشارح \_ و صدر الإسلام أبو اليسر و علاء الدين السمرقندى، و هو مذهب عامة أصحاب الشافعى و عامة المعتزلة.
- و الخلاف في القضاء بمثل معقول، فأما القضاء بمثل غير معقول فلا يمكن ايجابه إلا بنص جديد بالاتفاق.
- أنظر: كشف الأسرار (۱/ ۱۳۹)، التبصرة (ص ٦٤)، المستصفى (۲/ ۱۰) جمع الجوامع مع حاشية البنانى (۲/ ۳۸۲)، المنخول (ص ۱۲۰)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۸۸/۱)، التحرير مع التيسير (۲/ ۲۰۰).

<sup>(1)</sup> كذا في التحقيق. أنظر لوحة ((1)ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (به) ساقطة من ج، د.

و إنا نقول: وجب القضاء في الصوم و الصلاة بالنص، (۱) و هو قوله تعالى: "فعدة من أيام أخر" (۲) و قوله عليه السلام: "من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها فان ذلك وقتها (۲)". فثبت أصل وجوب القضاء بالنص و لولا هو لما عرفنا/وجوب القضاء، ولكن السبب (۱) الذي يجب به الأداء و هو (۱۱۷/أ) معقول، لأن بقاء أصل الواجب للقدرة على مثل من عنده قربة، لأن النفل مشروع حقا له، و له ولاية صرف ماله إلى ما عليه كما في حقوق العباد و سقوط فضل الوقت للعجز ـ لأنه لا مثل له عند الفوات ـ أمر معقول، بأن أوجبنا عليه ما قدر، و هو أصل الواجب للقدرة، (۵) و أسقطنا عنه ما لم يقدر و هو وصف فضل الوقت، إذ الوصف تبع (۱) الأصل، فلا يوجب انعدامه انعدام الأصل (۱).

و هذا جواب عما قاله البعض أنه غير معقول، لأنه ذهب فضل الوقت، و أداء العبادة في وقتها أفضل من أدائها في غير وقتها ألا ترى إلى قوله عليه السلام: "فإن فاته صوم يوم من رمضان لم يقضه صيام الدهر كله" (٨)

<sup>(</sup>١) (و انا نقول: وجب القضاء في الصوم و الصلاة بالنص) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة البقرة (۱۸٤، ۱۸۵).

<sup>(</sup>۱) روى ابن ماجد نحود فى أبواب موايت الصلاة، باب من نام عن الصلاة أو نسيها (۱/ ۱۲۵). و النسائى فى كتاب المواقيت، باب فيمن نام عن الصلاة (۲۹٤/۱).

<sup>(</sup>٤) في ج، د: بالسبب بزيادة الباء في أولها ...

<sup>(&</sup>lt;sup>ه)</sup> في الأصل: المقدرة.

<sup>(</sup>٦) في ب، ج، د: مع.

<sup>(</sup>٧) و قد نقل الشارح هذا التقرير من أصول البزدوي. أنظر (١٤١/١).

<sup>(</sup>۱۸) قال البخاري في صحيحه: يذكر عن أبي هريرة رفعه: من أفطر يوما في رمضان من غير عذر و لا مرض لم يقضه صيام الدهر و إن صامه. و به قال ابن مسعود. اهـ.

و قال العسقلاتى فى فتح البارى: وصله أصحاب السنن الأربعة، و صححه ابن خزيمة من طريق سفيان الثورى و شعبة، كلاهما (...) عن أبى هريرة رضى الله عنه نحوه. و فى رواية شعبة: "فى غير رخصة رخصها الله تعالى له لم يقض عنه و ان صام الدهر كله". اهم أنظر: صحيح البخارى (مع فتح البارى) كتاب الصوم، باب إذا جامع فى رمضان (١٣/٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٥٤

و من شرط وجوب القضاء (١) المماثلة بين الضمان و المضمون، و لا مماثلة بينهما (٢).

قوله (فيتعدى إلى المنذورات المتعينة (٣)) (٤) و هو أن الرجل إذا نذر و قال: "لله على أن أصوم هذا الشهر"، أو "أصلى هذا اليوم" فمضى اليوم و لم يصل، و مضى الشهر و لم يصم، فان القضاء واجب بالإجماع و لكن على قول بعض المشايخ يجب بسبب آخر غير النذر، و هو التفويت و على قول عامة المشايخ يجب القضاء بالنذر. (٥)

قوله (و فيما إذا نذر أن يعتكف شهر رمضان) جاز أن يكون هذا

<sup>(</sup>۱) في د: الضمان.

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوى (۱/۷۷۱)، أصول السرخسى (۱/٤٥)، التحقيق لوحة (۲/٧٩). (۷۹/ب).

<sup>(</sup>المتعينة) ساقطة من ج.، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> هذا إشارة إلى ثمرة الخلاف. كذا فى التحقيق، أنظر لوحة (٨١/أ)، كشف الأسرار (١/ ١٤١).

<sup>(</sup>٥) ذكره أبو السير في أصوله، كذا في التحقيق و الكشف.

قال عبد العزيز البخارى فى هذا الموضوع: إعلم أن التفويت الها يوجب القضاء عند الفريق الأول لأنه بمنزلة نص مقصود، فكأنه إذا فوت فقد التزم المنذور ثانيا، فعلى هذا إذا فات ـ لا بالتفويت ـ بأن مرض أو جن فى الشهر المنذور صومه، أو أغمى عليه فى اليوم المنذور فيه الصلاة يجب أن لا يقضى عندهم لعدم النص المقصود صريحا أو دلالة فتظهر ثمرة الاختلاف.

و لكن ما ذكر شمس الأثمة أن وجوب القضاء بدليل آخر و هو تفويت الواجب عن الوقت على وجه هو معذور فيه أو غير معذور يشير إلى أن الفوات بمنزلة التفويت عندهم في إيجاب القضاء، فحينئذ لا تظهر فائدة الاختلاف في الأحكام بين أصحابنا و الها يظهر في التخريج.

أنظر: التحقيق لوحة (٨١/أ)، كشف الأسرار (١٤٢/١).

۲ ه ٤ ما المنتخب شرح للنتخب

جواب (اشكال (۱۱))، و هو أن يقال (۲): إذا نذر أن يعتكف شهر رمضان، فصام و لم يعتكف أنه يقضى اعتكافه، و لا يجزى فى الرمضان الثانى، لوكان وجوب القضاء بما به وجب الأداء، و هو الأمر بالوفاء بالنذر لجاز لأن الثانى مثل الأولي فى كون الصوم مشروعا (فيه) (۳) مستحقا عليه، و صحة أداء الاعتكاف به. و لما لم يجز عرفنا أنه الما لم يجز لأن وجوب القضاء بدليل آخر، و هو تفويت الواجب، (٤) و التفويت مطلق (٥) عن الوقت فصار كالنذر المطلق، (٢) و لو نذر/نذرا مطلقا لا يجوز له أن يعتكف فى رمضان، (٧) فكذا (١١٧/ب) فيما نحن فيه.

قـوله(بصـوم<sup>(۸)</sup> مـقـصـود) أراد به أن يجب صـوم، و للاعـتكان أثر فى إيجابه. و هذا لأن الاعتكاف الواجب بالنذر مطلقا يقـتضى صوما ثبت به، لأنه شرطه، (۱۹) و التزام المشروط التزام الشرط، كالتزام الصلاة التزام للوضوء و اغا لم يجب الصـوم فى نذر اعـتكاف رمـضان، لأن الوقت وقت الصـوم فـرضا فـوجد شرطـه، فاستغـنى عن رعايـة شرطـه (۱۱) ابتداء لما ان الشـروط يراعــى

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) ذكر هذا القول محمد في الجامع كما صرح به شمس الأثمة في أصوله انظر: أصول السرخسي (٤٧/١)، أصول البزدوي (١٤٣/١).

<sup>(</sup>٢/ ٤٧). ساقطة من جميع النسخ. و قد زدته من أصول السرخسى (٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>۱) نقل الشارح من قوله (نذر أن يعتكف) إلى قوله (و هو تفويت الواجب) من أصول السرخسي. أنظر (٤٧/١).

<sup>(</sup>٥) أي سبب مطلق، كذا في أصول البزدوي. أنظر (١٤٣/١).

<sup>(</sup>١١) أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۱/ ۱۵۱) أنظر: أصول السرخسى (٤٧/١)، التبيين (٤٤٨/١)، التحقيق، لوحة (٨١/ أ\_ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ج، د: لصوم.

<sup>(</sup>۱) أى أن الصوم شرط لصحة الاعتكاف عند الحنفية خلاقا للشافعى رحمه الله، هو يقول: إن الصوم عبادة، و هو أصل بنفسه، فلا يكون شرطا لغيره. أنظر: الهداية (١٣٢/١)، الإقناع (٣٧٧/١).

<sup>(</sup>۱۰) (شرطه) ساقطة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_٥٣

ثم الأداء المحض ما يؤديه الانسان بوصفه على ما شرع مثل أداء الصلاة بجماعة، فأما فعل المنفرد فأداء فيه قصور، ألا تير أن الجهر ساقطة عن المنفرد.

وجودها تبعا، لا وجودها قصدا كما إذا دخل وقت الصلاة و هو متوضىء لا تجب عليه الطهارة، لأنه موجود. فقد أسقطنا هذا الشرط أى الصوم المقصود بهذا العارض و هو شرف الوقت، و هذا الشرف قد فات بحيث لا يمكن اكتسابه الا بالحياة إلى العام الثانى، و هو وقت مديد يستوى فيه الحياة و الموت فلم تثبت القدرة بالشك، و إذا فات ذلك الشرف بقى الاعتكاف واجبا عليه مطلقا، لأن التقييد الما ثبت بعارض (۱۱) الشرف، و إذا بقى عليه مطلقا يجب عليه الصوم القصدى، فلا يجوز في الرمضان الثانى كما إذا نذر أن يعتكف شهرا، وهذا معنى قوله (عاد شرطه إلى الكمال الأصلى (۲۱)).

قوله (لا لأن القضاء وجب بسبب آخر) نفى لقول ذلك البعض، فانهم يقولون: يجب بالتفويت على ما ذكرنا.

فان قيل: أليس أنه لو نذر الصلاة (٣) يجوز أداؤها بالطهارة التى كانت للمكتوبة، فكان ينبغى أن يجوز الاعتكاف فى رمضان إذا نذر أن يعتكف شهرا. و إذا جاز ثم جاز أن يتأدى فى رمضان الثانى ههنا.

قلنا: الوضوء الها<sup>(1)</sup> وجب لغيره، فكان شرطا محضا، فجاز أن ينوب أحدهما عن الآخر، فأما الصوم تارة يجب لعينه، و تارة<sup>(۱)</sup> يجب لغيره، و ما وجب لعينه لا ينوب عن غيره<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١١ في الأصل: يعارض.

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوى (۱/۱۵)، التحقيق، لوحة (۸۱/ب)، التبيين (۱/۸۱ ـ ۵۰).

<sup>(</sup>٣) في الأصل، ج، د: بالصلاة \_ بزيادة الباء في أولها \_.

<sup>&</sup>lt;sup>،)</sup> نی ج، د: استبدلت (انما) بـ(مهما وجب).

<sup>(</sup>ه) في ج، د: طورا.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التحقيق، لوحة ( ۸۱/ب \_ ۸۲/أ).

و فعل اللاحق بعد فراغ الإمام أداء يشبه القضاء باعتبار أنه التزم الأداء مع الإمام حين تحرم معه، و قد فاته ذلك حقيقة، و لهذا لا يتغير فرضه بنية الإقامة في هذه الحالة كما لو صار قضاء محضا بالفوات ثم وجد المغير بخلاف المسبوق لأنه مؤد في

كونه ناقصا/لأن الجهر عزيمة (٢) في صلاة يجهر فيها، (٣) لأن العزيمة (١١٨/أ) ما وجبت علينا ببحكم أنه الهنا و نحن عبيده، و لا يكون مبنيا على أعذارنا و لأن هذه الصفة واجبة في الصلاة بجماعة، و اكتساب الواجب سبب لا ستجلاب الثواب، و المنفرد لا يتمكن منه، ذلك لأنه ان لم يجهر فظاهر، و ان جهر فلم يأت بالواجب فلم يجز ثوابه. (٤)

قوله (ألا ترى أن الجهر ساقط عن المنفرد) أي لزومه ساقط، (١) و هذا آية

قوله (أداء يشبه القضاء) (أداء) من حيث ان (٥) الوقت باق (٦) (يشبه القضاء) من حيث أنه تدارك ما فاته مع الإمام، ولهذا لا يقرأ و لا يسجد للسهو، (٧) و تفسد صلاته بالمحاذاة في هذه الحالة (٨).

اتمام صلاته.

<sup>(</sup>۱) قبول الشارح (أى لزومه ساقط) يدل على أن المنفرد ان شاء جهر و إن شاء خافت. و إلى هذا أشار في التبيين. أنظر (١/ ٤٥٢).

و قال فى الهداية: "و ان كان منفردا فهو مخير، ان شاء جهر و أسمع نفسه، لأنه إمام فى حق نفسه، و إن شاء خافت، و الأفضل هو الجهر ليكون الأداء على هيئة الجماعة". أنظر (٥٣/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> و صفة كمال، كذا في التحقيق، لوحة (۸۲/ب).

<sup>(</sup>٣) بدليل وجوب سجدة السهو بتركه. كذا في المصدر السابق.

<sup>(1)</sup> أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٤٧/١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٥٤).

<sup>(</sup>ان) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) و باعتبار أنه خلف الإمام حكما. كذا في التبيين (٤٥٣/١)، و انظر الاختيار (٧٣/١)، و التحقيق لوحة (٨٢/ب).

<sup>(</sup>۷) أنظر: الإختيار (۷۳/۱)، و أيضا أصول البزدوي (۱٤٩/۱).

<sup>(</sup>٨) و صورتها: أن يحدث الرجل و المرأة خلف الإمام، فتوضئا و قد فرغ الإمام،

قوله (و لهذا لا يتغير فرضه بنية الإقامة في هذه الحالة) بأن اقتدى المسافر بسافر في الوقت، ثم سبقه الحدث<sup>(۱)</sup> أو نام حتى فرغ الإمام من صلاته<sup>(۱)</sup> ثم سبقه الحدث<sup>(۱)</sup> فدخل مصره للوضوء أو نوى الإقامة و هو في غير مصره و الوقت باق فانه يصلى ركعتين،<sup>(1)</sup> و لا تصح نيته، لأنها لا تؤثر في القضاء المحض، و صار هذا شبيها بالقضاء، فلا تؤثر فيه أيضا، و هذا لأنه يقضى صلاة الإمام، و صلاته بعد الفراغ لا يقبل التغيير، فكذا ما يقوم<sup>(0)</sup> مقامه بخلاف ما قبل الفراع.<sup>(1)</sup>

فحاذته فى حال اداء ما فاتهما، و الها فسدت صلاة الرجل لأن اللاحق فى الحكم خلف الإمام، و تحققت الشركة بينهما تحريمة و أداء، فكانت محاذاتها إياه فى هذه الحالة كمحاذاتها فى حال الأداء قبل الحدث. كذا قال صاحب التحقيق، أنظر لوحة (٨٢/ب). و ذكر فى الهداية شروطا للمحاذات هى: أن تكون الصلاة مشتركة و أن تكون مطلقة، و أن تكون المرأة من أهل الشهوة، و أن لا يكون بينهما حائل. أنظر (٥٧/١).

<sup>(</sup>١) أى قبل فراغ الإمام، كذا في كشف الأسرار.

<sup>(</sup>۲) و لیس فی جه، د: من صلاته. و كذا فی أصول البزدوی.

<sup>(</sup>٣) أى بعد الفراغ ضرورة.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> و قد نقل الشارح من قوله (اقتدى المسافر) إلى قوله (يصلى ركعتين) من أصول البزدوي نصا. أنظر (١٤٨/١).

<sup>(</sup>٥) في ج: ما يكون قائما.

<sup>(</sup>١) قال في التبيين: ههنا قيود يجب لك عرفانها:

الأول: كون الإمام مسافراً، لأنه إذا كان مقيما و المقتدى مسافرا يتغير فرضه حالة الاقتداء فلا يتأتى هذا.

ثانيا: ذهابه إلى المصر، لأنه هو موضع الإقامة،و نية الإقامة في غير موضعها لغو كالبر و البحر، لأن حاله مبطل عزيمته.

ثالثًا: فراغ الإمام، لأنه إذا لم يفرغ و نوى المقتدى الإقامة يتغير فرضه، لأن نية الإقامة اعترضت على الأداء.

رابعا: عدم تكلّم، لأنه إذا تكلم تبطل صلاته أصلا فيصير بحيث لا يقدر على البناء، فيتغير فرضه حينئذ بنية الإقامة.

أنظر (١/٤٥٤ ـ ٤٥٥).

٣٥٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و القضاء نوعان:

قضاء بمثل معقول كما ذكرنا، و بمثل غير معقول كالفدية في باب الصوم في حق الشيخ الفاني، و احجاج الغير بماله ثبتا بالنص، و لا نعقل المماثلة بين الصوم و الفدية، و لا بين الحج و النفقة، لكنه يحتمل أن يكون معلولا و ان كنا لا نعقل.

قوله (بخلاف المسبوق) فان المسبوق<sup>(۱)</sup> بركعة إذا نوى الإقامة ينقلب فرضه أربعا، لأن هذا أداء<sup>(۲)</sup> و نية الإقامة إذا اعترضت على الأداء يعتبر و لهذا تلزمه القراءة و يسجد للسهو،<sup>(۳)</sup> و لا تفسد صلاته بالمحاذاة. (<sup>1)</sup>

فان قيل: جعل الشرع<sup>(ه)</sup> المسبوق قاضيا بقوله: "و ما فاتكم فاقضوا (٢٠)" فكيف يستقيم جعله مؤديا.

قلنا: سماه قاضيا مجازا لما (أن) (٧) في فعله من اسقاط الواجب، وقد بينا (٨) أن استعمال إحدى العبارتين مكان الأخرى جائز (مجازا (٩)). و لأنه الما سماه قاضيا باعتبار حال الإمام، و نحن الما نجعله مؤديا باعتبار حاله.

قوله (و القضاء نوعان) (١١٠) أي القضاء المحض، و إلا فالقضاء () (١١١) ثلاثة

<sup>(</sup>١) (فان المسبوق) ساقطة من جر، المسبوق هو الذي فاته أول الصلاة مع الإمام.

<sup>(</sup>أداء) ساقطة من ج. (أداء)

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> أنظر: الاختيار (٧٣/١).

أ أى محاذاة المرأة للرجل فى صلاته كما تقدم. و ذلك لأن المسبوق فى حكم المنفرد، و يلزمه ما يلزم المنفرد. أنظر كشف الأسرار (١٤٧/١) وما يعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في جـ: الشرع جعل.

رواه أحمد عن أبى هريرة رضى الله عنه، و روى البخارى عنه أيضا بلفظ: و ما فاتكم فأتموا. أنظر مسند أحمد (٢٣٨/٢)، صحيح البخارى كتاب الأذان، باب لا يسعى إلى الصلاة، وليأت بالسكينة و الوقار (٢٢٨/١).

<sup>(</sup>۲) مزیدة من ج.

<sup>(</sup>م) أنظر (ص ٤٤٦)، و انظر أيضا الهامش رقم، ١ من (ص ٤٤٧).

<sup>(</sup>۹) مزیدة من ج، د.

<sup>(</sup>۱۰) أنظر: التقويم لوحة (21/ب)، أصول السرخسى (21/)، أصول البزدوى (21/).

<sup>(</sup>۱۱۱) (على) زيادة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_٧٥٤

و الصلاة نظير الصوم، بل هي أهم منه، فأمرناه بالفدية عن الصلاة احتياطا و رجونا القبول من الله تعالى فضلا.

و قال محمد رحمه الله في الزيارات: يجزئه ان شاء الله تعالى كما إذا تطوع به الوارث في الصوم.

أنواع (١): بمثل معقول، و بمثل غير معقول، و قضاء بمعنى الأداء (٢).

قوله (كما ذكرنا) أى قضاء الصوم و الصلاة، فإن الصوم مثل الصوم و الصلاة مثل الصلاة (٣٠).

قوله (و بمثل غير معقول) قال الشيخ/الإمام شمس الأئمة الكردرى (١١٨/ ب) رحمه الله: يعنى بغير المعقول ما لا يدركه العقل، لا أن العقل يأباه و أنه من حجج الله تعالى، و محال أن تتناقض حججه، فانه من أمارات الجهل و السفه، وكلاهما على القديم محال.

ثم لا تدرك ()<sup>(1)</sup> المماثلة بين الصومو الفدية، لأن الصوم تجويع النفس، و الفدية اشباع الجائع. و كذا المماثلة بين النفقة و هى مال عين و بين أفعال الحج، و هى أعراض و صفات، لكن الشرع جاء بجواز الفدية عن الصوم، و إقامة النفقة مقام أفعال الحج، فيعمل (٥) به (١) و يعتقد (٧) بينهما مماثلة يعلمها الشارع حتى أقام الفدية و النفقة مقام الصوم و أفعال

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: ميسزان الأصول (ص ٦٣ ـ ٦٤)، المنار مع كشف الأسرار ( ٧٦/١)، المغنى فى أصول الفقد (ص ٥٦).

<sup>&</sup>quot; قال فى التحقيق: قول المصنف (القضاء نوعان) أى القضاء الخالص نوعان، فأما القضاء الذى خالطه معنى الأداء فقسم آخر. أو القضاء بالنظر إلى كون المثل معقولا و غير معقول نوعان، فيدخل فيه جميع أقسامه، لأن القضاء الذى فيه معنى الأداء لا يخلو من أن يكون قضاء بمثل معقول أو غير معقول. أنظر لوحة (٨٣/أ ـ ب).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  و كذا في التحقيق، لوحة  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>الواو) زيادة من جـ. (الواو)

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> نی ب: فنعمل.

<sup>(</sup>٦) (بد) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ب: نعتقد.

الحج، لكن لا ندركها و لا نعقلها. و النص في باب الصوم: "و على الذين يطيقونه فدية (۱)" معناه: و على الذين (۲) لا يطيقونه (۳). لأن أول الآية قوله: "فمن شهد منكم الشرهر فليصمه (٤)" و هذا للإيجاب. ثم أعقبه قوله: "و على الذين يطيقونه" (ه) فلو أجرى على الظاهر (۲) بأن يفدى المطيق () (۷) يلزم على غير المطيق الصوم عملا يقوله: فليصمه "يفضى إلى عكس المعقول و نقض الأصول فقلنا بأن هذا مختصر، و معناه (۸) ما قال ابن عباس رضى الله عنهما (۱) أي (يطوقونه و (۱)) لا يطيقونه (۱)). و هذا كقوله تعالى: "يبين الله لكم أن تضلوا (۱)" أي لا تضلوا، لأن البيان للهداية، لا للضلال (۱۳).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (١٨٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: الذي.

<sup>(</sup>۳) قال الشارح فى تفسيره المشهور يتفسير النسفى: قيل: معناه: لا يطيقونه، فأضمر "لا" لقراءة حفصة كذلك. أنظر (٩٤/١).

<sup>(</sup>a) سورة البقرة (١٨٥).

 <sup>(</sup>٥) سورة البقرة (١٨٤) و هذه الآية ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱ و إذا حملت على ظاهرها فهى منسوخة على ما قيل أن فى بدء الإسلام كان المطيق مخيرا بين أن يصوم و بين أن يقدى ثم نسخ بدرجات.

أنظر: نور الأنوار على المنار (٧٨/١)، تفسير القرطبي (٢٨٧/٢ ـ ٢٨٨)، أحكام القرآن للجصاص (١٨٦/١)، التبيين (٤٥٧/١).

<sup>(</sup>v) (الواو) زيادة من جـ، د.

 <sup>(</sup>A) في ج: معنا \_ بسقوط الها ع في آخرها \_..

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في الأصل، ب، جه: عند.

<sup>(</sup>١٠) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۱۰ مشهور قراءة ابن عباس "يطوقونه" بفتح التاء مخففة و تشديد الواو بمعنى "يكلفونه". و هذه القراءة رويت عن عائشة و طاوس و عمرو بن دينار رضى الله عنهم.

و هده الفرا ۱۵ رویت عن عائشه و حاوس و عمرو بن دیدر رضی الله عنه. اُنظر: تفسیر القرطبی (۲۸۹/۲ ، ۲۸۷)، تفسیر الطبری (۱۳۷/۲).

<sup>(</sup>۱۲) سورة النساء (۱۷۸).

<sup>(</sup>۱۲) قاله الكسائي و من وافقه، و أما البصريون فلا يجوزون إضمار "لا".

و المعنى عندهم: "يبين الله لكم كراهة أن تضلوا" ثم حذف، كما قال: "و اسأل القرية". أنظر: تفسير القرطيبي (٢٩/٦).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٩ ٥ :

و النص فى باب الحج حديث خثعمية، فانها قالت: "يا رسول الله ان أبى أدركه الحج و هو شيخ كبير، لا يستمسك على الراحلة، أفي جزئنى (۱) عن أن أحج (۲) عنه؟ فقال عليه السلام: أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته أما كان يقبل منك؟ قالت (۳): نعم. فقال النبى صلى الله عليه و سلم: "فدين الله أحق (٤)".

(۱) كذا في جميع النسخ. و الصواب: أفيجزؤه.

(۱) قولها (أحج) روى بفتح الهمزة وضم الحاء، أى أحرم عنه بنفسى و أؤدى الأنعال عنه، و هذا المشهور من الرواية، و على هذا لا دلالة فى الحديث على أن الأنفاق قائم مقام الأفعال، فلا يستقيم التمسك به فى هذه المسألة الا أن يثبت أن أباها كان أمرها بذلك و أنفق عليها.

و فى بعض الروايات: أن أحج \_ بضم الهمزة و كسر الحاء \_ أى آمر أحدا أن يحج عنه. و على هذا الوجه صح التمسك به.

و يجوز أن يكون معنى قولها (أن أحج) \_ بفتح الهمزة و ضم الحاء \_ أن آمر أحدا أن يحج عنه، لأن فعل المأمور يجوز أن ينسب إلى الآمر مجازا كما يقال: بنى الأمير الدار، فعلى هذا التأويل يصح التمسك بالرواية الأولى أيضا. كذا قال صاحب التحقيق. أنظر لوحة (١٨٣٠).

<sup>(٣)</sup> في ب: فقالت.

(1) رواه مسلم عن ابن عباس رضى الله عنه بلفظ: "ان امرأة من خشعم قالت: يا رسول الله ان فريضة الله على عباده فى الحج أدركت أبى شيخا كبيرا، لا يستطيع أن يثبت على الراحلة، أفأحج عنه؟ قال: نعم و ذلك فى حجة الرداع. و فى رواية أخرى، فحجى عنه. كتاب الحج باب الحج عن العاجز (١٩٧٣ ـ ٩٧٣).

و أما الحديث المذكور فى الكتاب فهو نحو ما رواه الطبرانى فى معجمه عن سودة أم المؤمنين رضى الله عنها بلفظ: أن رجلا قال: يا رسول الله ان أبى شيخ كبير، لا يستطيع الحج، أفأحج عنه؟ فقال عليه السلام: أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته، أكان يجزئ عنه؟ فقال: نعم، قال: حج عنه. أنظر نصب الراية (١٥٧/٣). و روى البخارى نحوه عن ابن عباس رضى الله عنه بلفظ ان امرأة من جهينة جاءت إلى النبى صلى الله عليه و سلم فقالت: ان أمى نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت، أفأحج عنها؟ قال: نعم، حجى عنها. أرأيت لو كان

قوله (لكنه يحتمل<sup>(۱)</sup> أن يكون معلولا) هذا جواب اشكال، و هو أنه إذا كان ثابتا بنص غير معقول فلم أوجبتم الدية في الصلاة بلا نص قياسا على الصوم؟ وشرط صحة القياس أن يكون الحكم في الأصل على وفاق القياس. فقال (يحتمل أن يكون معلولا<sup>(۲)</sup>)، أي (بعلة العجز) هكذا.

قيل: ان<sup>(۳)</sup> الصوم عبادة بدنية، لأنه من الأركان الخمس الذى بنى الإسلام عليها، فإذا عجز عن أدائه فالشرع جعل الفدية خلفا (عنه)<sup>(1)</sup> نظرا له ليتلافى ما فات. و الصلاة نظير الصوم، بل أهم منه/ لأن الصلاة عبادة (١٩١٩/أ) بذاتها، لأنها حسنة لمعنى فى نفسها، فانها تتأدى بأفعال و أقوال وضعت للتعظيم لله تعالى على ما نبين بعد هذا إن شاء الله تعالى. و الصوم عبادة بواسطة قهر النفس الأمارة بالسوء كى يصير مرتاضا صالحا لخدمته

على أمك دين أكنت قاضيته؟ اقضوا الله فالله أحق بالوفاء. كتاب جزاء الصيد باب الحج و النذر عن الميت أنظر فتح البارى (١٤/٤).

و لفظ: "فدين الله أحق أن يقضى" رواه البخارى فى نهاية الحديث الذى رواه عن ابن عباس فى كتاب الصوم، باب من مات و عليه صوم.

أنظر: فتح البارى (١٩٢/٤).

<sup>(</sup>۱) في ج: محتمل.

أى النص الموجب للفدية يحتمل أن يكون معلولا بمعنى معقول فى نفس الأمر و ان كنا لا نقف عليه لقصور عقولنا عن دركه. كذا فى التحقيق. أنظر لوحة (١٨/٨). و أيضا التبيين (٤٦٣/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ني جه: فان.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فيكون وسيلة إلى الصلاة بهذه الواسطة(١١).

و بيان أن الصلاة أهم منه يعرف في كتاب القاضى أبى زيد رحمه الله و غيره.

قوله (و رجونا القبول من الله تعالى) أى الجواز، كما فى قوله عليه السلام: "لا يقبل الله صلاة من لم يمس<sup>(١)</sup> أنفه الأرض كما يمس<sup>(١)</sup> جبهته (١)".

(١) و هذا معنى قول المصنف (و الصلاة نظير الصوم، بل هي أهم منه).

و قال صاحب التبيين فى شرح هذا القول: و كأن المصنف \_ و الله أعلم \_ يقول: نعم انه \_ أى الفدية فى الصلاة \_ غير معقول، و القياس غير ثابت، لكن الصلاة أهم من الصوم، فلما ثبتت الفدية فى الصوم \_ و هو أدنى \_ ليحصل التلافى، ثبتت فى الصلاة \_ و هى أهم و أعلى \_ بالطريق الأولى بالدلالة، لا بالقياس.

و لكن صاحب التحقيق لم يرتض بكون الفدية عن الصلاة ثابتة بطريق الدلالة أو القياس و قال: لا بد في الدلالة من كون المعنى المؤثر في الحكم معلوما، سواء كان تأثيره في الحكم معقولا كالإيذاء في التأفيف، أو غير معقول، كالجناية على الصوم في إيجاب الكفارة.

و ههنا المعنى الذى هو المؤثر في إيجاب الفدية غير معلوم، فلا يمكن اثباته بالدلالة كما لا يمكن بالقياس.

أنظر: التبيين (٤٦٤/١)، التحقيق لوحة (٨٤/ب)، كشف الأسرار (١٥٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> فی جـ: تمس.

<sup>(</sup>٣) في جـ: قس.

<sup>(3)</sup> أخرجه الحاكم في المستدرك عن ابن عباس رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه و سلم قال: لا صلاة لمن لم يمس أنفه الأرض. و قال هذا حديث صحيح على شرط البخارى (٢/٠/١). و أخرجه الدارقطني عن ابن عباس رضى الله عنه بلفظ: "لا صلاة لمن لم يضع أنفه على الأرض". و عن عائشة رضى الله عنها، قالت: أبصر رسول الله صلى الله عليه و سلم امرأة من أهله تصلى و لا تضع أنفها بالأرض. فقال ما هذه ضعى أنفك بالأرض، فانه لا صلاة لمن لم يضع أنفه بالأرض مع جبهته في الصلاة. كتاب الصلاة، باب وجوب وضع الجبهة و الأنف (٣٤٨/١).

أخرجه ابن عدى فى الكامل عن ابن عباس رضى الله عنه بلفظ: من لم يلصق أنفه مع جبهته بالأرض إذا سجد لم تجز صلاته. الكامل فى ضعفاء الرجال لأبى أحمد عبد الله بن عدى الجرجانى، دار الفكر الطبعة الأولى، ٤٠٤/ه (١٤١٧/٤). و وجه الاستدلال بهذا الحديث: مع علمنا بهذا الحديث لا نزال نرجو القبول من الله تعالى صلاة رجل لا يستطيع أن يمس أنفه الأرض لعذر ما.

و لا نوجب التصدق بالشاة أو القيمة باعتبار قيامه مقام التضحية، بل باعتبار احتمال قيام التضحية في باب المال، و احتمال قيام التضحية في أيامها مقام التصدق أصلا، إذ هو المشروع في باب المال، و لهذا لم يعد إلى المثل بعود الوقت.

قوله (و لا نوجب التصدق بالشاة) هذا جواب اشكال، و هو أن التضحية ثبت بالنص<sup>(۱)</sup> على خلاف القياس، لأنه لا يعقل وجه القربة فى الاراقة، فكان من حقها أن تسقط لا إلى خلف كرمى الجمار وفضل الوقت فى الصلاة و الصوم كما قررت قبل هذا، إذ لا يتمكن من جعل فعل الاراقة قربة فى غير هذه الأيام كما لا يمكنه تدارك<sup>(۱)</sup> فضل الوقت بعد خروج الوقت فى الصلاة و الصوم و قد أوجبتم بعد فوات وقتها التصدق بعين الشاة<sup>(۱)</sup> أو القيمة، (١) فقد أقمت موها مقام التضحية.

<sup>(</sup>۱) و هو قوله تعالى: "فصل لربك و انحر". سورة الكوثر (٢).

قال قتادة و عطاء و عكرمة: "فصل لرجبك" صلاة العيد يوم النحر "و انحر" نسكك. أنظر: تفسير القرطبي (٢١٨/٢٠)، زاد المسير (٣٤٩/٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: يدرك.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳)</sup> فيما إذا كانت الشاة التي عينت للتضحية بالنذر أو بالشراء الصادر من الفقير بنية الأضحية باقية بعد أيام النحر فانه يلزمه التصدق بعينها حية. أنظر: نور الأنوار على المنار (۱/ ۸۰)، شرح ابن ملك مع حاشية الرهاوي (۱/ ۱۷۹، ۱۸۰)، الترضيح مع التلويح (۱/ ۳۱۷ ـ ۳۱۷).

<sup>(</sup>۱) و ذلك فيما إذا استهلكت الشاة المعينة للتضحية بالنذر أو غيره أو كان غنيا و لم يضح أصلا حتى مضت أيام النحر فانه يلزمه التصدق بالقيمة. سواء اشترى \_ الغنى \_ أو لم يشتر.

أنظر المراجع السابقة.

و ذكر ابن نجيم أن قاضى خان سوى بين الشاة و القيمة فى فتاواه حيث قال: له دفع العين أو القيمة.

و ذكر الولوالجي: إذا دفعها حية أحسن من دفع القيمة، و أطلق فشمل الغنى و الفقير، لكن في الفقير لا بد من الشراء بنية الأضحية أو نذرها.

أنظر: فتح الغفار (١/٥٠).

نسم *التحقيق\_\_\_\_\_\_* 

قلنا: من الجائز أن يكون التصدق بها أو بقيمتها أصلا، لأنه هو المشروع في باب المال لما عرف أن شكر كل نعمة الما يكون بجنسه كشكر نعمة اللسان بالحمد و الثناء، و شكر نعمة سلامة الأعضاء بالخدمة، و شكر نعمة (۱) المال بدفع بعضه إلى الفقراء الذين هم خواص الرحمان. و هذه عبادة مالية، و لهذا يشترط لها الغنى كما في الزكاة و صدقة الفطر فينبغي أن يكون ههنا كذلك، الا أن الشرع نقل من الأصل إلى (۲) التضحية في أيام (۳) النحر تطييبا للحم (٤) حتى لا يتسخ (ه) في ضمن اقامة القربة إذا وجب التصدق بعين الشاة (۱) على ما قال عليه السلام: "إن الله تعالى حرم عليكم أوساخ الناس". (۷) و هذا لأن الشيء إذا أقيمت به القربة يصير

<sup>(</sup>۱۱) (نعمة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>الي) ساقطة من ب. (الي) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>أيام) ساقطة من جـ.  $(1 - 1)^{(r)}$ 

<sup>(</sup>۱) و تحقيقا لمعنى الضيافة، فالناس أضياف الله تعالى بلحوم الأضاحى فى هذه الأيام. كذا فى أصول السرخسى (١/ ٥١).

<sup>(</sup>٥) في الأصل، د: لا ينسح.

<sup>(</sup>۱) و قد صور صاحب التبيين هذا المغنى بفظ أوضح حيث قال: ان الناس لما كانوا أضيافا لله تعالى فى هذه الأيام نقل القربة من عين الشاة إلى اراقة دمها تزكية لضيافة الأنام، و تصفية للطعام، و تطييبا للحم على الخاص و العام، لما ان الآثام تنتقل عن البدن فى ضمن إقامة القربة إلى آلة القربة، كالماء المستعمل. أنظر (۲۷/۱).

<sup>(</sup>Y) لأ أقف عليه بهذا اللفظ، و روى مسلم فى حديث طويل من رواية عبد المطلب بن ربيعة مرفوعا: "ان الصدقة لا تنبغى لآل محمد، الها هى أوساخ الناس".

و فى رواية النسائى عنه أيضا: "ان هذه الصدقة انما هى أوساخ الناس، و انها لا تحل لمحمد و لا لآل محمد صلى الله عليه و سلم".

و روى أحمد مثل ما رواه النسائي.

أنظر: صحيح مسلم، كتاب الزكاة باب ترك استعمال آل النبى على الصدقة (٧٥٣/٢)، سنن النسائى، كتاب الزكاة، باب استعمال آل النبى صلى الله على الصدقة (٥/٦٠١)، مسند أحمد (٤/٣/٢)، نصب الراية (٤٠٣/٢).

نجسا<sup>(۱)</sup> كالماء المستعمل و الزكاة/بانتقال الآثام إليه <sup>(۲)</sup>. و لهذا قلنا (۱۱۹/ب) بنجاسة الماء المستعمل، وحرمة التصدق على <sup>(۳)</sup> بنى هاشم (لزيادة <sup>(1)</sup>) فضيلتهم و الناس أضياف الله تعالى فى هذا الويم. و لهذا كره الأكل قبل صلاة العيد، <sup>(0)</sup> وحرم الصوم فى هذه الأيام لما فيه من الأعراض عن الضيافة و اللاثق بالكريم أن يتخذ ضيافة بأطيب الطيب (و أزكاه <sup>(۲)</sup>) فلهذا نقل إقامة القربة من التصدق إلى الاراقة حتى ينتقل الاثام إلى الدماء، فيبقى اللحم طاهرا، فيتحقق معنى الضيافة، لكن مع هذا يحتمل أن تكون التضحية أصلا ابتلاء من الله تعالى بنقصان ماليته، <sup>(۷)</sup> و لله تعالى أن يبتلى عباده بما شاء، فلم يعتبر هذا الموهوم، و هو كون التصدق أصلا فى أيام النحر، لأنه يعارضه ما هو المنصوص المتيقن، و هو التضحية، فإذا فات المتيقن النحر، لأنه يعارضه ما هو المنصوص المتيقن، و هو التضحية، فإذا فات المتيقن

هذا و قال النووى رحمه الله فى شرح مسلم: قوله صلى الله عليه و سلم: "اغا هى أوساخ الناس" تنبيه على العلة فى تحريمها على بنى هاشم و بنى المطلب، و انها لكرامتهم و تنزيههم عن الأوساخ. و معنى أوساخ الناس: انها تطهير لأموالهم و أنفسهم كما قال تعالى "خذ من أموالهم صدقة تطهرهم و تزكيهم بها". فهى كغسالة الأوساخ. اه. أنظر (١٧٩/٧).

<sup>(</sup>۱) في ب، ج: استبدلت (نجسا) بـ(خبيثا).

الله أبيحت (الصدقة) لهذه الأمة بعلة الحاجة كما تحل الميتة و لهذا حرم على الأغنياء لانعدام الحاجة. كذا قال الشارح في (ص ٥٧٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في الأصل، د، جه: إلى.

<sup>(£)</sup> ساقطة من الأصل و من د.

<sup>(°)</sup> و ذلك في عيد الأضحى. أنظر الهداية مع شرح فتح القدير (٧٩/٢)، الإختيار (٨٧/١).

و أما فى عيد الفطر فيستحب أن يأكل شيئا قبل أن يخرج إلى الصلاة أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (٧١/٢)، الاختيار (٨٦/١).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، د.

<sup>(</sup>١/ ٥٥). أصول البزدوي (١/ ٥٥٥ \_ ١٥٦)، أصول السرخسي (١/ ٥١).

و قال أبو يوسف رحمه الله فيمن أدرك الإمام في العيد راكعا لم يكبر، لأنه غير قادر على مثل من عنده قربة.

لكنا نقول بأن الركوع يشبه القيام، فباعتبار هذه الشبهة لا يتحقق الفوات فيؤتى بها في الركوع احتياطا.

بفوات وقتها عملنا (۱) بالموهوم، (۲) و الدليل على هذا أنه إذا (۳) جاء العام الثانى و هو قادر على تسليم المثل لكون التضحية مشروعة حقا له لم يعد الحكم إلى التضحية، فلو كانت القيمة خلفا لعاد الحكم الأصلى عند القدرة عليه كما إذا قدر على الصوم يبطل حكم الفدية، و هذا معنى قوله (ولهذا لم يعد إلى المثل بعود الوقت).

قوله (الركوع يشبه القيام (1)) اما حقيقة فلأن ما يقع به المفارقة بين القيام و القعود موجود في الركوع، و هو استواء النصف الأسفل. و اما حكما فلأن من أدرك الإمام في الركوع يصير مدركا للقيام. و إذا (٥) ثبت للركوع شبهةالقيام في الركوع يكون من هذا الوجه أداء، فيؤتى به احتياطا، لأنه عبادة، و الاحتياط فيها أن تجب بالشبهة و لا يسقط بها على أنه شرع من جنس هذه التكبيرات فرحالة الانحطاط، و هو تكبير الركوع

<sup>(</sup>١) في الأصل: علمنا.

و قال شمس الأثمة السرخسى رحمه الله: بعد مضى أيام النحر قد تحقق العجز عن أداء المنصوص عليه، فجاء أوان اعتبار الاحتمال و احتمال الوجه الأول يلزمه التصدق بالقيمة، لأن ذلك قربة مشروعة له في غير أيام النحر، و المعنى فيه معقول، و الأخذ بالاحتياط في باب العبادات أصل، فلاعتبار هذا الاحتمال ألزمناه التصدق بالقيمة لا ليقوم ذلك مقام اراقة الدم. أنظر: أصول السرخسى (١/١٥).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في الأصل: استبدلت (إذا) بـ(لو).

<sup>&</sup>quot; هذا قول الإمام أبي حنيفة و محمد رحمهما الله. أنظر أصول السرخسي (٢/١٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في الأصل: لو.

<sup>)</sup> في جه: استبدلت (فلا) به (قد).

و هذه الأقسام كلها تتحقق في حقوق العباد.

فتسليم عين العبد المغصوب أداء كامل، و رده مشغولا بالدين أو الجناية بسبب كان في يد الغاصب أداء قاصر.

و إِذا أمهر عبد الغير ثم اشتراه كان تسليمه أداء، حتى تجبر على القبول شبيها بالقضاء من حيث إِنه مملوكه قبل التسليم حتى ينفذ اعتاقه دون اعتاقها.

و ضمان الغصب قضاء بمثل معقول.

و ضمان النفس و الأطراف بالمال قضاء بمثل غير معقول.

و إِذا تزوج امرأة على عبد بغير عينه كان تسليمه القيمة قضاء هو في حكم الأداء، حتى تجبر على القبول كما لو أتاها بالمسمى.

فكان هذا قضاء بمعنى الأداء (عندهما(١١)).

قوله (و هذه الأقسام) أى أقسام الأداء و القضاء على ما ذكر، و مجموع الأقسام اثنا عشر، ست في حقوق الله (٢) تعالى، (٣) و ست في حقوق العباد.

قوله (ورده مشغولا بالدين أو بالجناية بسبب كان/فى يد (١٢٠/أ) الغاصب أداء قاصر) و<sup>(٤)</sup> معنى القصور فيه أنه أداه لا على الوجه (١٠) الذى استحق عليه أداؤه (٢٠).

فلوجود أصل الأداء قلنا: إذا هلك في يد المالك قبيل الدفع إلى ولى الجناية (برئ الغاصب، و لقصور (٧) في الصفة قلنا: إذا دفع إلى

أنظر هذه المسألة: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٥٦/١ - ١٥٩)، أصول السرخسى  $( ^1 )^3 )$ ، المغنى فى أصول الفقه (ص ٥٩)، التوضيح على التنقيح  $( ^1 )^3 )$ ، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى  $( ^1 )^3 )$ ، التحقيق لوحة  $( ^1 )^3 )$ ، التبيين  $( ^1 )^3 )$ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢١-٤٦٩/١). ثلاثتها في الأداء، و ثلاثتها في القضاء. كذا في التبيين (٤٦٩/١).

<sup>(</sup>٣) . (تعالى) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٤) في د: استبدلت (الواو) بـ(الفاء).

<sup>(</sup>٥) في أصول السرخسى: الوصف. أنظر (٥٣/١).

<sup>(</sup>١) نقل الشارح "معنى القصور" من أصول السرخسى نصا.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في أصول السرخسي: للقصور.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

ولى الجناية (١١) أو بيع فى الدين رجع المالك على الغاصب بقيمت كأن الرد لم يوجد (٢).

قوله (كان تسليمه أداء) لأنه عين حقها، لكنه في معنى القضاء لأن تبدل الملك أوجب تبدلا في العين حكما (٢) لما عرف في قصة بريرة حيث قال عليه السلام: "هي لك صدقة و لنا هدية" (٤) فكان هذا نظير (٥) اللاحق و هذا الفقه، (٢) و هو أن تتبدل الصفة بتبدل العين. ألا ترى أن الخل و الخمر غيران، (٧) مع اتحاد أصلهما، و تبدل الملك كتبدل الصفة، لأنه قبل هذا يضاف إلى زيد، و بعده إلى غيره.

أنظر صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إباحة الهدية للنبى صلى الله عليه و سلم .... الخ (١/٥٥٧)، صحيح البخارى، كتاب الزكاة، باب إذا تحولت الصدقة (١/٣/٢)، سنن النسائى، كتاب الزكاة، باب إذا تحولت الصدقة (١٠٧/٥)

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل، ب، د، و زيادة من ج، و كذا فى أصول السرخسى (۵۳/۱).

<sup>(</sup>۲) نقل الشارح من قوله (فلوجود أصل الأداء) إلى قوله (كأن الرد لم يوجد) من أصول السرخسى بحروفه.

<sup>(</sup>۱) و لأنه ينفذ اعتاقه، لا اعتاقها قبل التسليم، كذا في التبيين (۱/٤٧٠)، و انظر أيضا أصول البزدوى مع الكشف (۱/٤٤١ ـ ١٦٥)، أصول السرخسى (۱/٥٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى، و مسلم عن أنس بن مالك، و النسائى عن عائشة. و لفظه فى مسلم: قال: أهدت بريرة إلى النبى صلى الله عليه و سلم لحما تصدق به عليها فقال: هو لها صدقة و لنا هدية.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: نظر.

<sup>(</sup>١) في الأصل، د: لفقه \_ بسقوط الألف من أولها \_.

<sup>(</sup>v) حسا و شرعا، و إذا تخللت الخمر تغير حكمها الطبيعى من الحرارة إلى البرودة، و من الاسكار إلى عدمه، و حكمها الشرعى من الحرمة إلى الحل. و أيضا: قد يتغير بتبدله حل التصرف الثابت للبائع إلى الحرمة، و حرمته الثابت للمشترى إلى الحل أيضا. كذا قال صاحب التحقيق، أنظر لوحة (٨٧/أ)، كشف الأسرار (١٩٤/١).

473\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و ضمان الغصب<sup>(۱)</sup> نوعان: كامل و قاصر.

أما الكامل فالمثل (٢) صورة و معنى في المثليات (٣).

و أما القاصر فالقيمة فيما له مثل إذا انقطع مثله، و فيما لا مثل له (٤٠).

و قوله (و ضمان<sup>(۱)</sup> النفس و الأطراف بالمال قضاء بمثل غير معقول) لأن المال ليس بمثل النفس، <sup>(۱)</sup> لا صورة و لا معنى، لأن الآدمى مصون مبتذل، و المال الذى خلق لصالحنا (۱) من جملة العالم سوانا مهان مبتذل فلا يتماثلان (۱).

و هذا لأن الآدمى مفضل على كثير ممن خلق بدون صفة الإسلام و معه مفضل على جميع البرية. قال الله تعالى: "أولئك هم خير البرية" (١) و روى عن النبى صلى الله عليه و سلم: "أنه سئل البشر (١١) أفضل

<sup>(</sup>١) بمثل معقول. كذا في المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جه: المثل.

<sup>(</sup>۳) و هو الأصل فى ضمان العدوان، و فى باب القروض تحقيقا للجبر حتى كان عنزلة الأصل من كل وجه فكان سابقا، كذا قال فخر الإسلام رحمه الله. أنظر (١٩٧/١ ـ ١٦٨).

و معنى قوله (سابقا) أى على المثل معنى \_ فقط \_ و هو القيمة فلا يصار إليه إلا عند تعذر رد الأصل صورة و معنى. كذا فى كشف الأسرار. أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٦٧/١).

الله عن المستحق في الصورة و المعنى، الا أن الحق في الصورة، و قد فات للعجز عن القضاء به، فبقى المعنى. كذا في أصول البزدوي.

<sup>(</sup>م) في الأصل: ضمان (بدون الواو).

<sup>(</sup>١) في جـ: للنفس.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ج: صلح لمصالحنا.

<sup>(</sup>۱۸) و كذا في التحقيق، أنظر لوحة (۸۷/ب)، و أيضا أصول البزدوي (۸۷/۱۰)، أصول السرخسي (۵۲/۱، ۵۷).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> سورة البينة (٧).

<sup>(</sup>۱۰) في ب، ج: روى أن النبي عليه السلام: "سئل ان البشر".

أم الملائكة. فقال: البشر، و قرأ قوله تعالى: "إن الذين آمنوا و عملوا الصالحات أولئك هم خير البرية"(١) و إذا كان كذلك فلا يكون المال المفيضول مماثلة للنفس الفاضل.

قوله (كان تسليم القيمة قضاء هو في حكم الأداء) و ذلك لأن الذي هو غير معين مجهول الوصف معلوم الجنس، (٢) و العلم يثبت القدرة على التسليم، و الجهالة تثبت العجز عنه، ثم تقول: ان كان معلوما من كل وجه لا يتمكن الزوج من أداء قيمته مع القدرة على العبد و تجبر المرأة على قبول العبد، و لو كان مجهولا من كل وجه يكون عاجزا عن تسليم العبد و تجبر المرأة على قبول المرأة على قبول القيمة/إذا أداها الزوج، فعملنا بكونه (٣) (١٢٠/ب)

<sup>(</sup>۱) سورة البيئة (V).

و لم أعثر على هذا الحديث.

و ذكر القرطبى فى تفسير هذه الآية أن أبا هريرة رضى الله عنه قال: المؤمن أكرم على الله عز و جل من بعض الملائكة الذين عنده. (٢٠/ ١٤٥).

و قال فى تفسير قوله تعالى: "قل يا آدم أنبئهم بأسمائهم ..... الخ البقرة (٣٣): احتج من فضل بنى آدم بقوله تعالى: "إن الذى آمنوا و عملوا الصالحات أولئك هم خير البرية".

ثم قال: قال بعض العلماء: و لا طريق إلى القطع بأن الأنبياء أفضل من الملائكة و لا القطع بأن الملائكة خير منهم، لأن طريق ذلك خبر الله تعالى و خبر رسوله أو اجماع الأمة. و ليس هاهنا شيء من ذلك. اه (١/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>۲) إعلم أن المسمى ـ أى فى المهر ـ ان كا معلوم الجنس و النوع مجهول الصفة و القدر كما إذا تزوجها على عبد أو أمة أو فرس أو جمل أو حمار، أو ثوب مروى أو هروى صحت التسمية عند الحنفية.

و ذهب الشافعى رحمه الله إلى عدم صحتها و قال: ان أصدقها عبدا أو ثوبا غير موصوف فالتسمية فاسدة، و يجب مهر المثل قطعا.

أنظر: بدائع الصنائع (۲۸۳/۲)، و رضوة الطالبين (۲۹٤/۷)، التحقيق لوحة (۸۷/ب).

<sup>(</sup>۳) (بکونه) ساقطة من ج.

٤٧٠\_\_\_\_\_شرح للنتخب

ثم الشرع فرق بين وجوب الأداء و وجوب القضاء فجعل القدرة الممكنة شرطا لوجوب، و لا يتكرر شرطا لوجوب، و لا يتكرر الوجوب في واجب واحد، و الشرط كونه متوهم الوجود، لا كونه متحقق الوجود، فان ذلك لا يسبق الأداء. و لهذا قلنا فيمن أسلم أو بلغ في أخر وقت الصلاة تلزمه الصلاة استحسانا خلافا لزفر و الشافعي رحمهما الله

## معلوما و مجهولا<sup>(۱)</sup>.

قلنا: انها<sup>(۱)</sup> تجبر على قبول العبد بالنظر إلى أنه معلوم، و تجبر على قبول القيمة بالنظر إلى أنه مجهول، <sup>(۱)</sup> و لأن القيمة أصل فى الباب من وجه، إذ الأصل لا يتحقق أداؤه الا بتعيينه، و لا يتعين الا بالتقويم، فصارت القيمة أصلا من هذا الوجه، فصارت القيمة مزاحمة للمسمى فتجبر على القبول بخلاف العبد المعين، لأنه معلوم بدون التقويم، فصارت قيمته قضاء محضا (1).

قـوله (ثم الشـرع فـرق بين وجـوب الأداء) إلى آخـره. إعلم أن لنفس الوجوب<sup>(ه)</sup> يشترط وجود السبب و الأهلية فحسب، <sup>(٢)</sup> و لا يشترط له القدرة لا حقيقة القدرة، و لا القدرة المتوهمة، لأنه يجب جبرا من الله تعالى من غير صنع مـنا. و لـوجوب الأداء يشترط الـقـدرة المـتـوهـمـة أى الـتـى تحتمـل

<sup>(</sup>۱) و الحاصل: أن تسليم القيمة قضاء لكون قيمة الشيء مثلا له معنى لكنه في حكم الأداء لصحة الإجبار بخلاف العبد المعين، لأنها قضاء محض لكون العبد معينا قبل التقويم. أنظر: التبيين (٤٧٤/١-٤٧٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، جـ: و قلنا بأنها.

<sup>(</sup>٣١) (معلوم، و تجبر على قبول القيمة بالنظر إلى أنه) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۸۱/۱)، أصول السرخسى (۹/۱)، المغنى في أصول الفقه (ص ، ٦)، التوضيح مع التلويح (۱۳۲۸)، المنار مع كشف الأسرار عليه (۸٤/۱)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (۲۷۵/۱)، التحرير مع التيسير (۲۰٤/۲).

<sup>(</sup>٥) الوجوب هو اشتغال ذمة المكلف بالشيء. أنظر: التوضيح مع التلويح (٣٨٦/١)، التبيين (٤٧٤/١).

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الأسرار على المنار (٩٨/١)، التبيين (٤٨٤/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٩١/١).

لجواز أن يظهر امتداد في الوقت بوقف الشمس كما كان لسليمان عليه السام، فصار الأصل مشروعا ثم وجب النقل للعجز فيه ظاهرا كما في الحلف: "على مس السماء" وهو نظير من هجم عليه وقت الصلاة وهو في السفر ان خطاب الأصل يتوجه عليه ثم يتحول إلى التراب للعجز الحالى.

الوجود عقلا، لا القدرة الحقيقية، لأن بمجرد وجوب الأداء لا يوجد الأداء، لأن الأداء فعل اختيارى، و لوجود الأداء تشترط<sup>(۱)</sup> حقيقة القدرة مع الأداء لا سابقاو لا لاحقا على ما عرف فى حكم<sup>(۱)</sup> الاستطاعة أنها تقارن الفعل عندنا <sup>(۱)</sup> خلافا للمعتزلة، <sup>(1)</sup> و القدرة الممكنة هى أدنى ما (يتمكن به) <sup>(۱)</sup> المرء من أداء ما لزمه بدنيا كان أو ماليا <sup>(۱)</sup>.

قوله (لأن القدرة شرط الوجوب) (٧) فلا يشترط لبقائه كالشهود في

<sup>(</sup>۱۱) **في ج**: مشترط.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: مسألة.

<sup>&</sup>quot; و قد اختلف العلماء في أن القدرة مع الفعل، أو قبله، و المحققون على أنه ان أريد بالقدرة:
القوة التى تصير مؤثرة عند انضمام الإرادة إليها فهى توجد قبل الفعل و معه و بعده، و
ان أريد القوة المؤثرة المستجمعة لجميع الشرائط فهى مع الفعل بالزمان و ان كانت متقدمة
بالذات، بمعنى احتياج الفعل إليها، و لا يجوز أن يكون قبل متقدمة بالذات، بمعنى
احتياج الفعل إليها، و لا يجوز أن يكون قبل الفعل لامتناع تخلف المعلول عن علته
التامة، أعنى جملة ما يتوقف عليه. و لهذا قال صدر الشريعة رحمه الله: ان القدرة التي
شرط تقدمها على وجوب أداء العبادات هي سلامة الآلات و الأسباب، لا القدرة المؤثرة
المستجمعة لجميع شرائط التأثير.

كذا فى التلويح. أنظر (٣٧٧/١)، و أيضا المرآة على المرقاة (٢٠٠١ ـ ٣٠١)، التبيين (٤٧٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> وان المعتزلة قالوا: ان القدرة توجد قبل الفعل. أنظر حاشية الإزميري على المرقاة (٣٠٠/١).

<sup>)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) كنا في أصول البزدوي (۱۹۱/۱)، و انظر أصول السرخسي (۲۵/۱، ٦٦)، المنار مع كشف الأسرار (۹۹/۱)، التحرير مع التقرير و التحبير (۸۲/۲).

<sup>(</sup>Y) معنى قوله (شرط الوجوب) شرط وجوب اسقاط ما فى الذمة، لا شرط نفس الوجوب. كذا فى التبيين (٤٧٥/١).

٤٧٢ \_\_\_\_\_شرح للنتخب

باب النكاح لما كان شرطا محضا لا يؤثر في الحكم، يشترط لانعقاد النكاح فحسب، حتى يبقى النكاح و ان لم يبق الشهود (١١).

قوله (و لا يتكرر الوجوب في واجب واحد) فلا يشترط في القضاء القدرة التي هي شرط وجوب الأداء حتى (٢) قلنا بوجوب الصلوات المكررة (٣) و الصيامات المتعددة و الزكوات المجتمعة في النفس الأخير، (٤) و ان عجز عن المأتى به ساعتئذ لما قلنا أن (٥) القدرة شرط وجوب الأداء و قد وجد شرطه، ثم لا يتكرر الوجوب، فلا يشترط تكرر شرط الوجوب و هو القدرة. يحققه: ان القضاء بقاء ذلك الواجب بعينه، (٢) و ليس هو بواجب آخر، فمهما وجدت القدرة لوجوب الأداء لا يحتاج إلى قدرة أخرى، إذ الواجب (الواحد) (٧) يجب بقدرة واحد.

و لا يقال: إنه إذا فاتته صلوات و هو صحيح ثم قضاها و هو مريض قاعداً أو موميا أو مضطجعا يخرج عن العهدة، فلو كان لا تشترط/ القدرة (١٢١/أ) في القضاء كان لا يخرج عن العهدة بالأدنى عن الأعلى.

لأنا نقول: أنه قضى كما وجب، لأن الأداء يحتاج إلى القدرة و لا يشترط فى (٨) تلك القدرة كيف و كيف، بل يشترط على وجه يمكنه الأداء، ان كان صحيحا فصحيحا، و إن كان مريضا فعلى ما يستطيعه من القعود و الإيماء فعلم أن اشتراط القيام و العقود و غيرهما أمر زائد، بل يشترط نفس القدرة

<sup>(</sup>۱) كذا قال في التحقيق. أنظر لوحة (۸۹/أ)، المغنى في أصول الفقه (ص ٦٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی جه: متی.

<sup>(</sup>r) في ب: المتكررة.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في ب، جه: الآخر.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب: لأن.

<sup>(</sup>۲) و بعبارة أخرى: إن القيضاء يجب بالسبب الذي يجب به الأداء، كذا في التحقيق. أنظر لوحة (۸۸/ب).

<sup>(</sup>V) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (في) ساقطة من ج.

()، (۱) و لا يقال: فيما قلتم تكليف ما ليس في الوسع و هو منتف(٢) بالنص(٦)

لأن النص ينفي وجوب الأداء بدون القدرة، و نحن نقول به و لا نتعرض للبقاء<sup>(٤)</sup>.

قوله (في آخر الوقت) بأن أدرك من الوقت مقدار ما يصلح للتحريمة لأن السبب الموجب جزء من الوقت، و شرط وجوب الأداء كون القدرة متوهم الوجود، لا كونه متحقق الوجود ، (٥) لأن ذلك شرط حقيقة الأداء، و هذا التوهم موجود هنا لجواز أن يظهر الإمتداد في الوقت بأن يمسك الله تعالى الشمس مقدار ما اتسع الصلاة فيه كما فعل لسليمان صلوات الله (٢١) عليه، قال الله تعالى: "إذ عرض

عليه بالعشى الصافنات الجياد .... "(٧) إلى قسوله تعالى (٨): "ردوها علی ....."(۹).

روى أن سليمان غزى أهل دمشق و نصيبين، (١٠٠ فأصاب ألف

<sup>(</sup>و الله أعلم) مزيدة من ج.

ني ج: منفي.

و هو قوله تعالى: "لا يكلف الله نفسا إلا وسعها". سورة البقرة (٢٨٦).

أنظر: أصول السرخسي (٦٥/١)، أصول البزدوي (١٩١/١)، التبيين (٤٧٤/١)،

التحقيق (۸۹/أ) ، الوافي، لوحة (۷۰/أ).

فإن القدرة المتحققة لا تسبق الأداء \_ كما تقدم في ص ٣٧١ \_ لأنها لو سبقت لا يخلوا:

إما أن تبقى إلى وقت الأداء أو لا تبقى، وكلاهما باطل لأن في الأول يلزم قيام العرض بالعرض لكون البقاء صفة للقدرة وهما عرض، وذلك محال، وفي الثاني يلزم حصول الفعل بلا قدرة، و هو أيضا محال. أنظر: التبيين (٤٧٦/١ ـ ٤٧٧)، الوافي لوحة (٦٩/

أ)، التحقيق لوحة (٩٠/أ)، سيذكره الشارح بعد قليل. أنظر.

في الأصل: كما فضل سليمان صلوات الله عليهم.

سورة (ص) (٣١).

<sup>(</sup>تعالى) ساقطة من د.

صورة (ص) (٣٣).

نصيبين: بالفتح ثم الكسر، ثم يا علامة الجمع الصحيح، وهي كانت مدينة عامرة من بلاد الجزيرة على جادة القوافل من الموصل إلى الشام على ما ذكره صاحب معجم البلدان. أنظر (٢٨٨/٥). أما في زماننا فهي قصبة صغيرة تابعة لمدينة ماردين داخل حدود تركيا و تشكيلها الحالى: بالضم أولا ثم بالفتح ثم بسكون الياء وكسر الباء.

٤٧٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فرس، (١) و قيل: ورثها من أبيه، و أصابها أبوه من العمالقة. (٢)

و قيل: خرجت من البحر لها أجنحة، (٣) فقعد يوما بعد ما صلى الأولى (٤) على كرسيد، فاستعرضها فلم يزل يعرض عليه حتى غربت الشمس، و غفل عن العصر، أو عن ورد أو (٥) عن الذكر فاغتم لما فاته، فاستردها و عقرها تقربا إلى الله تعالى. و بقى مائة، فما (١) في أيدى الناس من الجياد اليوم فمن نسلها (٧). و التوارى مجاز عن غروب الشمس، (٨) الضمير في "ردوها"

<sup>(</sup>۱) كذا قال القرطبي في تفسيره.

و في عددها أربعة أقوال:

أحدها: ثلاثة عشر ألفا، قاله وهب.

و الثانى: عشرون ألفا، قاله سعيد بن مسروق.

و الثالث: ألف فرس \_ و هو ما ذكره الشارح \_ قاله ابن السائب و الكلبى، و مقاتل.

و الرابع: عشرون فرسا، قاله إبراهيم التيمى.

أنظر: زاد المسير (۱۲۸/۷)، تفسير القرطبي (۱۹۳/۱۵)، تفسير الطبري (۱۵٤/۳)، الدر المنثور (۳۰۹/۵).

الله و هو قبول المقاتل و وهب بن منبه. أنظر تفسير القرطبي (١٩٣/١٥)، زاد المسير (١٩٣/١٥).

<sup>(</sup>٣) و هو قول الحسن رضى الله عنه. أنظر المصدرين السابقين.

<sup>(1)</sup> قصد به صلاة الفجر (من هامش النسخة الأصلية).

<sup>(</sup>ه) (أو) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>١) في الأصل: فيما.

<sup>(</sup>٧) كذا في تفسير القرطبي (١٥/ ١٩٥).

<sup>(^)</sup> كذا قال ابن قتيبة و غيره من المفسرين، أنظر تأويل مشكل القرآن دار التراث، الطبعة الثانية بتحقيق السيد أحمد صقر (ص ٢٢٦)، زاد المسير (٧/ ١٣٠)، تفسير الطبرى (٣٠/ ١٥٥)، تفسير النسفى (٤١/٤)، تفسير القرطبى (١٩٥/ ١٥٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

للشمس، (١) كذا في الكشاف (٢).

ثم اعلم بأن القدرة على ثلاث مراتب \_ و قد تكلم فيها المتكلون بمع و قبل \_.
و هي (قدرة يصير الفعل بها متحققا، و لا يتعلق بها وجوب الفعل و هي
تقارن الفعل عندنا (٣) / خلاف اللمعتزلة () (٤) لأنها عرض لا يبقى زمانين
( ١٢١/ب) فلو كانت سابقة يوجد الفعل حال عدم القدرة، و انه محال (٥).

و قدرة يتعلق بها وجوب الفعل، و هى قدرة يصير الفعل بها متوهما<sup>(۱)</sup> و هى سابقة على الأداء، فيكون سابقة على الأداء ضرورة (<sup>(۷)</sup> غير أن ما به يصير الفعل متوهما () (<sup>(۸)</sup> على نوعين:

نوع يصير الفعل (به) (٩) غالب الوجود، ظاهر التحقيق، هذا النوع

<sup>(</sup>۱) قال الشارح في تفسيره: أي قال للملائكة "ردوا الشمس علي لأصلى العصر، فردت الشمس له و صلى العصر، أو ردوا الصافنات ـ و هي الخيل ـ القول الأول: قاله صاحب الكشاف كما ذكره الشارح.

و انظر القول الثانى: تفسير الطبرى (١٥٥/٢٣)، تفسير القرطبى (١٩٥/١٣)، زاد المسير (١٣٠/٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر (۳۸٤/۳).

<sup>(</sup>۳) أنظر: التوضيح على التنقيح (١/ ٣٧٧)، المرآة على المرقاة (١/ ٣٠٠ - ٣٠٠).

<sup>(</sup>ti) (لنا) مزيدة من الأصل.

و ذلك لامتناع تخلف المعلول عن علته التامة. و هذه القدرة لا تكون شرطا للتكليف. أنظر: شرح ابن ملك (٢٠٦/١).

<sup>(</sup>۱) وهى سلامة الآلات و الأسباب فقط، وهى حاصلة هنا، انظر المصدرين السابقين، و التقرير و الحبير (۲/۸۵)، فتح الغفار (۹۹/۱)، نور الأنوار على المنار (۹۹/۱)، كشف الأسرار على المنار (۹۹/۱).

<sup>(</sup>۲) (ضرورة) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> (وجوب الأداء) مزيدة من ب.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

٤٧٦\_\_\_\_\_شرح للنتخب

من القدرة يظهر أثرها في لزوم الأداء بعينه بمعنى أنه يأثم بترك الأداء، و ذلك كالكافر إذا أسلم، و الصبي إذا أدرك، أي (١) بلغ، و الحائض إذا طهرت، و في الوقت سعة يجب الأداء عليهم وجوبا يستحقون الإثم بترك الأداء في الوقت.

و النوع الثانى ما يصير الفعل به فى حيز الجواز عقلا، و إن كان يندر وقوعه عادة، و تلك القدرة يظهر أثرها فى لزوم الأداء واجبا<sup>(۲)</sup> لخلفه و هو القضاء<sup>(۳)</sup>. لا لعينه<sup>(3)</sup> كالكافر إذا أسلم، و الصبى إذا بلغ عند ضيق

إن قيل: سلمنا ان توهم القدرة كاف لصحة التكليف إذا كان مبنيا على سلامة الآلة و وجودها، لكن لا نسلم أن توهم صحة الآلة و سلامتها كاف لصحته \_ أى التكليف \_ فإن توهم حدوث آلة الطيران للإنسان ثابت، و كذا توهم حدوث سلامة آلة الإبصار و المشى للأعمى و المقعد و مع ذلك لا يصح التكليف بالطيران و الإبصار و المشى، و التوهم الذى ذكرتم من هذا القبيل، لأن الوقت للفعل بمنزلة الآلة كاليد للبطش، و الرجل لمشى، فلا يصح بناء التكليف عليه. قلنا: توهم هذه القدرة الها لا يصلح شرط التكليف إذا كان المطلوب منه عين ما كلف به، فاما إذا كان المطلوب منه غيره فهو كاف لصحته كالأمر بالوضوء، إذا كان المقصود منه خلفه \_ و هو التيمم \_ فتوهم الماء و إن كان بعيدا كاف لصحته المقصود منه خلفه \_ و هو التيمم \_ فتوهم الماء و إن كان بعيدا كاف لصحته ليظهر أثره في حق الخلف و تشترط حينئذ سلامة آلات الخلف، لأنه هو المقصود، لا سلامة آلات الخلف، لأنه هو المقصود، لا سلامة آلات الخلف، لأنه هو المقصود، لا سلامة آلات الأصل.

<sup>(</sup>۱) (أدرك أي) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۲) (واجبا) ساقطة من د.

<sup>(</sup>r) (و هو القضاء) ساقطة من د.

<sup>(1)</sup> هذا جواب سؤال أورده صاحب التحقيق مع جوابه حيث قال:

و فى مسألتنا المقصود من هذا التكليف إيجاب الخلف، لا حقيقة الأداء، فتشترط سلامة الآلات فى حق الخلف \_ و هو القضاء \_ لا سلامة آلت الأصل \_ و هو الأداء \_ .

أنظر: لوحة (٩٠/أ ـ ب).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

الوقت، ولم يبق من الوقت () (١) إلا ما يسع (٢) "الله" فيه ( $^{(7)}$  عندهما،  $^{(2)}$  و عند أبى يوسف "الله أكبر  $^{(6)}$  كان الأداء واجبا لخلفه، وهو القضاء، لا لعينه حتى لا يأثم بترك الأداء، و انما يأثم بترك القضاء ( $^{(7)}$ .

قوله (فصار الأصل مشروعا) أى الأداء صار مشروعا لتوهم القدرة ثم نقل عنه إلى الخلف ، و هو القضاء للعجز كما فى الحلف على مس السماء. تنعقد اليمين، و موجبه للبر لتوهم (القدرة)، (٧) ثم بالعجز الظاهر تنتقل إلى الخلف و هو الكفارة.

قوله (ان خطاب الأصل) و هو قوله تعالى: "فاغسلو وجوهكم" (^^) يتوجه عليه لاحتمال وجود الماء فى الفيافى و المفاوز كما حكى عن أبى أيوب السجستانى (^) رحمه الله أنه كان مسافرا مع جماعة، فأعياهم طلب الماء فقال أبو أيوب: أتسترونى (^\) على ما عشت؟ فدور دائرة فنبع الماء (\)

<sup>(</sup>۱) (یحیث) مزیدة من د.

<sup>(</sup>٢) أي الا مقدار ما يسع (من هامش النسخة الأصلية).

<sup>(</sup>٣) في د: قدم (فيه) إلى ما بعد (يسع) مباشرة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> أي عند أبي حنيفة و محمد رحمهما لله.

<sup>(</sup>٥) أي مقدار "الله أكبر" (من هامش النسخة الأصلية).

<sup>(</sup>۱) و يشترط لصحة القضاء امكان تحقق الأداء في الجملة، يعنى في حيز الجواز عقلا. كذا في الوافي. أنظر لوحة (٧٠/ب).

۷) مزیدة من ب.

<sup>(</sup>A) سورة المائدة (٦).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> لم أعثر على ترجمته.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل: أ تسيرون.

<sup>(</sup>۱۱) لم أقف على هذه القصة فيما بحثت.

شرح للنتخب

و من الأداء ما لا يجب الا بقدرة ميسرة للأداء، و هي زائدة على الأولى بدرجة. و فرق ما بينهما: ان بالثانية تتغير صفة الواجب، فيصير سمحا سهلا، فيشترط دوامها لبقاء الواجب لأن الحق متى وجب بصفة لا يبقى واجبا إلا بتلك الصفة. و لهذا قلنا بأنه تسقط الزكاة بهلاك النصاب، و العشر بهلاك الخارج و الخراج إذا اصطلم الزرع أفة، لأن الشرع أوجب الأداء بصفة اليسر. ألا ترى أنه خص الزكاة بالمال النامى الحولى و العشر بالخارج حقيقة، و الخراج بالتمكن من الزراعة.

و على هذا قلنا: أن الحانث في اليمين إذا ذهب ماله كفر بالصوم، لأن التخيير بين أنواع التكفير بالمال، و النقل عنه إلى الصوم للعجز في الحال مع توهم القدرة فيما يستقبل تيسيرا للأداء، فكان من قبيل الزكاة، الا أن المال هنا غير عين، فأى مال أصابه من بعد دامت به القدرة، و لهذا ساوى الاستهلاك الهلاك لانعدام التعدى على محل مشغول بحق الغير.

و حكى عن أبى تراب<sup>(۱)</sup> النخشى (۲) ما هو قريب إلى هذا ، و لهذا أمثال كثيرة يعرف في موضعه.

قوله (فيشترط دوامها لبقاء الواجب) لا باعتبار أنها شرط (۳) بل باعتبار أنها غيرت صفة الواجب، (٤٠ و الشيء متى وجب بصفة لا يبقى (١٢٢/أ) الا بتلك الصفة. (و لهذا قلنا (٥): ان الزكاة تسقط (٢) بهلاك النصاب)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی د: تراث.

<sup>(</sup>۱) كان أحد أعلام المتوكلين، تأدب بحاتم الأصم و على الرازى المذبوح، له الرياضات المشهورة و السياحات المذكورة، دخل أصبهان و سمع من عبد الله بن محمد و غيره، و صحبه جدى محمد بن يوسف عكة و بالحجاز مدة مديدة، و كذلك صحبه أبو بكر أحمد بن عمرو بن أبى عاصم النبيل بالبادية. أنظر: حلية الأولياء و طبقات الأصفياء (١٠/١٥).

<sup>(</sup>٣١) فان عدم الشرط لا يوجب عدم الحكم، كذا في التحقيق، لوحة (٩١/ب).

 $<sup>^{1}</sup>$  من اليسر إلى العسر. كذا في التحقيق.

 <sup>(</sup>٥) قول المصنف (و لهذا قلنا) إيضاح للواجبات الثابتة بالقدرة الميسرة و هي الزكاة، و العشر، و الخراج، و الكفارة. كذا في التبيين أنظر (٤٨١/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في المتن: بأنه تسقط الزكاة.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أى بهلاك كل النصاب، لأنها وجبت بالقدرة الميسرة، (۱) ولهذا لم يجب فى كل مال بل بالفاضل عن الحوائج، و لم يجب إلا بعد وجود النماء تحقيقا أو تقديرا، و لم يجب إلا بعد وجود النماء تحقيقا أو تقديرا، و لم يجب إلا ربعالعشر، (۲) و هذا يسر و أى يسر، فلو بقى الواجب بعد الهلاك لانقلب غرما محضا فيتبدل الواجب من اليسر إلى العسر فلا يكون الذى بقى (۱) ذلك الذى وجب، و لا وجه لا يجابغيره إلا بسببمبتجدد و لا (١٤) يلزم الاستهلاك، فانه لا يسقط الوجوب، و قد صار غرما، لأن النصاب صار فى حق الواجب حقا لصاحب الحق، فصار الاستهلاك تعديا على حق الغير كالعبد و الجانى إذا استهلك مولاه، و هو لا يعلم بجنايته، يغرم قيمته، و ان كان فعله مصادفا ماكن (١٥)

قوله: (والعشر بهلاك الخارج) لأنه وجب بقدرة ميسرة، لأن القدرة

الله تعالى تفضل على عباده، و من عليهم فى بعض الواجبات فبنى التكليف الله تعالى تفضل على عباده، و من عليهم فى بعض الواجبات فبنى التكليف فيها على قدرة كاملة زائدة على أصل القدرة، و تسمى قدرة ميسرة لحصول اليسر فى الأداء بواسطة اشتراطها، و هى زائدة على الأولى \_ أى المكنة بدرجة \_ لأن بها يثبت التمكن ثم اليسر و بالمكنة لا يثبت الا التمكن، و لهذا شرطت هذه القدرة فى أكثر الواجبات المالية دون البدنية، لأن أداءها أشق على النفس من البدنيات، إذ المال شقيق الروح، محبوب فى النفس فى حق العامة و المفارقة عن المحبوب بالاختيار أمر شاق. اه.

أنظر لوحة (۹۱/ب)، الوافي، لوحة (۷۲/أ)، التبيين (۱/٤٧٩).

أنظر: الهداية (١/١٦، ١٠٤)، بداية المجتهد (٢٤٤/١) و ما بعدها الاختيار
 (١٩٩/١)، روضة الطالبين (٢٩/١٦) و ما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في د: يبقي.

<sup>&</sup>quot; في د: فلا.

<sup>(°)</sup> فلم يتبد الواجب على هذا التقدير لبقاء النصاب تقديرا في حق صاحب الحق. كذا قال الشارح في كشف الأسرار على المنار (١/٥٠١)، و انظر التحقيق لوحة (١/٩٢أ، ب)، التبيين (١/٤٨١ ـ ٤٨١)، الوافي لوحة (١/٧١أ ـ ب)، أصول البزدوي (١/٢/١ ـ ٢٠٢)، أصول السرخسي (١/٨٨)، التوضيح على التنقيم (١/٨٧١ ـ ٣٧٩).

على أداء العشر مستغن (١) عن قيام تسعة الأعشار ، (٢) و كذلك الخراج وجب بالقدرة الميسرة (لأنه لا يجب الا بسلامة الخارج ، إلا أنه إذا لم يفعل الزراعة جعلت القدرة الميسرة) (٣) كالموجود حكما بتقصير كان منه في الزراعة ، و لهذا إذا قل الخارج لا يجب من الخارج أكثر من نصف الخارج (٤) لأنه نهاية الطاقة ، و انما اختص العشر بالخارج تحقيقا ، و لم يختص الخارج به ، لأن الواجب في الخارج من غير جنس الخارج من الأرض ، فأمكن القول بوجوب الخارج مع انعدام الخارج تحقيقا بخلاف العشر ، لأن الواجب جزء من الخارج ، فلا يمكن القول بايجاب جزء الخارج بدون الخارج .

قوله (لأن التخيير في أنواع التكفير \_ إلى قوله \_ تيسير للأداء) أي التيسير ثابت في التخيير (٥) و النقل (١).

أما () (<sup>(۷)</sup> التخيير فلأنه يأتى بما هو أهون و أيسر عليه بخلاف ما إذا كان واحدا عينا، لأنه عسى يتعسر (<sup>(۸)</sup> عليه ذلك المعنى.

و لا يقال: التخيير ثابت/في صدقة الفطر، و أنها لم يجب بالقدرة ( ١٢٢/ب) الميسرة، لأن الواجب هناك واحد معنى، و ان اختلف صورة، فان قيمة نصف

<sup>(</sup>۱) في الأصل: يتسغني.

<sup>(</sup>۱) يعنى القدرة على أداء ما هو من الجملة لا تفتقر إلى تسعة الأعشار بالنظر إلى ذاته و ان افتقرت إليها من حيث هو عشر كما أن الجزء لا يفتقر إلى الكل نظرا إلى ذاته، فأما من حيث هو جزء فلا يستغنى عنه، كذا في كشف الأسرار على البزدوى (۱/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>۱۱ کذا فی أصول السرخسی (۲۹/۱)، أصول البزدوی (۲۱۰/۱)، الوافی لوحة (۷۲/۱). (۲۷/۱)

<sup>(</sup>۰) عند قيام القدرة بالمال، كذا في أصول البزدوي (١/٥٠١).

الله الصوم لقيام العجز الحالى مع توهم القدرة فيما بعد، كذا فى أصول البزدوى (٢٠٦/١)، و يذكره الشارح بعد قليل.

<sup>&</sup>lt;sup>۷۷</sup> (فی) زیادة من ب، ج. و فی د: استبدلت (فی) بـ(الباء).

<sup>(</sup>A) في ب، ج: غير مقروءة.

صاع من بر، و صاع من تمر عندهم واحدة. أما ههنا الأشياء الثلاثة (١٠) قيمتها مختلفة ظاهرا، فأوجب التخيير التيسير هنا، (٢) و لم يوجب هناك لهذا المعنى (٣) (و الله أعلم) (٤).

و أما النقل فلأنه نقل إلى الصوم عند عجزه عن التكفير بالمال في الحال مع إمكان القدرة في المآل، ولم يعتبر العدم في العمر (٥) كما (٢) في حق الشيخ الفاني، فانه إذا لم يقدر على الصوم تجوز له الفدية و إذا قدر عليه يبطل حكم الفدية، وكما (٧) إذا قال: "ان لم أدخل الدار فعبدي (٨) حر" يتعلق الجزاء بالعدم (في عمره) (٩).

<sup>(</sup>۱) و هى الإطعام، و الكسوة، و الاعتاق الثابتة بقوله تعالى: "لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم و لكن يؤاخذكم با عقدتم الإيمان، فكفارته إععام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم، أو كسوتهم، أو تحرير رقبة، فمن لم يجد قصيام ثلاثة أيام، ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم و احفظوا أيمانكم، كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تشكرون".

سورة المائدة (٨٩). أنظر: بداية المجتهد (٤١٧/١)، الهداية (٧٤/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (هنا) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۳) أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (۱/ ۲۰۵)، كشف الأسرار على المنار (۱/ ۲۰۵)، التحقيق، لوحة (۹۳/أ).

<sup>(</sup>٤) مزيدة من د.

<sup>(°)</sup> و فى قوله تعالى: "فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام" سورة المائدة (۸۹) دليل على أن المعتبر العجز فى الحال، إذ لو اعتبر العجز فى جميع العمر لا يتحقق أداء الصوم بعد هذا العجز. أنظر: أصول السرخسى (۲۰۲۱)، كشف الأسرار على المبزدوى (۲۰۲۱)، التبيين على المبار (۲۰۲۱)، كشف الأسرار على البزدوى (۲۰۲۱)، التبيين (۲۸۳۸).

۱<sup>۱۱</sup> أي كما اعتبر.

<sup>(</sup>v) أي كما اعتبر.

<sup>(</sup>۸) في الأصل: فبعدي، و في ب، د: فعبده.

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> مزیدة من د.

قوله (الا أن المال هنا غير عين) جواب عن اشكال، (١١) و هو أن يقال: لو كانت الكفارة نظير الزكاة لما وجبت بالمال إذا أصاب مالا آخر غير الهالك كما في الزكاة.

فقال: المال ههنا أى فى الكفارة غير عين، لأنها وجبت فى الذمة و تعين الهالك ضرورة عدم قدرته على غيره بخلاف الزكاة، (٢) فإن النصاب صار فى حق الواجب حقا لصاحب الحق، و هذا لأن الله تعالى جعل المال ظرفا للوجوب فى باب الزكاة، قال الله تعالى: "و فى أموالهم حق للسائل و المحروم" (٣) و قال عليه السلام: "فى خمس من الإبل شاة، و (٤) فى أربعين شاة شاة (٥) إلى غير ذلك، و إذا كان كذلك يفوت حقه (٢) عند فوات النصاب.

قوله (دامت به القدرة) أى ثبتت به القدرة، (و لهذا (۱) ساوى الاستهلاك الهلاك) أى فى الكفارة، (۱) حتى صار غير مضمونين لما ذكر أن الاستهلاك فى الكاة يصير كإتلاف العبد الجانى، و لا كذلك فى الكفارة.

الله عنه الإشكال و الجواب عنه: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٠٦/١، ٢٠٧، ٢٠٧)، التحقيق لوحة (١٩/٤)، التبيين (٢٠٣/١ ـ ٤٨٤)، أصول السرخسى (٢٠٧/١)، ١٨غنى في أصول الفقه (ص ٢٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: بخلافه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الذاريات (۱۹).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (و) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱) كذا في جميع النسخ. و صوابه كما ورد في كتب الحديث: "و في الشاة في كل أربعين شاة شاة" أنظر تخريجه (ص ٣٠٣) الهامش (٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في الأصل: حق.

<sup>(</sup>۱) و هذا أيضا جواب آخر عن اشكال آخر، و صورة الاشكال كما فى الكشف ان الواجب بالاستهلاك فى الكفارة ينتقل إلى الصوم كما ينتقل بالهلاك، و فى الزكاة خالف الاستهلاك الهلاك.

<sup>(^)</sup> لأن المال لما لم يكن معينا لم يكن الاستهلاك تعديا على محل مشغول بحق الغير بخلاف الزكاة لكون المال معينا. أنظر التبيين (١/ ٤٨٤).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و أما الحج فالشرط فيه المكنة من السفر المعتاد براحلة وزاد. و اليسر لا يقع الا بخدم و مراكم و أعوان، و ليس ذلك بشرط بالإجماع، فلذلك لم يكن شرطا لبقاء الواجب.

و كذلك صدقة الفطر لم تجب بصفة اليسر، بل بشرط القدرة و هو الغناء ليصير الموصوف به أهلا للإغناء، ألا ترى أنه يجب بثياب البذلة، و لا يقع بها اليسر، لأنها ليست بنامية، فلم يكن البقاء مفتقرا إلى دوام شرط الوجوب.

قوله (لم يشترط دوامها لبقاء الواجب (۱۱) (۲۱ حتى إذا وجب الحج بملك الزاد و الراحلة لم يسقط بفواتهما (7).

و لا يقال: المكنة تثبت بدون الراحلة، فاشتراط الراحلة دليل اليسر، ألا ترى أنكم قلتم بوجوب الصلاة على من أدرك جزءا يسيرا من الوقت فقداع تبرتم توهم/ القدرة هناك مع ندرته، (٤) فلأن تعتبر هذه (١٢٣/أ) القدرة مع عدم قدرته (٥) أولى.

لأنا نقــول: في الوجــوب هناك فــائدة لأنه يظهــر أثره في حق الخلف و هو القضاء، و لا كذلك هنا (٦٠).

قوله (ليصير الموصوف به أهلا للإغناء) لأنه مأمور به. قال عليه السلام: "اغنوهم عن المسألة في مثل هذا اليوم" (٧) و الإغناء من غير الغني

<sup>(</sup>۱) كذا ذكر شمس الأثمة السرخسي. أنظر (٧١/١).

و الإمام البرغري على ما نقله صاحب كشف الأسرار انظر (٢١٢/١).

<sup>(</sup>۲) نص قوله (لم يشترط دوامها لبقاء الواجب) مخالف لما في المتن و في المتن: (لم يكن شرطا لبقاء الواجب).

<sup>(</sup>۳) لأنه وجب بشرط القدرة دون اليس، ألا ترى أن الزاد و الراحلة أدنى ما يقطع به السفر، و لا يقع اليسر الا بخدم و مراكب و أعوان. كذا قال فخر الإسلام رحمه الله. أنظر: أصول البزدوى (١/١٧)، و أيضا أصول السرخسى (٧١/١).

<sup>&</sup>quot; في ب، ج، د: قدرته.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> في الأصل: ندرته.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی د: ههنا.

 $<sup>^{(</sup>v)}$  سبق تخریجه فی (ص ۲۵۱) الهامش (۸).

لا يتحقق كالتمليك من غير المالك لا يكون. و شرط الغناء في الزكاة لا باعتبار القدرة الميسرة، و لهذا لا يشترط بقاؤه، حتى إذا هلك بعض النصاب يبقى الواجب بقسطه() (۱) لما ذكرنا، (ألا ترى أنه يجب بشسياب (۱) البندلة) ذكر في المختلفات، (۱) لو كان من ثياب البذلة (۱) و المهنة ما يساوى مائتى درهم فاضلا عن حاجته تجب عليه صدقة الفطر، فلم يكن البقاء مفتقرا إلى دوام شرط الوجوب حتى إذا هلك المال بعد الوجوب يبقى الواجب.

فإن قيل: يشترط ضرورة الأمر بالإغناء، فيكون ثابتا باقتضاء النص، و انه ضرورى، و يشترط أدناه، و ذلك مقدار ما يتمكن به من اغناء (٥) الفقير عن المسألة كما ذكرنا في الحديث.

قلنا: الغنى المعهود فى الشرع من يملك النصاب، فينصرف مطلقه إليه، لأن كل متكلم يتكلم باصطلاحه، لأنا ان اعتبرنا ذلك يعود الأمر على موضوعه بالنقض، و ذلك باطل، لأنه حينئذ يصير الدافع محتاجا إلى المسألة فلزم (٢) وجوب الإغناء عن المسألة على وجه يوجب الإفتقار إليها

<sup>(</sup>١١) (بل) زيادة من جيمع النسخ.

<sup>(</sup>٢) في الأصل، ب، ج: ثياب (بسقوط الباب في أولها).

<sup>(</sup>۳) المختلفات: مصنف في فروع الحنفية لأبي الليث السمرقندي. أنظر كشف الظهون (۱۹۳۸/۲).

البذلة \_ بكسر الباء \_ من الثياب: ما يلبس فى المهنة و العمل و لايصان. و قيل: المراد بها ثياب الجمال التى تلبس فى المواسم و الأعياد.

أنظر: التحقيق، لوحة (٩٥/ب)، التبيين (٤٨٨/١)، كشف الأسرار (٢١٨/١)، الوافى، لوحة (٤٧/أ)، لسان العرب (٢٣٨/١)، مختار الصحاح (ص ٤٥).

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> (من اغناء) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: فيلزم.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه١٥

و لأنه حينئذ يؤدي إلى الدور، و انه باطل(١١).

(۱) و أجاب في التحقيق بعبارة أوضع و أشمل فقال: الما اعتبر الغناء الشرعي، لأنه شرعت لأغناء الفقير عن السؤال بالنص، فلو كان الفقير أهلا لوجوبها صارت مشروعة لاحواجه إلى السؤال، و ذلك لا يجوز.

و بيانه: أن ما يتمكن به من اغناء الفقير عن المسألة، و هو نصف صاع من بر مثلا كان هو غنيا عن المسألة به، متمكنا من الإغناء فلو اعتبر هذا الغنى و أمر بالإغناء لعاد الأمر على موضوعه بالنقض، لأنه حينئذ يصير محتاجا إلى المسألة، و هذا لا يجوز، لأن دفع حاج نفسه لئلا يحتاج إلى المسألة أولى من دفع حاجة الفقير و لهذا شرط الشافعي رحمه الله أن يملك من وجبت عليه الصدقة صاعا فاضلا عن قوته و قوت من يعوله يوم الفطر و ليلته، إلا أن عندنا ما دون النصاب له حكم العدم في الشرع حتى حل لمالكه الصدقة فشرطنا النصاب ليثبت حكم الوجوب شرعا، فيتحقق الإغناء.

أنظر: التحقيق، لوحة (٩٥/أ)، الهداية (١١٥/١)، مغنى المحتاج (٤٠٣/١)، التبيين (١/٤٨٦)، الوافي، لوحة (٤/٢/أ).

٤٨٦\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## فصل في صفة الحسن للمأمور به

المأمور به نوعان: حسن لمعنى في عينه، و حسن لمعنى في غيره.

و الذي حسن لمعنى في عينه نوعان:

ما كان المعنى في وضعه كالصلاة، فانها تتأدى بأفعال و أقوال وضعت للتعظيم، و التعظيم حسم في ذاته، الا أن يكون في غير حينه أو حاله.

و ما التحقق بالواسطة بما كان المعنى في وضعه كالزكاة و الصوم و الحج. فان هذه الأفعال بواسطة حاجة الفقير و اشتهاء النفس و شرف في المكان تضمنت اغناء عباد الله تعالى و قهر عدوه و تعظيم شعائره، فصارت حسنة من العبد للرب عزت قدرته بلا ثالث معنى لكون هذه الوسائط ثابتة بخلق الله تعالى مضافة إليه.

و حكم هذيه النوعين واحد، و هو أن الوجوب متى ثبت لا يسقط إلا بفعل الواجب، أو باعتراض ما يسقطه بعينه.

و الذى حسن لمعنى فى غيره نوعان: ما يحصل المعنى بعده بفعل مقصود كالوضوء و السعى إلى الجمعة. و ما يحصل المعنى بفعل المأمور به كالصلاة على الميت و الجهاد و إقامة الحدود فانما فيه الحسن من قضاء حق المسلم و كبت أعداء الله تعالى و الزجر عن المعاصى يحصل بنفس الفعل، و حكم هذين النوعين واحد أيضا، و هو بقاء الواجب بوجوب الغير و سقوطه بسقطو الغير.

فصل فى صفة الحسن (١) للمأمور به (٢) العلم أن حسن المأمور به ثبت ضرورة حكمة الآمر، لأنه لما كان حكيما

<sup>(</sup>١) هي من إضافة الجنس إلى النوع كعلم للطب. كذا في التبيين (١/ ٤٨٨).

الله فرغ المصنف من حكم الواجب بالأمر شرع في صفة الحكم بعده لكون الصفة تبعا للموصوف كذا في المرجع السابق.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_

لا يأمر إلا بشى عسن. قال الله (تعالى) (١): "إن الله يأمر بالعدل" (٢) الآية و "إن الله يأمر بالعدل" (١) الآية و "إن الله (٣) لا يأمر بالفحشاء" (٤) و لم يثبت لغة ، لأن الأمر كما جاء من "هدى" و "آمن" جاء من "(ضل)" (٥) و "كفر" ، (٦) ثم هو على مراتب كما ذكر في المتن.

ثم ان حسن المأمور به من قضايا الشرع، لامن موجبات اللغة لأن صيغة الأمر تتحقق فى الحسن. ألا ترى أن السلطان الجائر إذا أمر انسانا باتلاف مال انسان، أو نفسه بغير حق كان أمرا حقيقة حتى إذا خالفه المأمور به، و لم يأت بما أمر به يقال: خالف أمر السلطان. الا أن الأمر لما كان طلب المأمور به بآكد الوجوه حتى صر واجب الإقدام عليه، و الشارع حكيم على الإطلاق اقتضى الأمر الصادر منه كون المأمور حسنا، لأنه لا يليق بالحكيم طلب ما هو قبيح بآكد الوجوه. قال الله تعالى: "إن الله لا يأمر بالفحشاء" سورة الأعراف (٢٨). و قال جل جلاله: "و ينهى عن الفحشاء و المنكر" سورة النحل (٩٠٠). فدل الأمر منه على كون المأمور به حسنا.

و هذا تقرير ما أشار إليه الشارح بقوله: (ان حسن المأمور به ثبت ضرورة حكمة الآمر، و لم يثبت لغة).

أنظر: التحقيق، لوحة (٩٦/أ)، الوافى لوحة (٤٧/أ)، التبيين (١/٨٨٠ - ٤٨٩)، كشف الأسرار (١/١٨١)، التوضيح مع التلويح (١/٥٩١) و ما بعدها، المنار مع كشف الأسرار عليه (١/١٩)، التحرير مع التقرير و التحبير (٨٩/٢) و ما بعدها، بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب لشمس الدين الأصفهاني، تحقيق: د. محمد مظهر بقا، من مطبوعات مركز البحث العلمى بجامعة أم القرى (١/٢٨١)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (٢٩١١)، الإحكام للآمدى (١/١٣١)، المنهاج مع الإبهاج عليه (١/١١)،

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة النحل (۹۰).

<sup>(</sup>إن الله) ساقطة من  $(-1)^{(r)}$ 

<sup>&</sup>quot; سورة الأعراف (٢٨).

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) قال صاحب التحقيق: في تحقيق الحسن و القبح و كونهما عقليين أو شرعيين كلام طويل لنا و للأشعرية ليس هذا موضع تقريره.

شرح للنتخب

و وجه الانحصار أن تقول: المأمور به اما أن يكون حسنا لعينه و ذلك اما أن يعرف حسنه بمجرد العقل كالإيمان و سائر وجوه/الإحسان أو بالشرع كالزكاة و الصوم و الحج.

أو يكون حسنا لغيره، و ذلك لا يخلو اما أن يتأدى الغير بفعل المأمور به، أو (١) لا يتأدى به، بل بعده بفعل مقصود (١).

ثم الصلاة يعرف حسنها عقلا من وجه كما ذكر في المتن لأنها تتأدى بأفعال و أقوال (٣) وضعت للتعظيم في الشاهد، و التعظيم حسن (١) الا أن يكون في

فأما الأول اما بواسطة أو بغير واسطة، و ما كان بغير واسطة فكالصلاة، و ما كان بواسطة فكالزكاة.

و الثانى لا يخلو اما أن يحصل الغير بفعل مقصود، و هو كالوضوء أو بدونه، و هو كالوضوء أو بدونه، و هو كالصلاة على الميت.

أنظر: التبيين (١/ ٤٨٩ ـ ٤٩٠)، التحقيق لوحة (٩٦/ب).

جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٧/١)، البرهان (٨٧/١)، أصول السرخسى (٦٠/١)، ميزان الأصول (ص ١٧٨).

<sup>(1)</sup> في د: استبدلت (أو) بـ(أن).

أو نقول بعبارة أخرى: ان المأمور به ينقسم بحسب الحسن على أربعة أقسام، و ذلك لأن حسنه لا يخلو اما أن يكون في عينه \_ و هو ما كان اتصافه بالحسن لحسن يثبت لحسن يثبت في ذاته \_ أو في غيره \_ و هو ما كان اتصافه بالحسن لحسن يثبت في غيره.

النا قدم المصنف رحمه الله "الأفعال" في الذكر على "الأقوال" لأنها أفضل، لكونها أشق على البدن، و أفضل الأعمال أشقها، و لأنها لا تحتمل النيابة بخلاف الأقوال حيث تكون قراءة الإمام قراءة المقتدى و لأن أركان الصلاة أفعال، و ركن الشيء ما يقوم به ذلك الشيء، فتكون أحق بالتقديم، بخلاف الأقوال، فان بعضها شرط \_ كتكبيرة الافتتاح \_ و بعضها سنة \_ كالتسبيح في الركوع و السجود \_ و لأنها أعرق في ماهية الصلاة من الأقوال بدليل وجوب الصلاة على من قدر على الأفعال دون الأقوال، و عدم وجوبها في عكسه. كذا في التبيين (١/ ١٩٠٤ \_ ٤٩١)، التحقيق، لوحة (١٩٧)أ).

<sup>(</sup>t) في نفسه. كذا في المتن.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

غير حينه، (١) فيشوبه القبح بذلك العارض، و لكن من حيث اشتراط الطهارة (٢) و تعيين الأوقات لا يعرف عقلا، بل يحتاج إلى الدليل السمعي.

قوله (ما يحصل المعنى) الألف و اللام للعهد، يعنى ذلك المعنى الذى صار حسنا باعتباره (٣). و كذلك قوله فى آخر الفصل (بقاء الوجوب (٤) بوجوب الغير) أى ذلك الغير الذى صار حسنا باعتباره.

قوله (فانها تتأدى بأفعال و أقوال وضعت للتعظيم) فى الشاهد و ذلك لما عرف أن الصلاة أجمع خصلة من خصال الدين لتعظيم الله تعالى و أجل شىء على اجلال ذكره. وهذا لأن أولها الطهارة سرا و جهرا، ثم جمع الهمة و اخلاء السر و هو النية، ثم الانصراف عما دون الله تعالى إلى الله بالقصد إليه، ثم الاشارة برفع اليدين إلى نبذ ما ربط (القلب) (٥) ثم أول (١) اذكاره التكبير، وهو النهاية فى تعظيم قدر الله تعالى و هو قوله: "الله أكبر" ثم أول ثناء فيه لا يشوبه ذكر غيره، ثم قراءة كلامه لا يجوز غيره منتصبا. و قد ضم جوارحه هيبة و خشوعا، ثم تحقيق ما عبر بلسانه عن ضميره من التعظيم لله تعالى فعلا، وهو الركوع و السجود و الذكارهما تنزيه الله تعالى، ثم مع كل حركة تكبير. و هذه الخصال بأجمعها دالة على التعظيم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أو حاله. كذا في المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: القبلة.

أى الجهاد مثلا الما حسن لمعنى قهر الكفار، لا باعتبار ذاته لأن ذاته تخريب بناء الله تعالى و ملعون من هدمه، و كذلك الحد إلما حسن لمعنى الزجر، لا باعتبار ذاته، لأن ذاته افساد و اضرار و تعذيب للعباد، و ليس فى ذلك حسن. أنظر: التبيين (١/٤٩٤ ـ ٤٩٥)، التحقيق، لوحة (٩٩/أ ـ ب).

<sup>&</sup>quot; كذا في جميع النسخ، و في المتن: الواجب.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في الأصل: أولية.

قوله (في غير حينه أو حاله) كما في أوقات المكروهة، و صلاة المحدث، فيشوبه القبح لذلك العارض.

قـولـه (و قهر عدوه) النفس عدو الله تعالى، قال النبى عليه السلام رواية عن الله تعالى خطابا لداود عليه السلام: "يا داود عاد نفسك فانها انتصبت لمعاداتى". (۱) و لهذا كان الجهاد مع النفس أقوى من الجهاد مع الكفار، و الهجرة منها (۱) أشد من الهجرة من الوطن./قال (۱۲۶/أ) النبى عليه السلام: "رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر" وقال عليه السلام: "المهاجر من هجر السيئات" وقال عليه السلام:

<sup>(</sup>۱) لم أعثر عليه فيما بحثت.

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> في الأصل: ههنا.

<sup>(</sup>۳) قال العجلوني: قال الحافظ ابن حجر في تسديد القوس: هو مشهور على الألسنة، و هو من كلام ابراهيم بن عبلة.

أقول: الحديث فى الإحياء، قال العراقى: رواه البيهقى بسند ضعيف عن جابر. و رواه الخطيب فى تاريخه عن جابر بلفظ: قدم النبى صلى الله عليه و سلم من غزوة، فقال عليه الصلاة و السلام: قدمتم من خير مقدم، و قدمتم من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر فقالوا: و ما الجهاد الأكبر، قال: مجاهدة العبد هواه.

أنظر: كشف الخفاء (١/ ٥١١، ٥١٢).

<sup>(4)</sup> رواه البخارى عن عبد الله بن عهر رضى الله عنه بلفظ: المسلم من سلم المسلمون من لسانه و يده، و المهاجر من هجر ما نهى الله عنه. و روى أحمد مثله.

و روى ابن ماجه عن عمرو بن مالك الجنبى ان فضالة بن عبيد حدثه أن النبى صلى الله عليه و سلم قال: المؤمن من أمنه الناس على أموالهم و أنفسهم، و المهاجر من هجر الخطايا و الذنوب.

أنظر: البخارى، كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده (۱۳/۱)، مسند أحمد (۱۹۳۲، ۱۹۲)، سنن ابن ماجه، أبواب الفتن، باب حرمة دم المؤمن و ماله (۲/۳۲۵).

"أفضل الهجرة أن تهجر نفسك و هواك"(١).

قوله (لكون هذه الوسائط ثابتة بخلق الله تعالى) يعنى أن هذه الوسائط لا يخرجها من أن يكون حسنة لعينها، لأن حاجة الفقير كان بخلق الله تعالى إياه على هذه الصفة، لا بصنع من باشره، وكون النفس أمارة بالسوء بخلق الله تعالى (٢) إياها على هذه الصفة، لا لكونها جانية بنفسها.

و شرف البيت بجعل الله تعالى إياه مشرفا، و على هذا قيل: () (٣) "ما أنت يا مكة الا واد شرفك الله على البلاد "(٤)

فعرفنا أنها في المعنى من النوع الأول.

فالوسائط (۱۵) لما ثبت بخلق الله تعالى كانت مضافة إليه، و لم تبق للواسطة عبرة حكما، فصارت كأفعال الصلاة.

<sup>(</sup>۱) لم أقف على هذا اللفظ، و الذى يقرب من معناه هو ما رواه النسائى عن عبد الله بن حبشى الخثعمى فى حديث طويل بلفظ: قبل: فأى الهجرة أفضل؟ قال: من هجر ما حرم الله عز و جل.

و فى رواية أحمد عن عمرو بن العاص: "فقام ذاك أو آخر فقال: يا رسول الله أى الهجرة أفضل؟ قال: أن تهجر ما كره ربك.

أنظر: سنن النسائى، كتاب الزكاة، باب الصدقة من غلول (٥٨/٤)، مسند أحمد (٢/ ١٦٠).

<sup>(</sup>إياه على هذه الصفة، لا بصنع من باشره، و كون النفس أمارة بالسوء بخلق الله تعالى) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> (شعر) مزیدة من د.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ذكر الشارح هذا البيت فى شرحه على المنار بدون النسبة. و ذكره ابن ملك فى شرح المنار و نسبه الى بعض اللصحابة. أنظر: كشف الأسرار على المنار ( ٩٤/١). شرح ابن ملك ( ٢٠١/١).

<sup>(</sup>o) في ج: و الوسائط.

فان قيل: لما كانت النفس ليست بجانية في صفتها، بل هي مخلوقة كذلك، وكيف (١) لزم قهرها بالصوم.

قيل: لما كانت عدواً لله تعالى، فالإجتناب عنها و عن مناها واجب كما أن التباعد (٢) عن النار محرقة واجب، و ان كانت النار مجبولة على الاحراق، فكذا ههنا، صيانة المرء ذاته لازم، (٣) و ذلك في منع النفس عن شهواتها و هواها، قال الله تعالى: "و نهى النفس عن الهوى، فان الجنة هي المأوى "(٤).

قوله (وحكم (هذين) (٥) النوعين واحد) إلى آخره، هذا لفظ التقويم (٦) و قد عرف أن على (٧) أصل صاحب التقويم رحمه الله كل العبادات و الأحكام (٨) واجبة على الصبيان لقيام الذمة و صحة الأسباب ثم السقوط بعذر الحرج و كذلك الصلاة على الحائض عنده على هذا، و الحكم في المجنون كذلك عنده.

و<sup>(۱)</sup> الوضوء (۱۰) تبرد و تطهر في نفسه، و ليس بعبادة حتى يصح بدون النية و يصح ممن ليس بأهل للعبادة كالكافر، و لكنه صار حسنا، لأنه يتمكأن به

<sup>(</sup>۱) ني ج، د: **نکيف**.

۱۲ هذه الكلمة كانت غير مقروءة في جميع النسخ، وقد أكملتها من كشف الأسرار على المنار، أنظر (٩٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في د: الزم.

<sup>(</sup>٤٠ سورة النازعات (٤٠ ـ ٤١).

<sup>(</sup>٥) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته من المتن.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> أنظر التقويم، لوحة (۱۹/ب).

<sup>(</sup>v) في الأصل، ب، د: على أن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في جه: الأحكام و العبادات.

<sup>(</sup>۱۱) (الواو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۰) ذكر صاحب التقويم مثال الوضوء و السعى إلى الجمعة فى القسم الرابع \_ و هو ما يحصل المعنى بعده بفعل مقصود له، و هو أحد نوعى ما حسن لمعنى فى غيره \_ أنظر التقويم، لوحة (١٩/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ عسم التحقيق

من إقامة الصلاة، و كذا السعى عمل مباح فى نفسه، لكنه (١) حسن لأنه يتمكن به من إقامة الجَمْع (٢) و الجُمَع (٣). و الصلوات (١) تحصل (٥) يف علم قصود غير الوضوء و السعى. / (١٢٤/ب)

و كذلك الصلاة على الميت (١) ليست بحسنة لذاتها ، و الها صارت حسنة لإسلام الميت، و ذلك معنى آخر غير الصلاة، ألا ترى أن الصلاة على الكافر و المنافق قبيح منهى عند.

و كذا الجهاد ليس بحسن لذاته، لأنه تعذيب عباد الله (تعالى) (٧) و تخريب بلاد الله، و هما منهيان، قال عليه السلام: الآدمى بنيان الرب ملعون من هدم بنيان الرب" (٨). و انما صار حسنا لاعلاء كلمة الله تعالى (٨) و كبت أعدائه.

و إقامة الحدود صارت حسنة لينزجر العاصى (عن المعاصى) (١٠٠ لا لذاتها فانه إيذاء المسلم لذاته.

ثم لما كانت هذه الوسائط باختيار (۱۱) العبد (لم) (۱۲) يلحق بالقسم الأول فان اسلام الميت و كفر الكافر و معصية العاصى باختيارهم بخلاف ما ذكرنا فى القسم الأول على ما بينا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب، د: لکن.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> ني ج، د: الجمعة.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في د: الجمعة.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في جـ: و الصلاة.

<sup>(</sup>a) في جميع النسخ: تحصلان، و الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>۱) ذكر صاحب التقويم هذه الأمثلة \_ و هي قتال الكفرة، و الصلاة على الميت و إقامة الحدود \_ في القسم الثالث من الأقسام الأربعة \_ و هو ما يحصل المعنى بفعل العبادة، و هو أيضا أحد نوعي ما حسن لمعنى في غيره.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> و قد تقدم تخریجه، أنظر (ص ۱٦٩)، الهامش (۱).

<sup>) (</sup>تعالى) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>١١.</sup> ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>(</sup>۱۱۱) **نی ج**: باعتبار.

<sup>(</sup>۱۲) ساقطة من الأصل، ب، ج، و في د: استبدلت (لم) بـ(ثم).

٩٤ }\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## فصل في النهي

النهى فى صفة القبح ينقسم انقسام الأمر فى الحسن، ما قبح لعينه و ضعا كالكفر و العبث، و ما التحق به بواسطة عدم الأهلية و المحلية شرعا كصلاة المحدث و بيع الحر، و المضامين و الملاقيح و حكم النهى فيه بيان أنه غير مشروع أصلا.

و ما قبح لمعنى في غيره و هو نوعان:

ما جاوره المعنى جمعا كالبيع وقت النداء، و الصلاة في الأرض المغصوبة، و الوطء في حالة الحيض.

و حكمه أنه يكون صحيحا مشروعا بعد النهى، و لهذا قلنا ان وطئها في حالة الحيض يحللها للزوج الأول، و يثبت به احصان الواطئ.

و ما اتصل به المعنى وصفا كالبيع الفاسد، و صوم يوم النحر.

## فصل في النهي

إعلم أن النهى من قبيل الوجه الأول من القسم الأول كالأمر، إذ النهى منع المكلف عن مباشرة الفعل بقوله: لا تفعل.

و قيل: قول القائل لغيره على سبيل الاستعلاء: لا تفعل، (١) فكان (٢)

<sup>(</sup>۱/۱۵۰)، و له تعریفات کثیرة، أنظر: أنظر: المنار و کشف الأسرار علیه (۱/۱۵۰)، و له تعریفات کثیرة، أنظر: أصول السرخسی (۱/۱۵۰)، أصول البزدوی مع کشف الأسرار (۲۵۹/۱)، میزان الأصول (ص ۲۲۳)، المغنی فی أصول الفقه (ص ۲۷)، التحریر مع التیسیر (۱/۱۷۶)، فتح الغفار (۷۷/۱)، المستصفی (۱/۱۱۵)، جمع الجوامع مع حاشیة البنانی (۱/۳۹۰)، مختصر ابن الحاجب و شرح العضد علیه (۲/۱۶)، نهایة السول (۳۸/۲)، التلویح علی التوضیح (۱/۱۸۰۱)، التحقیق، لوحة (۱/۱۰۱) الوافی لوحة (۱/۱۰).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: و كان.

خاصا، لأنه اللفظ الموضوع لمعنى واحد على الانفراد. ()<sup>(۱)</sup> فلما كان النهى مقابل الأمر،<sup>(۲)</sup> وقد ثبت الحسن فى الأمر ضرورة حكمة الآمر، فكذا يثبت القبح فى النهى<sup>(۳)</sup> ضرورة حكمة الناهى، لأن الناهى لما كان حكيما لا ينهى عن شىء الا لقبحه، (٤) قال الله تعالى: "و ينهى عن الفحشاء و المنكر "(٥).

و قد انقسم حكم المأمور به إلى الحسن لعينه، و انه نوعان. و إلى الحسن لغيره، و أنه نوعان<sup>(١)</sup>.

فكذا تنقسم صفة القبح في المنهى عنه إلى أربعة أقسام:

إلى القبيح لعينه، و أنه نوعان وضعا و شرعا.

و إلى القبيح لغيره، و أنه نوعان وصفا و مجاورا تحقيقا للمقابلة (٧٠). ثم اعلم أن التقسيم في الأمر و النهى باعتبار الصيغة الدالة،

۱) (ثم) مزیدة من د.

<sup>(</sup>۱) أنظر كون النهى مقابلا للأمر فى جميع أحواله، التقويم، لوحة (۲۱/ب) أصول السرخسى (۷۸/۱)، ميزان الأصول (ص ۲۲٤)، روضة الناظر مع نزهة المخاطر (۱۱۱/۲)، شرح تنقيح الفصول (ص ۱۲۸)، المستصفى (۲۲/۲)، المعتمد (۱۸۱۸)، البرهان (۱۲۸۳)، المنخول (ص ۱۲۱)، مختصر ابن المحاجب مع العصد عليه (۷۸/۱)، الإحكام للآمدى (۲۷۲۷)، اللمع (ص ۲۲)، شرح الكوكب المنير (۷۷/۳)، العدة (۲/۲۲۱)، فتح الغفار (۱/ (ص ۲۲)، التحرير مع التيسير (۱/۷۷)، التحقيق لوحة (۰۰۱/ب).

<sup>&</sup>quot; في الأصل، ب، ج: النهي في القبح.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أنظر: التقويم لوحة (٢١/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> سورة النحل (ٰ٩٠).

<sup>(</sup>۱) کما تقدم فی (ص ٤٨٨).

<sup>۱ کذا فی التقویم، أنظر لوحة (۲۲/أ)، أصول السرخسی (۱/۸۰)، أصول

۱ کذا فی التقویم، أنظر لوحة (۲۲/أ)، أصول السرخسی (۱/۸۰)، أصول

۱ کدا فی التقویم، أنظر لوحة (۲۲/أ)، أصول السرخسی (۱/۸۰)، أصول

۱ کدا فی التقویم، أنظر لوحة (۲۲/أ)، أصول السرخسی (۱/۸۰)، أصول

۱ کدا فی التقویم، أنظر لوحة (۲۲/أ)، أصول السرخسی (۱/۸۰)، أصول السرخ</sup> 

البـزدوى (۱/۲۵۷)، المغنى فى أصـول الفـقـه (ص ۷۲)، التـحـقـيق، لوحة (ص ۷۲). التـحـقـيق، لوحة ( ، ، ۱/ب).

٤٩٦ \_\_\_\_\_\_شرح النتخب

و الا فالأمر الحقيقى و النهى الحقيقى لا يقبل القسمة عند أهل السنة لما عرف (١١).

(و) (۲) وجد الانحصار أن النهى لا يخلو اما أن يضاف إلى ما هو قبيح عقلا كالكفر (۳) و العبث (٤) و هو معنى قوله (وضعا) أو يضاف إلى ما عرف قبحه شرعا كصلاة المحدث (٥) و بيع الحر (١٢٥ أو يضاف إلى ما ليس بقبيح شرعا و عقلا (١٢٥/أ)

<sup>(</sup>۱) يوضحه كلام الشارح في شرحه على المنار حيث قال: النهى المطلق إذا ورد عن الأفعال الحسية يدل على كونها قبيحة في أنفسها في أعيانها بلا خلاف، لأن الناهى كامل الولاية، و له القدرة النافذة و الحكمة البالغة فيقتضى النهى القبح في أعيانها (...) الا إذا قام الدليل على خلافه فحينئذ يصير قبيحا لمعنى في غيره. اهـ

و قال السمرقندى رحمه الله: مشائخنا قالوا: هذا فرع اختلاف أهل الأصول فى أن الحسن و القبح هل يعرفان بالعقل أم بالشرع؟ فمن قال بالعقل يعرف قال: ان الحسن راجع إلى ذاته أو إلى غير متصل به. و من قال بالشرع فلاحسن عندهم ما أمر به، فيجب أن يكون كل مأمور به حسنا، الا إذا ثبت بالدليل أنه حسن لغيره، و هذا هو الصحيح، و الله أعلم. اهم

أنظر: كشف الأسرار على المنار (١/ ١٤٥)، ميزان الأصول (ص ١٧٣).

<sup>(</sup>۲) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۳) لأن قبح كفران المنعم مركوز في العقل بحيث لا يتصور زواله، و لهذا لا يتصور نسخ حرمة الكفر، كما لا يتصور نسخ وجوب الإيمان. كذا في التحقيق، لوحة (١٠١/أ).

<sup>(1)</sup> فان العبث كما كان عبارةعن فعل خال عن الفائدة، أو عما ليس له عاقبة حميدة يعرف قبحه بمجرد العقل من غير توقف على ورود الشرع، كذا في المصدر السابق.

<sup>(°)</sup> فان الصلاة و ان كانت حسنة فى نفسها لكن الشرع لما قصر أهلية العبد لأداء الصلاة على حال طهارته عن الحدث صار فعل صلاته مع الحدث عبثا لخروجه من غير أهله. كذا فى المصدر السابق.

<sup>(</sup>۱) لأن البيع و ان كان في نفسه عا يتعلق به المصالح لكن الشرع لما قصر محله على مال متقوم حال العقد، و الحر ليس بمال، و كذا الماء قبل أن يخلق منه الحيوان ليس بمال، صار بيع هذه الأشياء عبثا لحلوله في غير محله، نحو ضرب الميت، و أكل ما لا يتغذى به، و التحقا بالقبيح وضعا بواسطة عدم الأهلية و المحلية شرعا. كذا في المصدر السابق نقلا عن التقويم، أنظر لوحة (۲۲/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و ذلك على نوعين: اما أن يكون مجاورا له، و ينفك عنه في الجملة (١) أو يكون صفة لازمة له، متصلا به (٢).

و لا نعنى بقولنا (٣) أنه "قبيح لعينه" أن ذلك الفعل قبيح من حيث عين (٤) الفعل، لأنه لو كان كذلك لوجب أن يكون كل فعل قبيحا كالطاعات و غير ذلك، و ليس كذلك، (٥) بل المراد منه أن عين الفعل الذي أضيف إليه النهى قبيح لكونه كفرا أو ظلما أو سفها باعتبار تكذيب المنعم، و وضع الشيء في غير موضعه، (١) و خلوه عن العاقبة الحميدة (٧).

قوله (كصلاة المحدث (و بيع الحر) (<sup>()</sup> فان الشرع أخرج المحدث من أن يكون أهلا للصلاة، لأن الطهارة شرط لها، قال الله تعالى: "فاغسلوا وجوهكم" (<sup>()</sup> \_ الآية \_.

<sup>(</sup>۱) مثل البيع وقت النداء، فأن النهى في البيع وقت النداء متعلق بالاخلال بالسعى الواجب إلى الجمعة حقيقة، وهي أمر مجاور للبيع قابل للانفكاك عنه، فأن البيع يوجد بدون الاخلال بأن تبايعا في الطريق ذاهبين، و الاخلال بالسعى يوجد بدون البيع بأن مكث في الطريق من غير بيع. أنظر التقويم، لوحة (۲۲/ با)، التحقيق لوحة (۲۲/أ).

<sup>(</sup>۲) كالبيع الفاسد، و صوم يوم النحر، فان البيع الفاسد كبيع الربا أو البيع بشرط عى خلاف مقتضى العقد، و البيع بالخمر، قد وجد فيه ركن البيع من أهله فى محله، فلا يكون قبيحا بأصله، و لكن اتصل به ما يوجب قبحه على وجه صار وصفا له.

أنظر: المصدرين السابقين، و سيذكر الشارح هذه الأمثلة بعد قليل.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في د: بقولها.

<sup>(</sup>عين) ساقطة من د. (عين)

<sup>(</sup>٥) كذا في التبيين (١/٤٩٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل، ب، ج: موضع.

<sup>(</sup>V) يعنى كون الكفر قبيحا باعتبار تكذيب المنعم، وكون الظلم قبيحا باعتبار وضع الشيء في غير موضعه، وكون السفه قبيحا باعتبار خلوه عن العاقبة الحميدة.

<sup>&</sup>lt;sup>(٨)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> سورة المائدة (٦).

۹۸ ٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و قوله عليه السلام: "لا صلاة إلا بطهور"(١) فصار فعله مع الحدث عبثا.

و كذا الحر فخرج من محلية البيع شرعا، لأن البيع مبادلة المال بالمال على سبيل التراضى، (٢) و الحر ليس بمال، لأن المال غير الآدمى خلق لمصلحة الآدمى، و يجرى فيه الشح و الضنة.

و قيل: المال اسم لما خلق لمصالحنا من جملة العالم سوانا (٣).

(المضامين و الملاقيح) جمع مضمون و ملقوح. الأول ما في ضمن أصلاب الآباء، و الثاني ما في أرحام الأمهات، و ان أردت الضابط فاحفظ الحاء مع الحاء (3) و بيعهما (6) غير مشروع، لأن الماء قبل أن يتخلق (7) من الحيوان ليس بمال فصار البيع في هذه الصورة عبثا، لأنه وقع في غير محله نحو ضرب الميت (٧).

(وحكم النهى فيه (٨) بيان (٩) أنه غير مشروع أصلا)، أما في

<sup>(</sup>۱۱) و قد ورد في كتب الحديث بلفظ "لا يقبل الله صلاة بغير طهور." أنظر: البخاري، وضوء، ٢، مسلم، تهارة، ١، أبو داود، طهارة، ٣١، الترمذي، طهارة، ١.

<sup>(</sup>٢) أنظر: تعريف البيع، التعريفات (ص ٤٨)، أنيس الفقهاء (ص ١٩٩).

<sup>(</sup>۳) تعریف المال عند الحنفیة: هو ما یمیل إلیه طبع الانسان، و یمکن إدخاره إلى وقت الحاجة منقولا كان أو غیر منقول.

و أما عند جمهور الفقهاء غير الحنفية: فهو كل مَالَهُ قيمة يلزم متلفه بمضمانه.

أنظر: البحر الرائق ( $\Upsilon$ ( $\Upsilon$ )، رد المختار لابن عابدين ( $\Upsilon$ )، شرح المجلة للمرحوم سليم رستم باز اللبناني، مادة ( $\Upsilon$ ( $\Upsilon$ )، ( $\Upsilon$ )، الأشباه و النظائر للسيوطى ( $\Upsilon$ )، المغرب في ترتيب المعرب ( $\Upsilon$ ( $\Upsilon$ ).

<sup>(</sup>٤) كذا في التبيين. أنظر (٤٩٩/١).

<sup>(</sup>ه) (الواو) ساقطة من د.

<sup>(</sup>٦) في الأصل، ب: يختلق.

<sup>(</sup>۷۷) أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (٤١١/٦)، بدائع الصنائع (١٣٨/٥)، الإختيار (٣٤/٣)).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> أى فى هذا النوع، و هو القبيح لعينه بدون واسطة و بواسطة، كذا فى التبيين. أنظر ( ٤٩٩/١).

<sup>(</sup>۱۱) في الأصل: لبيان.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

الحسيات (١) فظاهر، لأنها يتصور مع عدم شرعيتها (٢).

و أما فى الشرعيات (٣) في جعل مجازا عن النسخ كما فى النهى عن المضامين و المالقيح، للمشابهة بين النهى و النفى صورة و معنى.

أما صورة/فلوجود حرف النفى في الموضعين. (١٢٥/ب)

و اما معنى فلأن النفى للإعدام، و النهى للإبقاء على العدم من جهة العبد، فصارا شبيهين (٤) من حيث الإعدام (٥).

قوله (كالبيع وقت النداء و الصلاة في الأرض المغصوبة) (١٠) فانهما منهيان، لا باعتبار ذاتيهما، بل باعتبار ترك السعى الواجب، و شغل أرض الغير، و هما مجاوران للبيع و الصلاة، و ليسا (٧) بذاتيهما، لأن البيع مبادلة المال بالمال على

<sup>(</sup>۱) كالزنا، و القتل، و شرب الحمر، فانها أفعال تتحقق حسا ممن يعلم الشرع أو لا يعلمه، و لا يتوقف وجودها على الشرع، كذا في كشف الأسرار على المنا (١٤٤/١)، و انظر أيضا أصول البزدي (٢٥٦/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نی د: شرعیته.

<sup>(</sup>۳) كالصوم، و الصلاة، و البيع، و الإجارة و ما أشبه ذلك . أنظر المصدرين السابقين.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل، ب: شبهين.

<sup>(°)</sup> قال الخبازى فى تحقيق المسألة: ان النسخ تصرف فى الحكم بالرفع و النهى تصرف فى الخبازى فى تحقيق المسألة: ان النسوخ بناء على العدم، و العدم فى المنهى عند بناء على الامتناع، و هما فى طرفي نقيض. أنظر: المغنى فى أصول النقد (ص ٤٤)، و أيضا: كشف الأسرار على المنار (١/١٥٠ ـ ١٥١)، ميزان الأصول (ص ٢٣٧)، فتح الغفار (١/١٥٠ ـ ٨١)، التحقيق، لوحة (١٥٠/ب)، أصول البردوى مع كشف الأسرار (١/٢٦٥).

<sup>(</sup>۱) أنظر أقوال العلماء في هذه المسألة: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱/ ۲۲)، أصول السرخسي (۱/ ۸۱)، التقويم لوحة (۲۲/ب)، التوضيح على التنقيح (۱/ ٤١٦)، كشف الأسرار على المنار (۱/ ۹۲ ـ ۱۵۰)، التبيين (۱/ ۰۰۰).

<sup>(</sup>٧) في الأصل، ب: و ليس \_ بسقوط ألف التثنية في آخرها \_ .

سبيل التراضى، و ترك السعى ليس منها فى شىء و كذا الصلاة لغة عبارة عن الدعاء، و شرعا عبارة عن الأركان المعلومة المخصوصة، و ليس الشغل منها فى شىء، و هذا لأن الشغل يكون بالشاغل و الشاغل هو المصلى، لا الصلاة، و كيف توصف الصلاة بالشغل مع أنها صفة و قيام الصفة بالصفة محال. ألا ترى أن البيع يوجد بدون البيع، فكذا الشغل يوجد بدون البيع، فكذا الشغل يوجد بدون الصلاة، و الصلاة توجد بدون الشغل، لأن (١١) الشغل و الصلاة وصفا المعصلى، فكانا مجاورين و هذا أوضح جدا.

و كذا (الوطء فى حالة الحيض) منهى بقوله تعالى: "و لا تقربوهن حتى يطهرن" (۲) (۲) لمعنى فى غيره، مجاور له، و هو الأذى بقوله تعالى: "قل هو أذى "(٤) و لهذا قلنا بأنه يشبت به الاحصان، و لا يبطل الاحصان أعنى () (٥) بالأول احصان الرجم، و بالثانى احصان القذف (٢).

ثم فى إيراد النظائر على هذا النسق فوائد، فان صلاة المحدث من قبيل عدم الأهلية، و بيع الحر و المضامين و الملاقيح من قبيل عدم المحلية (٧)

<sup>(</sup>۱) في د: الا أن.

<sup>(</sup>۲) (حتى يطهرن) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة البقرة (٢٢٢).

<sup>(</sup>١) الآية نفسها.

<sup>(</sup>أن) مزيدة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) يعنى إذا تزوج امرأة و وطئها فى حالة الحيض يصير محصنا بهذا الوطء كما لو وطئها فى حالة الطهر، حتى لو زنا بعد ذلك كان حده الرجم دون الجلد. و لا يبطل أيضا به احصان المقذوف حتى وجب الحد على قاذفه بعد هذا الوطء، أنظر: أصول السرخسى (١/٨٠ ـ ٨١)، التحقيق، لوحة (١/٢/ب)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٧٣)، الوافى، لوحة (٧٧/ب).

<sup>(</sup>۱۷) كذا في التقويم، أنظر لوحة (۲۲/أ)، و أيضا التحقيق (۱۰۱/أ)، أصول السرخسي (۸۰/۱).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٠٥

و النهى عن الأفعال الحسية يقع على القسم الأول، و النهى عن الأفعال الشرعية يقع على القسم الأخير.

و قال الشافعى رحمه الله فى البابين: انه ينصرف إلى القسم الأول إلا بدليل، لأن النهى فى اقتضاء القبح حقيقة كالأمر فى اقتضاء الحسن، فينصرف مطلقه إلى الكامل منه كالأمر، و لا يلزم الظهار، لأن كلامنا فى حكم مطلوب تعلق بسبب مشروع له، أ يبقى سببا و الحكم به مشروعا مع وقوع النهى عليه؟

و أما ما هو جزاء شرع زاجرا فيعتمد حرمة سببه كالقصاص.

و لنا أن النهى يراد به عدم الفعل مضافا إلى اختيار العباد و كسبهم، فيعتمد التصور ليكون العبد مبتلى بين أن يكف عنه باختياره فيثاب عليه، و بين أن يفعله باخيتاره فيعاقب عليه، هذا هو الحكم الأصلى في النهى.

و البيع في (١) و قت النداء، و الصلاة في أرض الغير من قبيل النهى عن الأفعال المسرعية، و الوطء في حالة الحيض من قبيل النهى عن الأفعال الحسية (١). و لو تأمل المتأمل لوجد غير ما ذكرت من الفوائد أيضا إن شاء الله تعالى. قوله (و النهي) (٢) عن الأفعال الحسية) أراد به النهي المطلق (١) فيها و

المطلق المتعرض للذات دون الصفات، لا بنفى و لا باثبات (6). و قيل/: الذى لم يتقيد بدلالة الحال و لا بدلالة العقل (1). (١٢٦/أ) و لا يقال: كيف يكون النهى عن الأفعال الحسية مطلقا على ما فسر (٧)

<sup>(</sup>ني) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۲۱ أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۵۷/۱).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>۱) النهى المطلق هو النهى الخالى عن القرينة الدالة على أن المنهى عنه قبيح عليه أو لغيره. كذا في التحقيق، لوحة (٣٠١/أ)، و في كشف الأسرار على البزدوى (٢٥٧/١).

<sup>(°)</sup> في د: لا بالنفي و لا بالاثبات.

<sup>(</sup>٢) و قيل أيضا: المطلق عن القرينة الدالة على أنه على حقيقته أو مصروف إلى مجازه. أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (٢٥٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في د: فسرت.

٠ ------شرح للنتخب

و قد قيد "بالأفعال الحسية".

لأنا نقول: هو مقيد من ذلك الوجه، مطلق من حيث انه لم يتقيد (بأحد) (١١) أنواع الأفعال الحسية. و هذه المباحث ترد أيضا في قوله (و النهي عن الأفعال الشرعية) فافهم.

ثم الفعل الحسن ما يتوقف وجوده (٢) على الحس، و لا يتوقف على الشرع (٢) كالزنا و القتل، فانهما يتحققان حسا عن يعلم الشرع و عن لا يعلم.

و الشرعى ما يتوقف اعتباره (<sup>1)</sup> على الشرع كالصلاة و الصوم و غيرهما، فان الصلاة لغة: دعاء و (<sup>0)</sup> تحريك الصلوين، (<sup>(1)</sup> ثم زيد عليه فى الشرع (<sup>(۷)</sup> أشياء هى أركان من القيام و القراءة و الركوع و السجود، و شروط من طهارة الأطراف حسا، (<sup>(۸)</sup> و الكل شرعا، و ستر العورة و طهارة المكان و استقبال القبلة المعظمة (<sup>(۱)</sup>).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) و معرفته، كذا في المصدرين السابقين.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ني د: الشروع.

<sup>(1)</sup> أي حصوله و تحققه، كذا في المصدرين السابقين.

<sup>(&</sup>lt;sup>(0)</sup> في د: استبدلت (الواو) بـ(أو).

<sup>(</sup>۱) قال في المغرب: الصلاة فعالة من "صلى" كالزكاة من "زكى" و اشتقاقها من الصلا، و هو العظم الذي عليه الإليتان، لأن المصلى يحرك صلوبه في الركوع و السجود، و قيل للثاني من خيل السباق المصلى لأن رأسه يلى صلوى السابق. أنظر: المغرب (ص ۲۷۰)، الصحاح (۲۲۰۲۱)، لسان العرب (۲٤٩٠/٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> أنظر معنى الصلاة في الشرع: التعريفات (ص ١٣٤)، أنيس الفقهاء (ص ٦٧).

<sup>(</sup>A) في الأصل: حسنا.

<sup>(</sup>۱) أنظر: بيان أحكام الصلاة: شرح فتح القدير (٢١٦/١)، بداية المجتهد (١/ ٩١/)، مغنى المحتاج (١/ ١٢٠)، رد المختار لابن عابدين (١/ ٣٥١)، المغنى (١/ ٢٦٧).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و كذا الصوم لغة عبارة عن الإمساك فحسب، (۱) ثم صار فى الشرع (۱) عبارة عن إمساك مخصوص فى زمان مخصوص على ما عرف فى الفروع (۳).

و كذلك البيع أمر شرعى فى المحل، و الإيجاب و القبول آلة انعقاد ذلك المعنى الشرعى، و لهذا فى الاقالة (على المعنى الشرعى و كذلك سائر العقود عبارات (٥) عن معان شرعية تثبت فى المحل، و الشرع شرط الأهلية و المحلية و القدرة إلى غيرها من الشروط.

و الها يقع النهى عن القسم الأول فى الأفعال الحسية، لأن الناهى كامل الولاية، و له القدرة النافذة و المشيئة الشاملة، و الحكمة البالغة فيقتضى النهى القبح فى أعيانها، و هى (١) ترجد مع القبح فى أعيانها حسا الا إذا دل الدليل كما فى قوله (تعالى) (٧): "و لا تقريوهن" (٨) وكما فى النهى عن المشى فى نعل واحد (٩). وفى النهى عن اتخاذ الدواب

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: المصباح المنير (۲/ ۲۵۰)، المغرب (ص ۲۷٤)، مختار الصحاح (ص ۳۷٤).

الله أنظر: التعريفات (ص ١٣٦)، شرح الحدود (ص ٩٠)، المطلع (ص ١٥٧)، أنيس الفقهاء (ص ١٣٦)، الطلبة (ص ٢١).

<sup>(</sup>٣) المبسوط (٣/٢٥)، تبيين الحقائق (٢/٢١٣)

 <sup>(</sup>ني الأقالة) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: على رأسه.

<sup>&</sup>lt;sup>۰)</sup> فی د: متی.

<sup>(</sup>Y) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة البقرة (۲۲۲).

<sup>(</sup>۱) روى مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: "لا يمش أحدكم فى نعل واحدة، لينعلهماجميعا أو ليخلعهما جميعا". أنظر: صحيح مسلم، كتاب اللباس و الزينة، باب استحباب لبس النعل فى اليمين أولا.... الخ (۳/ ١٦٦٠).

كراسى، (١) و النهى عن الاستنجاء باليمين (٢) و غير ذلك من النواهى التى وردت عن الأفعال الحسية. / ثم ما صارت قبيحة (١٢٦/ب) لمعنى فى أعيانها بل لأغيارها.

و فى (ألافعال الشرعية يقع على القسم الأخير) أى المتصل به وصفا حتى يبقى المشروع مشروعا بأصله بعد النهى كما كان قبل النهى، لكن صار قبيحا بوصفه حتى يحرم الأداء شرعا، لأنه يصير بالأداء مرتكبا للنهى (٣) و ان أدى مع هذا () (٤) يحسب (٥) و يدخل فى الوجود و يكون نسخا لما كان مشروعا حتى لم يبق المشروع مشروعا بالنهى، كما لو ورد النسخ، (٢) الا إذا دل الدليل كما فى طلاق الحائض، و الصلاة فى أرض الغير (٧).

<sup>(</sup>۱) روى أحمد عن سهل بن معاذ عن أبيه عن رسول الله صلى الله عليه و سلم أنه مر على قوم و هو وقوف على دواب لهم و رواحل، فقال لهم اركبوها سالمة، و دعوها سالمة و لا تتخذوها كراسى لأحاديثكم في الطرق و الأسواق، فرب مركوبة خير من راكبها أو أكثر ذكرا لله تبارك و تعالى منه.

أنظر مسند أحمد (٤٣٩/٤).

<sup>(</sup>۲) روى مسلم عن سلمان رضى الله عنه أنه قال: قيل: قد علمكم نبيكم صلى الله عليه و سلم كل شيء حتى الخراءة، قال: فقال: أجل. لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائط، أو بول أو أن نستنجى باليمين أو أن نستنجى بأقل من ثلاثة أحجار، أو أن نستنجى برجيع.

أنظر: صحيح مسلم، كتاب الطهارة باب الاستطابة (٢٢٣/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> في ب، د: مرتكبا النهي.

<sup>(</sup>به) مزیدة من د. (به

<sup>(</sup>ه) في د: يحسبه.

<sup>(</sup>۱) كذا في د، و في الأصل، ب، ج: النهي.

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> اعلم أن النهى لا يقتضى رفع المنهى عنه، بل يقتضى رفع المعنى المقبح، فيكون ذات المنهى عنه مشروعا بعد النهى، غير أنه مكروه، و ذلك عند الحنفية، و أما عند الشافعى رحمه الله فان النهى يقتضى رفع المنهى عنه فيكون نسخا، لأنه يقول فى البابين الأخيرين أنه ينصرف إلى القسم الأول، و هو الذى يكون

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_.....

قوله (لأن النهى فى اقتضاء القبح حقيقة) و ذلك لأنه لا يجوز نفيه و لا (۱) يصح أن يقال: (نهى الشارع لا يقتضى القبح كما لا يجوز أن يقال) (۱) أمر الشارع لا يقتضى الحسن، و العلم الفاصل بين الحقيقة و المجاز أن لا يصح نفى الحقيقة و يصح نفى المجاز، فينصرف إلى الكامل، و هو أن يكون قبيحا لعينه، لأنه يوجب القبح فى المتناول، لا فى غييره و المتناول هو الصوم و البيع، لأن الصيغة أضيفت إليهما، قال عليه السلام: "ألا لا تصوموا فى هذه

التبصرة (ص ١٠٠).

قبحه لعينه في البابين أي النوعين، و هما الأفعال الحسية و الشرعية، حتى لم يبق المنهى عنه مشروعا بعد النهى عنده أصلا حسا كان أو شرعا الا بدليل. و الحاصل: أن النهى المطلق عن الأفعال الشرعية، مثل العبادات و المعاملات يدل على بطلانها عند أكثر أصحاب الشافعي، و هو الظاهر من مذهبه، و إليه ذهب بعض المتكلمين.

و عند أصحاب أبى حنيفة رحمهم الله لا يدل على ذلك، و إليه ذهب المحققون من أصحاب الشافعى كالغزالى، و أبى بكر القفال الشاشى و هو قول عامة المتكلمين.

و القائلون بأنه لا يدل على البطلان اختلفوا: فذهب الحنفية إلى أنه يدل على الصحة و ذهب غيرهم كالغزالى و غيره رحمهم الله إلى أنه لا يدل عليها.

أنظر: التحقيق، لوحة (١/١/ب ـ ٤٠/أ)، التبيين (١/١٠٥)، الابهاج على المنهاج (١/٢/٢) و ما بعدها، المحصول (١/٢/١٤)، البرهان (١/٢/٢)، المسودة (ص ٨٠ ـ ٨٣)، أصول السرخسى (١/٨٠) و ما بعدها، مسلم الثبوت (١/٣٩٦)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١/٢٥٧) لعدها . ٢٥٧ ـ ٢٥٠)، التحرير مع التبيير (١/٣٧٦)، العدة (٢/٢٣٤)، المنخول (ص ١٢٦، ٢٥٠)، التحرير مع التبيير (١/٣٧٦)، العتمد (١/١٨٤)، إرشاد الفحول (ص ١١٠)، المستصفى (٢٤/٢)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٩٢ ـ ١٩٣)،

۱<sup>۱۱</sup> في د: فلا.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ب، ج.

٥٠٦------شرح للنتخب

الأيام"(۱) و روى أنه عليه السلام "نهى عن بيع و شرط"(۲) و لهذا فسد أداؤه و حرم، و لم يبق اليوم محلا لصوم آخر بالإجماع، و كذلك فسد الملك فى البيع حتى يؤمر بالتصدق و يؤمر بالفسخ كل واحد منهما، و إذا ثبت أنه يقتضى النهى القبح فيه لعينه، فمن جعل القبح لغيره، (۳) و هو الوصف فقد بدل النهى و غيره، أو جعل القبح فى الوصف حقيقة بحيث لا يجوز نفيه، و فى الأصل مجازاً حيث يجوز نفيه.

<sup>(</sup>۱) لم أقف على هذا اللفظ، و الذى يقرب ما فى المتن هو لفظ البخارى حيث روى عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه فى حديث طويل: "و لا صوم فى يومين: الفطر و الأضحى".

و في هذا الباب أحاديث أخرى.

روى البخارى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه قال: هذان يومان نهى رسول الله صلى الله عليه و سلم عن صيامهما: يوم فطركم من صيامكم، و اليوم الآخر تأكلون فيه من نسككم.

و روى مسلم عن عائشة رضى الله عنها نحوه.

و روى ابن ماجه عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه مثل ما رواه البخارى عنه. أنظر صحيح البخارى، كتاب الصوم، باب الصوم يوم النحر، و باب صوم يوم الفطر (٧٠٢/٢، ٧٠٣)، صحيح مسلم، كتاب الصيام، باب النهى عن صوم يوم الفطر و يوم الأضحى (٢/ ٨٠٠)، سنن ابن ماجه، أبواب ما جاء فى الصوم، باب فى النهى عن صيام يوم الفطر و الأضحى (٢/ ٣١٦).

<sup>(</sup>۲) رواه الطبرانى فى معجمه الوسط، كذا قال الزيلعى. ثم ذكر الحديث، و فيه رواية أبى حنيفة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه نهى عن بيع و شرط.

أنظر نصب الراية (١٧/٤). ذكرت الحديث بطوله (ص ٣٢٧) الهامش (٢).

 <sup>(</sup>۳) في الأصل: لغير \_ بسقوط الهاء في آخرها \_.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و هذا قلب للأصل، إذ الأصل (أن يكون) (١١) القبح فيما ورد النهى عليه، و أن يكون الوصف تبعا للحكم، وقد غير قوه حيث صيرتم المتبوع تبعا، والتبع مبوعا (٢١) وهو ممتنع بمرة.

و إذا ثبت أن النهى يقتضى القبح لعينه، انتهت صفة المشروعية فى النهى حيث اتصف بخلاف وصف (٣) المشروعية، لأن المشروع لا بد أن يكون مرضيا. قال الله تعالى: "شرع لكم من الدين ما وصى به نوحا"(٤) و التوصية المبالغة في

الأمر، (°) و الشارع/إذا أمر بشىء على سبيل التوكيد يدل (١٢٧/أ) على أنه مرض (به) ، (٦) لأنه حكيم عليم، لا يشرع القبيح مسلكا لعباده الذين خلقهم لعبادته خصوصا في الذي وصى به نوحا.

فإذا ظهر بهذا (۷) أنه لا بد للمشروع من سبب مشروع حتى يستفاد به المشروع كما عرف في القياس أنه لا بد من الملائمة (۸) بين المؤثر و الأثر حتى

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل، ب، جه، و قد أثبته من د. و كذا في كشف الأسرار على المنار (۱/ ۱۹۵).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> فى جميع النسخ: صيرتم المتبوع تبع التابع، و التبع متبوع التبع و لم أثبت "التابع" لتقييم النص و قال فى كشف الأسرار على المنار: و قد صيرتم الأصل تبع الوصف التابع، و الوصف متبوعا. أنظر (١/ ٥٥١).

<sup>(</sup>۳) فی د: صفة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الشوري (۱۳).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> كذا فى كشف الأسرار على البزدوى (١/ ٢٦٠)، و فى كشف الأسرار على المنار (١/ ١٥٥)، و قال فى اللسان: الوصية من الله انما هى فرض.

أنظر (٦/٤٨٥٤).

<sup>11</sup> ساقطة من الأصل، ب، ج.

ساطعه من ۱د ص، ب

<sup>٬٬</sup> في د: هذا.

<sup>^</sup> نى ب، ج، د: استبدلت (الملائمة) بـ(ملازمة)، لعل الصواب ما أثبتناه، إذ

دلالة كون الوصف علة صلاحه و عدالته عند الحنفية كما قال الشارح فى تأليفه "المنار" ثم قال: و نعنى بصلاح الوصف ملائمته و هو ـ أى كونها ملائمة ـ أن تكون على موافقة العلل المنقولة عن رسول الله صلى الله عليه و سلم و عن

يستقيم الكلام، و ألا يكون نابيا (١) و يدخل في فساد الوضع، (٢) فكذا هنا لا بد للحكم المشروع أن يكون السبب له مشروعا حتى لم يبق المشروع مع النهى عنه مشروعا.

فيرد على (هذا) $^{(7)}$  الكلام الظهار فانه منكر من القول و زور $^{(1)}$  بالنص $^{(0)}$  و ينعقد الظهار شرعا لا يجاب الكفارة $^{(1)}$  و هو مشروع. و هذا الكلام يتضح لمن

السلف. و قال فى فتح الغفار: يعنى الملائمة الموافقة و المناسبة للحكم بأن تصح اضافة الحكم إليه، و لا يكون نابيا عنه، كإضافة ثبوت الفرقة فى اسلام أحد الزوجين إلى إباء الآخر عن الإسلام، لأنه يناسبه، لا إلى وصف الإسلام، لأنه ناب عنه، لأن الإسلام عرف عاصما للحقوق، لا قاطعا لها.

أنظر: المنار مع فتح الغفار (٣/ ٣٠ ـ ٢٢)، و سيذكر الشارح تفصيل هذا المرضوع في باب القياس. أنظر (ص ٧٢٥).

- (۱) قال في اللسان: نبابه منزله: لم يوافقه، و كذلك فراشه، و كذا قال في مختار الصحاح. أنظر لسان العرب (۲۲/۲۹)، مختار الصحاح (ص ۲۶۵) و قال في هامش النسخة الأصلية: أي فاسدا.
- و هو: أن يترتب على العلة نقيض ما يقتضيه، و هو يبطل العلة بالكلية بمنزلة فساد الأداء في الشهادة. و مثاله ما ذكر من إضافة ثبوت الفرقة في إسلام أحد الزوجين إلى وصف الاسلام.

أنظر: التوضيح مع التلويح (٥٨٥/٢)، التحرير مع التيسير (١٤٥/٤ ـ ١٤٦)، المغنى في أصول الفقد (ص ٣١٧)، المنار مع فتح الغفار (٤٢/٣)، المختصر في أصول الفقد (ص ١٥٣).

- <sup>۳)</sup> ساقطة من الأصل، ب.
  - <sup>(۱)</sup> نی د: و زورا.
- و هو قوله تعالى: "الذين يظاهرون منكم من نسائهم ما هن أمهاتهم الا اللاتى و لدنهم و انهم ليقولون منكرا من القول و زورا ، و ان الله لعفو غفور". المجادلة (٢).
- (۱) بقوله تعالى: "و الذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا، ذلكم توعظون به، و الله بما تعملون خبير. فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين من قبل أن يتماسا، فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا ذلك لتؤمنوا بالله و رسوله، و تلك حدود الله، و للكافرين عذاب أليم". المجادلة (٣ ـ ٤).

أطرق رأسه و تأمل فيه () (١) إن شاء الله تعالى.

ثم الشافعى رحمه الله يجيب عن فصل الظهار و يقول: إن كلامنا وقع فى حكم مطلوب، و هو الملك مثلا تعلق بسبب مشروع، و هو البيع لا فيما () (٢) شرع زاجرا كالحدود و الكفارات، فانها عقوبات تقتضى أسبابا هى جنايات محضة، حتى قلنا بأن العقوبات المحضة كالقطع و الرجم تقتضى أسبابا هى جنايات محضة، كالسرقة و زنا المحصن، و الدائرة بين العبادة و العقوبة كالكفارات تقتضى أسبابا هى دائرة بين الحظر والإباحة كالقتل خطأ، و الوقاع عمدا (٣).

قوله (و لنا أن النهى يراد به عدم الفعل) إلى آخر التقرير. أما علماؤنا رحمه الله فيستدلون على ما أدعوا بوجهين:

<sup>(</sup>۱۱ في جميع النسخ: غير مقروءة.

<sup>(</sup>۲۱) (جزاء) زيادة من جيمع النسخ، و لم أثبته لتقويم النص.

و قد صور صاحب التحقيق كلام الشافعى رحمه الله بلفظ أوضع حيث قال:

"لا يلزم على ما ذكرنا ـ من أن النهى عن التصرفات الشرعية يقتضى رفع المشروعية ـ الظهار، فان تصرفه منهى عنه محظور، و قد انعقد بعد ما صار منهيا سببا للكفارة التى هى عبادة، و لم ينعدم بالنهى لأن كلامنا فى النهى الوارد عنالتصرف الموضوع لحكم مطلوب شرعا كالبيع للملك، و النكاح للحل انه هل يبقى سببا لذلك الحكم بعد النهى أم لا؟ و الظهار ليس بتصرف موضوع لحكم مطلوب شرعا، بل هو حرام، فانه منكر من القول و زور، و الكفارة انما وجبت جزاء لتلك الجريمة، و ثبوت وصف الحظر فى السبب لا يخرج السبب من أن يكون صالحا لا يجاب الجزاء، بل يحققه كما فى القتل العمد، فانه محظور ثم انه أوجب القصاص جزاء، و ثبوت وصف الحظر فيه لم يخرجه من أن يكون صالحا لا يجابه، بل هو المؤثر فى إيجاب الجزاء، فكذا الظهار.

أنظر: التحقيق، لوحة (١٠٥/أ \_ ب)، كشف الأسرار على البزدوى (١/ ٢٦٤).

أحدهما: من حيث حكم النهى، (١) و هو الذى ذكره فى كتابنا، هذا بيانه:
ان حكم النهى أن يبقى المنهى عنه على العدم الأصلى بناء على اختيار
المنهى حتى يثاب إذا امتنع عنه و يعاقب إذا ارتكبه، لأنه ابتلاء كالأمر، و الما
يتحقق الابتلاء إذا بقى للعبد فيه اختيار، و ذلك الها يكون بتصور المنهى عنه
على أن النهى لا يتصور عما لا يكون، لا يقال للأعمى: لا تبصر، و للآدمى: لا
تطر. فهذا يقتضى أن يكون المنهى عنه مشروعا بعد النهى، لأن تصور/المشروعات
يكون بشرعيتها، (٢) أما إذا فاتت (١٢٧/ب) المشروعية لا يتصور وجوده شرعا،

و لما أفاد النهى التصور (٣) لتحقيق النهى، أفاد بقاء المشروعية حتى يتمكن العبد من الانتهاء عنه تعظيما للناهى، و هذا بخلاف النسخ، فانه إعدام للمشروعية، و رفع لها، حتى يكون امتناع العبد فيه بناء على عدمه و فى النهى عدمه بناء على امتناعه، (١) فهما في طرفى نقيض (٥) و لا يجوز أن

<sup>(</sup>۱) أصل هذا الوجه ما احتج به محمد في كتاب الطلاق في باب الرد على من قال: إذا طلق لغير السنة لا يقع، ان النبى صلى الله عليه و سلم نهى عن صوم يوم النحر، فقال: أنهانا عمما يتكون أو لا يتكون? و النهى عما لا يتكون لغو، لا يقال للأعمى: لا تبصر، وللآدمى: لا تطر \_ كما في الشرح \_ كذا في أصول البزدوى (٢٦٥/١)، كشف الأسرار (٢٦٤/١)، أصول السرخسى (٨٥/١)، التقويم لوحة (٢١/١).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: مكون شرعيتها.

<sup>(</sup>۳) أي تصور المشروعات، و في د: القصور.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: امتناعها.

ب بعبارة أخرى: ان النسخ لبيان أن الفعل لم يبق متصور الوجود شرعا كالتوجد إلى بيع المقدس، وحل الأخوات، لم يبق مشروعا أصلا و صار باطلا شرعا، فامتناع العبد عن ذلك بناء على عدمه في نفسه لا تعلق له باختياره، و لهذا لا يثاب على الامتناع في المنسوخ. نظير ما ذكرنا أن من امتنع عن شرب الخمر مع القدرة يثاب عليه لأن العدم بناء على امتناعه و كسبه، و لو امتنع عنه لأنه لا يجدها لا يثاب عليه، لأن امتناعه عنه بناء على عدمها. كذا في كشف الأسرار على البزدوى (٢٦٥/١)، التحقيق، لوحة (١٠٥/٠).

و سيذكر الشارح حدّي النهي و النسخ و نظيرهما في (ص ٥١٥).

و الثانى: من حيث مقتضى النهى، و هو أن القبح يثبت فيه مقتضى شرعا من حيث ان الناهى حكيم لا ينهى الا عن القبيح. قال الله تعالى "و ينهى عن الفحشاء و المنكر". (٣) و الثابت بطريق الاقتضاء ثابت ضرورة تصحيح المعنى، فيثبت على وجه يكون محققا للمقتضى، لا مبطلا له، و ذلك فى الذى ذهبنا إليه، و هو أن يثبت القبح لغيره وصفا، لا فيما ذهب إليه الشافعى فانه على قود (١) كلامه يبطل المقتضى بناء على تحقيق المقتضى () (١) الذى ثبت ضرورة صحة المقتضى، و بطلان المقتضى يقتضى بطلان المقتضى فيبطلان و بطلانه لا يخفى على ذى لب، و هذا فى الحقيقة قول بموجب العلة، (٢) فانه قال: النهى فى اقتضاء على ذى لب، و هذا فى الحقيقة قول بموجب العلة، (٢)

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، جه: أن يجعل بسقوط ألف التثنية في آخرها ...

<sup>(</sup>۲) أى كون الإمتناع عن الشىء مبنيا على عدمه مع كون عدم الشىء مبنيا على الامتناع عنه متناقضان، فلا يصع الجمع بحال. كذا فى أصول البزدوى و كشف الأسرار. أنظر هذا الدليل: أصول البزدوى (۲۵۵۱)، أصول السرخسى (۸۵/۱ ـ ۸۵) ميزان

الطرهدا الدليل: اصون البردوي (۱ (۱۰ (۱ (۱۰)) اصون السرخشي (۱ (۲۵ / ۲۰۰)) التبيين الأصول (ص ۲٤۲ \_ ۲۵۲)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (۲۵ / ۲۵۱)، التبيين (۵۰۷/۱)، التحقيق، لوحة (۵۰ / (ب)، التقويم لوحة (۲۵ / أ)، كشف الأسرار على المنار (۵۷/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة النحل (۹۰).

<sup>(</sup>۱) بسكون الواو لا غير، لأنه مصدر "قاد"، و العرب تقول: هذا لا يستقيم على قود كلامك. كذا في المغرب، أنظر (ص ٣٩٥).

<sup>(</sup>الثابت) زيادة من ب، د. (الثابت)

<sup>(</sup>۱) القول بموجب العلة هو التزام السائل ما يلزمه المعلل بتعليله مع بقاء النزاع في الحكم المقصود.

قال فى فتح الغفار: وهو يلجى المعلل إلى العلة المؤثرة: أى يجعله مضطرا إلى القول بمعنى مؤثر يرفع الخلاف و لا يتمكن الخصم من تسليمه من بقاء الخلاف، كقول أصحاب الشافعى فى صوم رمضان: أنه صوم فرض فلا يتأدى إلا بتعيين النية، كصوم القضاء و الكفارة. فنقول: عندنا لا يصح إلا بتعيين النية، و الما نجوزه بإطلاق النية على أنه

يعنى سلمنا أن التعيين واجب، لكن لا يلزم منه ثبوت ما تنازعنا فيه و الها النزاع في أن إطلاق النية تعيين أم لا؟

القبح حقيقة، فنقول: لما كان القبح مقتضى له ينبغى أن يثبت على الوجه الذى ذكرنا حتى لا يلزم بطلان المقتضى، و المقتضى (١١).

فإن قيل: لو كان ثبوت القبح في المنهى عنه ضروريا (٢) لكان ينبغى أن لا يثبت الحكم لعينه في الحسيات و قد ساعدةونا فيه (أن لا يثبت القبح فيه) ، (٦) لأن الشابت بالضرورة يتقدر بقدر الضرورة، و الضرورة ترتفع بأن يشبت القبح لغيره.

قلنا: الأصل في كل ثابت كماله و كمال القبح فيما قلنا، أما إذا كان قبيحا لغيره ()<sup>(1)</sup> يكون قبيحا من وجه دون وجه، و هذا لأن الله تعالى مطاعنا، و قد استعبدنا بالأمر والنهى، و الأمر للتحسين، والنهى للتقبيح، فيثبت كماله في الحسيات كما قلنا في الأمر أن مطلقه ينصرف إلى الكامل، و هو أن يكون/حسنا لعنى في عينه، الا أن في الشرعيات (١٢٨/أ) قد دعت الضرورة إلى اثبات

أنظر: المنار مع فتح الغفار (٤١/٣)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣١٥) المختصر فى أصول الفقه (ص ٢٥٩)، التحرير مع التيسير (١٣٤/٤)، التوضيح مع التلويح (٥٩٦/٢).

<sup>(</sup>۱) قال فى كشف الأسرار: ان اعتبار جانب القبع يؤدى إلى إبطال حقيقة النهى، لأنه حينئذ يصير نسخا، وهو غير النهى حدا وحقيقة، وفى إبطاله إبطال القبع الذى ثبت مقتضى به، لأن فى إبطال المقتضى إبطال المقتضى ضرورة، فكان اعتبار القبح و إثباته فى عين المنهى عنه عائدا على موضوعه بالنقض و ذلك باطل، و ليس فى جانب التصور ذلك و فيه تحقيق النهى مع رعاية مقتضاه، فكان اعتباره أولى.

أنظر (٢٦٥/١)، و أيضا التحقيق، لوحة (٢٠١/أ ـ ب).

۲) في د : ضرورة.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱<sup>٤)</sup> (الواو) زيادة من د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ا۱۳\_\_\_\_\_

فأما القبح فوصف قائم بالنهى يثبت مقتضى به تحقيقا لحكمه، فلا يجوز تحقيقه على وجه يبطل به ما أوجبه و اقتضاه بل يجب العمل بالأصل فى موضعه، و العمل بالمقتضى بقدر الإمكان، و هو أن يجعل القبح وصفا للمشروع، فيصير مشروعا بأصله غير مشروع بوصفه، فيصير فاسدا مثل الفاسد من الجواهر، و لا تنافى بينهما، فالمشروع يحتمل الفساد بالنهى كالإحرام الفاسد، فوجب اثباته على هذا الوجه رعاية لمناز المشروعات و محافظة لحودوها.

و على هذا الأصل قلنا: إن البيع بالخمر مشروع بأصله و هو وجود ركنه فى محله، غير مشروع بوصفه، و هو الثمن لأن الخمر مال غير متقوم، فيصلح ثمنا من وجه دون وجه، فصار فاسدا لا باطلا.

و كذلك بيع الربا غير مشروع بوصفه، و هو الفضل في العوض.

و كذلك الشرط الفاسد في معنى الربا.

و كذلك صوم يوم النحر، مشروع بأصله، و هو الإمساك لله تعالى فى وقته، غير مشروع بوصفه، وهو الإعراض عن الضيافة الموضوعة فى هذا الوقت بالصوم، ألا ترى أن الصوم يقوم بالوقتت، و لا خلل فيه، و النهى متعلق بوصفه، و هو أنه يوم عيد فصار فاسدا، و لهذا صح النذر به عندنا، لأنه نذر بالطاعة و انما وصف المعصية متصل بذاته فعلا، لا باسمه ذكرا.

القبح لغيره على ما قررنا. ألا ترى انا لا نثبت القبح لغيره مجاورا، لأنه لا ضرورة في العدول عن القبيح لغيره وصفا.

قوله (بالنهى) أى بالمنهى عنه، لأن النهى لا يوصف بالقبح أو يكون المراد منه أن القبح صفة ثابتة (١) فى المنهى عنه بسبب النهى فيكون الباء فى "بالنهى" للسببية (٢).

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب: ثانية.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: للتشبيه.

و وقت طلوع الشمس و دلوكها صحيح باصله، فاسد بوصفه و هو أنه منسوب إلى الشيطان كما جاءت به السنة الا أن أصل الصلاة لا توجد بالوقت لأنه ظرفها لا معيارها، و هو سببها، فصارت الصلاة ناقصة، لا فاسدة.

فقيل: لا يتأدى بها الكامل، و يضمن بالشروع.

و الصوم يقوم بالوقت، و يعرف به، فازداد الأثر فصار فاسدا و لم يضمن بالشروع.

قوله (مثل الفاسد من الجواهر) (۱) يقال: لحم فاسد، إذا انتن و بقى صالحا لغذاء، أما إذا دود وسوس و صار بحيث لم يبق صالحا للغذاء يقال: انه باطل (۲).

قوله (و لا تنافى) هذا جواب اشكال، (٣) و هو أن يقال: إن القبح لما ثبت فى الوصف، و الصفة لا تنفك عن الموصوف، فمن ضرورة انعدام الصفة انعدام الموصوف، و المشروعية تقتضى التصور فيتحقق التنافى، أو نقول: المشروعية بصفة القبح بخلاف الأفعال الحسية، فانها لا تنعدم بصفة القبح فإذا المشروعية تقتضى التصور () (٤) و صفة القبح تقتضى عدم التصور فيتحقق التنافى.

قوله (كالاحرام الفاسد) (٥) فانه إذا جامع المحرم أو أحرم مجامعا يفسد

<sup>(</sup>۱) الجواهر جمع الجوهر، و هو معرب كوهر، و المراد من قول المصنف ههنا ما هو المفهوم فيما بين الناس، يقال: "لؤلؤ فاسد" إذا بقى أصلها و ذهب لمعانها و بياضها، و اصفرت. كذا في التحقيق، لوحة (١٠١/أ)، و في التبيين (١٠/٠١)، و في كشف الأسرار (٢٧٢/١).

<sup>(</sup>۲) كذا في المراجع السابقة.

<sup>(</sup>۳) أورد هذا الاشكال فخر الإسلام في أصوله، أنظر (۲٦٧/١)، و أيضا التحقيق لوحة (۲٦٧/١). لوحة (٧٩/ب).

<sup>(</sup>ن) (وصفة التصور) زيادة من الأصل.

<sup>(°)</sup> أقام المصنف الدليل على أن المشروعات تقبل وصف الفساد مع بقاء المشروعية قائلا: (المشروع يحتمل الفساد بالنهى) أى يقبله مع بقاء مشروعيته (كالاحرام الفاسد). كذا في التحقيق لوحة (٨٠١/أ).

و قد زاد فخر الإسلام على هذا المشال \_ أي الإحرام الفاسد \_ الطلاق الحرام

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٥١٥

إحرامه و ينعقد موجبا أداء الأعمال و لو ارتكب شيئا من محظورات إحرامه بعد ذلك يجب عليه الجزاء. فإذا جاز اجتماع الفساد و المشروعية في حق الإحرام، جاز أن يجتمعا فيما نحن فيه (١١).

قوله (رعاية لمنازل المشروعات) و هذا لأن منزلة المقتضى أن يكون تابعا<sup>(۱)</sup> لم للمقتضى و مصححا له، لا أن يكون مبطلا له<sup>(۱)</sup>. و الشافعى (رحمه الله)<sup>(1)</sup> لم يراع هذه المنزلة.

و كذلك حد النهى غير حد النسخ، (٥) فان النسخ تصرف فى المحل بالرفع و النهى تصرف فى المخاطب بالمنع، فكان الامتناع فى المنسوخ بناء على عدم

كالطلاق في حالة الحيض، و الصلاة الحرام، كالصلاة في الأرض المغصوبة، و الصوم المحظور يوم الشك، و ما أشبه ذلك، نحو البيع و الإجارة وقت النداء. و قال صاحب كشف الأسرار: الاستدلال بصوم المحظور يومالشك أوضع لأن المحظورية وصف الصوم. أنظر: أصول البزدوي (١/ ٢٦٨-٢٦٧)، المغنى في أصول الفقه (ص ٧٥)، أصو السرخسي (٨/ ٨٧/١ ـ ٨٨ ـ ٨٩).

<sup>(</sup>۱) يعنى ثبت أن الجمع بين الفساد و المشروعية متصور شرعا، و أنه لا تنافى بينهما. كذا في التحقيق لوحة (١٠٨/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: مانعا.

<sup>(</sup>۳) و أيضا أن المشروع اما أن يكون مشروعا أصلا و وصفا، فهو الصحيح أو يكون مشروعا أصلا لا وصفا، فهو الفاسد \_ إن كان الوصف لازما \_ و المكروه \_ إن كان الوصف مجاورا \_ و لم يراع الخصم هذه المنازل حينما قال: لا يبقى للفاسد وجود.

أنظر: التبيين (١/ ٥١١).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> زيادة من د.

<sup>(°)</sup> قول الشارح: "و كذلك حد النهى غير حد النسخ "تقرير قول المصنف (و محافظة لحدودها).

أنظر هذا التقرير في التحقيق، لوحة (١٠٨/أ)، التبيين (٢/١٥)، كشف الأسرار (٢٨٨١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٧٤)، الوافي، لوحة (٧٤/ب).

١٦٥------شرح للنتخب

المشروعية لا أن يكون المخاطب ممنوعا، و انعدام المنهى عنه بناء على امتناع المكلف لا بعدم (١) المشروعية، فكان (٢٨/ نظير النسخ أخذك الرغيف/ممن (١٢٨/ ب) أراد أن يأكله (٣) من غير أن تتعرض (٤) لصاحب الرغيف بالمنع.

و<sup>(ه)</sup> نظير النهى منعك صاحب الرغيف عن أكله بدون تعرضك بالرغيف في نتنفى (١) الأكل في الفصل الأول على العدم لانعدام الرغيف، لا لامتناع صاحبه، و في الفصل الثاني لامتناع صاحبه، لا لامتناع الرغيف، (٧) و هو متى جعل النهى نسخا لم تحافظ الحدود.

قوله (و على هذا الأصل قلنا: إن البيع بالخمر مشروع بأصله) أى على ما ذكرنا أن النهى إذا ورد فى الشرعيات يقرر المشروعية و لا ينفيها و يكون النهى لمعنى يتصل به وصفا.

قوله (ان (<sup>(A)</sup> البيع بالخمر) إذا باع شيئا متقوما بالخمر بأن باع ثوبا بخمر و جعلها ثمنا ـ لما عرف أن الباء تدخل على الأثمان ـ مشروع بأصله، و هو وجود ركنه، و هو قوله: "بعت و اشتريت" في محله، وهو المال المتقوم، (<sup>(A)</sup> غير مشروع بوصفه، و هو الثمن ـ لما عرف أن الثمن تبع و المبيع أصل حتى يؤثر هلاك المبيع

الإيجاب و القبول). أنظر: مغنى المحتاج (٣/٢)، كشاف القناع (٣/٤٦).

<sup>(</sup>١) في الأصل: لانعدام.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: و كان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی د: أکله.

<sup>(1)</sup> في الأصل: نتعرض.

ه) (الواو) مزيدة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی د: فیبقی.

<sup>(</sup>۷) و قد سبق نظیر آخر للنهی فی (ص ۵۱۰)، الهامش (۵).

<sup>(</sup>۱ن) ساقطة من د. (ان

<sup>(</sup>۱) هذا ركن البيع عند الحنفية، أنظر: الهداية (۲۱/۳)، بدائع الصنائع (۵/۵). (۱۳۳/۵)، الإختيار (٤/١)، فتح القدير (٢٤٨/٦)، رد المختار (٤/٥). و أما عند الجمهور غير الحنفية فأركان البيع ثلاثة: العاقد (و هو البائع و المسترى)، و المعقود عليه و هو الثمن و المثمن عليه) و الصيغة (و هي

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

فى البيع دون هلاك الثمن، و كذا لا يشترط وجود الثمن بخلاف المبيع، و كذا لا يشترط تعيين الثمن، و لو عين لا يعتعين عندنا، و يشترط تعيين المبيع حتى إذا لم يمكن تعيينه يشترط ذكر الأوصاف ليصير كالمتعين كما فى السلم، و لهذا شرطنا قبض رأس المال حتى يجبر هذا النقص(١) و قلنا بأن رأس المال أخذ شبها المثمن، و إذا كان تبعا صار بمنزلة الأوصاف، لأنها أتباع أيضا (٣).

و قوله (لأن الخمر مال غير متقوم) أما بيان أنها (<sup>1)</sup> مال لأنها داخلة تحت حدالمال، (<sup>0)</sup> لأن المال غيير الآدمى خلق لمصلحة الآدمى، و يجرى فيه الشح و الضنة، (<sup>(1)</sup> و لأن التمول عبارة عن صيانة الشىء و ادخاره لوقت الحاجة و إمساك الحمر إلى أن يتخلل ليس بحرام (<sup>(۷)</sup>).

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب: النقض.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: شبيها.

<sup>(</sup>۳) أنظر تقرير مسألة البيع بالخمر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار (۲٦٨/١)، أصول

السرخسى (٩١/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٧٦)، التحقيق، لوحة (٨٠٨/أ ـ ب)، التبيين (٩١/١)، الوافي، لوحة (٨٩/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: انهما

<sup>(</sup>ه) و قد تقدم حد المال في (ص ٤٩٨) الهامش، ٣.

 $<sup>(^{(1)}</sup>$  کذا فی الوافی، لوحة  $(^{(1)}$  )، فی التحقیق لوحة  $(^{(1)}$  ).

الشح و الضنة بمعنى البخل. أنظر مختار الصحاح (ص ٣٣١، ٣٨٥)، المغرب و قال في التبيين: و يجرى فيه البذل و المنع. أنظر (١٣/١٥).

<sup>(</sup>۲) كذا قال السرخسى في أصوله أنظر (٩١/١)، و ذكره السغناقي في الوافي و قال: و صيانة الخمر لتصير خلا فيصرف إلى قضاء الحوائج أمر معتاد أنظر لوحة (٩١/١)، صرح صاحب التبيين في ذلك بالإجماع حيث قال: و صيانة الخمر إلى أن تتخلل ليس بحرام اجماعا. أنظر (٥١٣/١).

ثم قال السرخسى: هذا بمنزلة من أحرم و له صيد، فان الصيد لا يكون متقوما فى حق تصرفه حتى لا يتمكن من التصرف فيه، و يكون محرم العين فى حقه، و لكن لا ينعدم أصل المالية فيه باعتبار ماله و هو ما بعد التحلل من الإحرام. أنظر الصفحة نفسها.

و أما بيان أنها غير متقومة لأن المتقوم ما يجب إيفاؤه بعينه أو بقيمته، (۱) و هي ليست بهذه الصفة في حق المسلم، فصلح ثمنا من وجه دون وجه، من حيث أنه مال يصلح ثمنا، فصار فاسدا، لا باطلا، (۲) بخلاف ما إذا باع الخمر بشيء/متقوم (۱۲۹/أ) أو باع المتقوم بالميتة أو بالدم، لأن الشرع أمرنا بإهانة الخمر (۳) و في جعله مبيعا اإعزازا له، لأن المبيع أصل، فيكون البيع باطلا.

قوله (و كذلك بيع الربا<sup>(٤)</sup> (غير) (٥) مشروع بوصفه) لأنه لا خلل في ركنه و أهله و محله، لأنه مبادلة المال بالمال على سبيل التراضي، و انما الفساد لفوت (٢)

<sup>(</sup>۱) قال فى التبيين: المتقوم ماله القيمة. و قال فى الوافى: هو الذى يجب إيفاؤه اما بعينه أو ببدله ـ و هو قول الشارح ـ أنظر التبيين (۱/٤/١)، الوافى لوحة (۱/٨٠أ).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> كذا قال فخر الإسلام. أنظر أصول البزدوى (٢٦٨/١)، الخبازى، أنظر المغنى في أصول الفقد (ص ٧٦).

روى أبو داود عن أنس بن مالك رضى الله عنه أن أبا طلحة رضى الله عنه سأل النبى صلى الله عليه و سلم عن أيتام ورثوا خمرا؟ قال أهرقها، قال أفلا أجعلها خلا؟ قال: لا.

و أخرجه الدارقطنى عن أنس رضى الله عنه قال: جاء أبو طلحة إلى النبى صلى الله عليه و سلم فقال: انى اشتريت لأيتام فى حجرى خمرا، فقال له النبى صلى الله عليه و سلم: أهرق الخمر، و كسر الدنان فأعاد ذلك عليه ثلاثة مرات.

أنظر: سنن أبى داود، كتاب الأشربة، باب ما جاء فى الخمر تخلل (٨٢/٤، ٨٣). سنن الدارقطني، كتاب الأشربة، باب اتخاذ الحل من الخمر (١٤٥/٤).

أى مثل بيع الخمر بيع الربا، و هو معاوضة مال بمال فى أحد الجانبين فضل خال عن العوض مستحق بعقد المعاوضة. كذا فى التحقيق، لوحة (١٠٩/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (١٠/٢٧).

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: بفوت.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

شرط الجواز، و هو المساواة (١٠). أو نقول: الفساد (٢٠) باعتبار الفضل و النهى بعد المساواة التى هى واجبة عليه، لأن معنى قوله عليه السلام "بيعوا الحنطة بالحنطة مثلا بمثل بمثل الأمر للإيجاب، و البيع مباح، فانصرف الأمر إلى الحالة، فتكون المساواة واجبة عليه، و باشتراط الفضل فاتت المساوة الواجبة، فيفسد البيع، و الفضل وصف بلا شبهة (٤٠).

قوله (و كذلك الشرط الفاسد في معنى الربا) لأن البيع انما يفسد بالشرط إذا كان فيه نفع لأحد المتعاقدين، أو للمعقود عليه (٥) على ما عرف في الفروع (١٦).

العقد، لأن الربا يكون اسما لنفس الفضل كما يكون اسما للعقد. فى قول المصنف (بيع الربا غير مشروع بوصفه) المراد منه العقد أى بيع هو ربا، و فى قوله (الشرط الفاسد فى معنى الربا) و المراد منه نفس الفضل، أى الشرط الفاسد فى إفساد البيع و عدم المنع من الإنعقاد، مثل الدرهم الزائد، لأن الشرط الفاسد على ما وصفنا فى معنى الدرهم الزائد من حيث انه فضل

أنظر التحقيق وكشف الأسرار، الصفحة نفسها.

استحق بعقد المعاوضة، فأخذ حكمه.

<sup>(</sup>۱) أى المساواة فى القدر. كذا فى الوافى، لوحة (٨٠أ). ...

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل، ب: النساء.

<sup>(</sup>۳) لم أقف على هذا اللفظ، أى بزيادة "بيعوا". و أما بدون لفظ "بيعوا" فقد سبق تخريجه في (ص ۱۹) الهامش (۸).

<sup>(</sup>٤) في الأصل، ب: بالشبهة.

<sup>(</sup>۱) أى إذا كان من أهل الإستحقاق، كذا في التحقيق، لوحة (۱۰۹)، و في كشف الأسرار (۲۷۰/۱).

<sup>(</sup>۱) مثال ذلك: أن يبيع عبدا على أن يستخدمه البائع شهرا، آو دارا على أن يسكنها، و الها يكون في معنى الربا، لأن الشرط الها يكون مفسدا إذا كان فيه نفع للعاقد، أو للمعقود عليه، و هو فضل خال عن العوض، فيكون في معنى الربا، كذا في التبيين (۱/ ۵۱٤).
و المراد من قول المصنف (الشرط الفاسد في معنى الربا) نفس الفضل لا

(و كذلك صوم يوم النحر مشروع بأصله) لأن الصوم قهر النفس الشهوية عن مقتضياتها، و النفس انتصبت بمعاداة الله تعالى، و الشارع (١) أمرنا بمعاداتها، و معاداتها بمخالفة هواها، لأنها أمارة بالسوء خداعة قتالة ختالة، (١) لا يصير (١) داؤها (١) دواءها إلا إذا خالفت هواها و كان ينبغى أن يكون حسنا كما في سائر الأيام الا أنه تضمن (١) الأعراض (٢) عن الضيافة الموضوعة في هذا اليوم، لأن الناس أضياف الله تعالى في هذا اليوم (و هذا الأعراض) (١) صفة للصوم لتصوره بدونه في الجملة.

قوله (متصل بذاته فعلا لا باسمه ذكرا) في هذا إشارة إلى الفرق بين النذر (^^) في هذه الأيام و الشروع في الصوم فيها مع أن عندنا كل عبادة يلزم بالنذر يلزم بالشروع كالحج، و عكسه الوضوء، و ذلك لأنه بالشروع باشر المنهى عنه فلا يجب عليه الإتمام فلا يجب القضاء إذا فسد (^^) اما بالنذر ما باشر المنهى (عنه) (^\) لأن الإعراض الها يتحقق بالإمساك لا بالعزم

<sup>(</sup>۱۱) في الأصل، ب: و الشرع.

<sup>(</sup>۲) في الأصل: خيالة. و الصحيح ما أثبتناه. و المعنى: خداعة. أنظر مختار الصحاح (ص ۱۲۹).

<sup>(</sup>r) في الأصل: لا يتصبر.

<sup>(1)</sup> في الأصل: و انها.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب: يضمن.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: الاعتراض.

<sup>(</sup>Y) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(^)</sup> لأن النذر يصح بصوم يوم النحر عند الحنفية، و لا يصح عند زفر و الشافعى رحمهما الله كما أشار إليه في المتن بقوله (عندنا) و كما صرح به صاحب التبيين (١/ ٥١٥)، صاحب التحقيق، لوحة (١٠٩/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: أفسد.

ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته من الوافى إذ وردت فيه هذه العبارة نفسها، لوحة ( . . / . / . ).

و قوله (كما جاءت به السنة) قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: / "لا تتحيتوا بصلاتكم طلوع الشمس و لا غروبها، (٢) فإنها تطلع بين قرنى (٢٩) الشيطان". (٣) و قد جاء في حديث آخر أبين من هذا. قرن الشيطان

هذا وقد ذكر صاحب كشف الأسرار أن هذا \_ أى المذكور فى المتن و الشرح فى مسألة صوم يوم النحر و الندر به \_ هو طريقة القاضى أبى زيد، و الشيخين \_ أى شمس الأثمة السرخسى و فخر الإسلام البزدوى \_ و عامة المتأخرين. و اعترض أبو المعين على هذه الطريقة فقال: النهى ورد عن عين الصوم بقوله عليه السلام: "لا تصوموا" فصرفه إلى غيره عدول عن الحقيقة، و ذلك لا يجوز الا بدليا.

ثم ذكر صاحب كشف الأسرار مناقشة هذه المسألة و أطال فيها جدا. أنظر (٢٧٣/١ ـ ٢٧٣).

و أشار صاحب الميـزان إلى هذا الخـلاف، أنظر (ص ٢٣٢ ـ ٢٣٣)، و انظر أيضا التوضيح مع التلويع (١/ ٤١٥)، المرآة على المرقاة (١/ ٣٣١، ٣٣٣).

(۲) لم أقف على لفظ "لا تتحيتوا بصلاتكم طلوع الشمس و لا غروبها" في كتب الحديث، و لم يذكره أحد من المصنفين أو الشراح.

هذا و قد ذكر الشارح في شرحه على المنار الحديث الذي أذكره في البند التالي. أنظر كشف الأسرار على المنار (١٤٨/١).

(۳) لم أقف عليه بهذا اللفظ، و الما الحديث المشهور الذى ذكره معظم الشراح هو ما أخرجه ابن ماجه عن أبى عبد الله الصنابحى أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: إن الشمس تطلع بين قرنى الشيطان \_ أو قال: يطلع معها قرنا الشيطان \_ فإذا ارتفعت فارقها، فإذا كانت فى وسط السماء فارقها، فإذا دلكت \_ أو قال: زالت \_ فارقها فإذا غربت فارقها، فلا تصلوا هذه الساعات الثلاث. أنظر: سنن إبن ماجه، كتاب إقامة الصلاة و السنة فيها، باب ما جاء في الساعات التى تكره فيها الصلاة (۲۹۷/۱).

<sup>(</sup>۱۱) و قال في التبيين: الها العصيان من ضرورات المباشرة، لا من ضرورات إيجاب المباشرة.

قوته و قوة الشيطان فى هذه الأوقات أنه يسول<sup>(۱)</sup> لعبدة الشمس أن يسجدوا لها فيها <sup>(۲)</sup>. فقيل: أنه يقابل الشمس عند طلوعها فتطلع الشمس بين جانبيه فيقع عبادة الشمس عبادة للشيطان<sup>(۳)</sup>. وقد بينته <sup>(۱)</sup> على الإستقصاء فى فوائد النافع<sup>(۱)</sup>.

قوله (الا أن الصلاة لا توجد بالوقت) هذا لبيان المفارقة بين الصوم و الصلاة.

قوله (و هو سببها) فان<sup>(۱)</sup> قلنا: هذا في وقت العصر فالأثر واضح و ان قلنا في مطلق الصلاة فالسبب هو البقاء \_ لما عرف في الميزان<sup>(۱)</sup> \_ أقيم مقامه تيسيرا، و هذا البقاء موجود في حق التطوع، فكان الوقت سببا و ان تخلف الوجوب، لأنه لا يلزم من السبب الوجوب، بل الأمر على العكس و القلب<sup>(۸)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أي يزين. أنظر مختار الصحاح (ص ٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) ذكره الاتقانى في التبيين نقلا عن جمل الغرائب، و ذكر مثله صاحب اللسان. أنظر: التبيين (١٧/١٥)، لسان العرب (٣٦٠٨/٥).

و جـمل الغرائب مـصنف للقـاضى بيـان الحق شـهـاب الدين مـحـمـود بن أبى الحـسن النيسابورى. أنظر كشف الظنون (١٠١١).

<sup>(</sup>٣) أنظر: المغرب (ص ٣٨٠).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: بينه.

<sup>(°)</sup> و قد ذكرت التعريف بهذا الكتاب في قسم الدراسة. أنظر: ص ٣٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب: ان.

<sup>(</sup>٧) أنظر: ميزان الأصول (ص ٢١٤، ٢١٥).

<sup>(</sup>A) قال في التحقيق: في قول المصنف (و هو سببها) إشارة إلى أن الوقت سبب لما شرع فيه من النفل كما هو سبب لما شرع فيه من الفرض لأن كلامنا في النفل، لا في الفرض، و لا يستقيم حمل قوله (و هو سببها) على وقت العصر خاصة لأن قوله (لا يتأدى بها الكامل و يضمن بالشروع) يأباه. و قيل في معنى سببية الوقت: ان إدراك كل زمان و البقاء إليه نعمة فتستدعى شكرا، و كان ينبغى أن يجب عليه الاشتغال بالخدمة في كل الأزمنة شكرا، الا أن الله تعالى رخص بالإيجاب في بعض الأزمنة دون البعض، فإذا نذر أو شرع فقد أخذ بما هو العزيمة فثبت أن مطلق الوقت سبب.

أنظر: التحقيق لوحة (١١١/ب)، كشف الأسرار (٢٧٨/١).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_٢٣٠

ثم فى قوله (و هو سببها) دفع الاشكال و هو أن يقال: ينبغى أن (لا) (١) يتأدى فيه الصلاة الوقتية. فقال: الوقت لما كان سببا و هو ناقص، و الصلاة تجب بصفة النقصان، فيتأدى ناقصا كما إذا نذر بصوم يوم النحر و صام فيه يخرج عن العهدة، لأنه أداه كما وجب.

قوله (لا يتأدى بها الكامل) و لا يقال: ينبغى أن يتأدى كما فى الأرض المغصوبة (٢).

لأنا نقول: النهى هناك لمكان الشغل، وهو ليس بصفة الصلاة (٣) و لا للوقت، بل هو مجاور، و من المحال أن يكون صفة للصلاة لاستحالة قيام الصفة بالصفة، لكنها صفتان لموصوف واحد، فكانا مجاورين. أما ههنا النهى لمكان (٤) صفة للوقت على ما ذكر (٥) في الكتاب، و الوقت سبب فازداد الأثر، فلا يتأدى بها الكامل.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) و قد صور عبد العزيز البخارى هذا السؤال المقدر بلفظ أوضح و قال: فساد الظرف لما لم يؤثر في المظروف، لأنه مجاور، كان ينبغي أن لا يؤثر في نقصانه أيضا حتى يتأدى به الكامل، كما لا يؤثر فساد ظرف المكان فيه كما في الصلاة في الأرض المغصوبة حيث تأدى بها الكامل.

و أجاب عنه قائلا: الوقت و ان كان ظرفا لكنه سبب للصلاة، ففساده يؤثر فى المسبب لا محالة، الا أنه لما كان مجاورا، و لم يكن وصفا يؤثر فى النقصان لا فى الفساد، بخلاف الصلاة فى الأرض المغصوبة، فان المكان فيها ليس بسبب و لا وصف، فلا يؤثر فى الفساد و لا فى النقصان، بل يوجب كراهة، و هى لا يمنع أداء الواجب.

أنظر: التحقيق، لوحة (١١٠/ب ـ ١١١/أ)، كشف الأسرار (٢٧٨/١)، و أيضا الوافي (٨١/ب)، التبيين (٥١٨/١.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في جه: للصلاة.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل، ب: لما كان.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، د: ذكرنا

(و يضمن بالشروع) (١) لأن الصلاة عبادة معلومة بأركانها فلا يصير مؤديا لها بمجرد الشروع، و المحرم هو الأداء بخلاف الصوم، لأنه عبارة عن الإمساك، و بمجرد الشرع يصير مباشرا للنهي (٢) فلا يضمن بالشروع.

قوله (و الصوم يقوم بالوقت و يعرفه به) أى يطول بطوله/و يقصر (١/١٣٠) بقصره، لأنه معيار له، و يذكر فى حد الصوم أيضا فيقال: هو الإمساك عن المفطرات الثلاث (٦) نهارا مع النية فازداد الأثر مع كونه سببا، معيار بخلاف وقت الصلاة، فكان (٤) اتصال الوقت بالصلاة دون اتصال الوقت بالصوم و فوق اتصال الكان بالمصلى، لأن المكان ليس بسبب (٥) و لا معيار فعلى حسب قرب القبح بالمنهى عنه و بعده عنه يثبت الحكم فى هذه الفصول، فقلنا الصوم فى هذه

<sup>(</sup>۱) حتى لو قطعنا وجب عليه القضاء، و ينبغى أن يقضيها فى وقت تحل فيه الصلاة.

و قال زفر: لا يضمن، و هو رواية عن أبى حنيفة رحمهما الله، لأنها منهى عنها، فلم تجب صيانتها عن البطلان.

و استدل القائلون بأنه يضمن: ان فساد الوقت لما لم يؤثر فى إفسادها بقيت صعيحة و ان صارت ناقصة، فوجبت صيانتها عن البطلان بخلاف الصوم، لأنه يقرم بالوقت. إذ الوقت فيه جزء من أجزاء الماهية، و يعرف مقداره بالوقت حتى ازداد بازدياده و انتقص بانتقاصه، فازداد أثر فساد الوقت فى الصوم فصار فاسدا، فلم يضمن بالشروع.

كذا في كشف الأسرار (١/ ٢٧٩)، التحقيق لوحة (١١١/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: للمنهي.

<sup>(</sup>۳) و هى الأكل و الشرب و المباشرة. أنظر: طلبة الطلبة (ص ١٢٦)، أنيس الفقهاء (ص ١٣٧)، الأسرار (٢٧٩/١).

<sup>&</sup>quot; في ج، د: و كان.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في جـ: بوقت.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الأيام فاسد، فيلا يضمن بالشروع فيها، (١) و لا يصلح لاسقاط ما في ذمته من قضاء رمضان و النذر و غيرهما (٢).

و الصلاة في الأرض المغسسوبة مكروهة، و تلزم بالشروع فيها و يصلح لاسقاط ما في ذمته من القضاء و النذر، و يكون مضمونا بالشروع فيها (٣٠).

<sup>(</sup>۱) حتى لا يجب عليه القضاء. هذا ظاهر الرواية، كذا في المختلف لعلاء الدين العالم السمرقندي محمد بن عبد الحميد.

و عن أبى يوسف و محمد رحمهما الله: ان القضاء يجب، هذه رواية النوادر، كذا في شرح الجامع الصغير لفخر الإسلام البزدوي، و الهداية.

و فى رواية الأمالى: يجب عليه القضاء عند أبى يوسف خاصة كما فى المنظرمة لأبى حفص عمر بن محمد بن أحمد النسفى.

وجه رواية النوادر: اعتبار الشروع فيه بالنذر، و بالشروع في الصلاة في الوقت المكروه.

و وجه ظاهر الرواية: إن الشروع فى الصوم مقارن للمعصية، فأمر بالقطع احتراما لحق الشرع، بخلاف النذر، فانه غير مقارن، و بخلاف الشروع بالصلاة فانه غير مقارن، فانه لا يطلق اسم الصلاة ما لم يقيد بالسجدة، و لهذا لو حنث "لا يصلى" لا يحنث بالشروع، بخلاف الصوم. كذا فى التبيين (١/ ٥١٩ - ٥١٩).

و انظر هذه المسألة: التحقيق لوحة (١١١/أ ـ ب)، الوافى، لوحة (٨٢/ب)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٨٩/١)، أصول السرخسى (٨٨/١)، المغنى في أصو الفقه (ص ٧٧).

<sup>(</sup>۲) و قال السرخسى رحمه الله: اما بالنذر فلا يصير مرتكبا للحرام فيصح نذره و يؤمر بالخروج عنه بصوم يوم آخر، و به يتم التحرز عن ارتكاب المحرم، و لكن لو صام فيه خرج عن موجب نذره، لأنه التزم المشروع في الوقت و نتيقن أنه أدى المشروع في الوقت إذا صام فيسقط عنه الواجب و إن كان الأداء فاسدا منه. اهـ

أصول السرخسى (۸۸/۱).

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول السرخسى (۸۱/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۷۷)، التبيين (۵۱۸/۱).

و لا يلزم النكاح بغير شهود، لأنه منتف بقوله عليه السلام "لا نكاح إلا بشهود" فكان نسخا، و لأن النكاح شرع لملك ضروري لا ينفصل عن الحل، و التحريم يضاده بخلاف البيع، لأنه شرع لملك العين، و الحل فيه تابع.

ألا ترى أنه شرّع في موضع الحرمة و فيما لا يحتمل الحل أصلا كالأمة المجوسية و العبيد و البهائم.

و لا نقول في الغصب بأنه يثبت الملك مقصودا به، بل يثبت شرطا لحكم شرعى، و هو الضمان، لأنه شرع جبرا فيعتمد الفوات، و شرط الحكم تابع له، فصار حسنا بحسنه.

و كذلك الزنا لا يوجب حرمة المصاهرة أصلا بنفسه، و انما هو سبب للماء، و الماء سبب للولد، و الولد هو الأصل في استحقاق الحرمات و لا عصيان و لا عدوان فيه، ثم يتعدى منه إلى أطرافه و يتعدى إلى أسبابه و ما قام مقام غيره فانه يعمل بعلة الأصل.

ألا ترى أن التراب لما قام مقام الماء نظرا إلى كون الماء مطهرا، و سقط وصف التراب، فكذلك ههنا يهدر وصف الزنا بالحرمة لقيامه مقام ما لا يوصف بذلك في إيجاب حرمة المصاهرة.

قوله (و لا يلزم النكاح بغير شهود)(١) و وجه الإيراد أن هذا النكاح منهى

أنظر: (٢٢/١)، و أيضا التحقيق لوحة (١١٢/أ)، الوافي، لوحة (٨٢/ب-٨٣/أ)،

أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٢٨٢/١).

<sup>(</sup>و لا يلزم النكاح بغير صاحب التبيين هذا الإشكال بلفظ أوضح و قال: قبول المصنف (و لا يلزم النكاح بغير شهود) جواب سؤال مقدر، و هو أن النهى عن الشرعيات يقتضى المشروعية عندكم، فكيف لم يبق النكاح بغير شهود مشروعا بعد النهى، و هو قوله عليه السلام: "لا نكاح إلا بشهود" و النفى فيه مستعار للنهى، كما فى قوله تعالى: "فلا رفث و لا فسوق و لا جدال فى الحج" و الها استعير لئلا يلزم الكذب فى خبر الشارع لأنه لأنه عما يوجد حسا، فيلزم عليكم الاشكال.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٧ ه

(عنه) (۱) لقوله عليه السلام: "لا نكاح إلا بشهود" (۲). و المراد و الله أعلم: "لا تنكحوا" و لا ينبغى أن لا يتصور نكاح ما بدون الشهود، و هذا كقوله تعالى: "فلا رفث و لا فسوق و لا جدال في الحج" ( $^{(1)}$  أي لا  $^{(2)}$  ترفثوا و لا تفسقوا و لا تجادلوا، و الجامع وجود المناسبة بين  $^{(0)}$  النهى و النفى  $^{(1)}$  على مامر.

و لا <sup>(۷)</sup> يقال: لا نكاح يقتضى نفى النكاح الشرعى و الأمر كذلك، فانه لا يوجد شرعا بدون الشهود.

لأنا نقول: لو انتفى النكاح الشرعى لما ثبت به الأحكام الشرعية من وجوب العدة و ثبوت النسب و سقوط الحد، و لأن احضار الشهود في النكاح مأمور به (٨٠).

<sup>(</sup>۱) مزیدة من جه.

<sup>(</sup>۲) قال الزيلعى فى نصب الراية: غريب بهذا اللفظ ثم قال: و فى الباب أحاديث: منها ما أخرجه ابن حبان فى صحيحه عن عائشة رضى الله عنها، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "لا نكاح إلا بولى و شاهدى عدل، و ما كان من نكاح على غير ذلك فهو باطل فان تشاجروا فالسلطان ولى من لا ولى له". أنظر (١٦٧/٣).

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة (۱۹۷).

<sup>(</sup>٤) في جه: و لا \_ بزيادة الواو \_ .

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی جـ: استبدلت (بین) بـ(من). (۱)

<sup>(</sup>۱) وهى استواؤهما فى نفس الرفع، فأحدهما يرفع الأصل، و الآخر يرفع الصفة، أو لأن كل واحد منهما محرم. أنظر: كشف الأسرار (۲۸۱/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (و) ساقطة من ب، د.

<sup>(^^)</sup> وقد ذهب عامة العلماء إلى أن الشهادة شرط جواز النكاح. وقال مالك رحمه الله: إنها ليست بشرط، وإنما الشرط هو الإعلان، حتى لو عقد النكاح وشرط الإعلان جاز وإن لم يحضره الشهود، ولو حضرته شهود وشرط عليهم الكتمان لم يجز، وقسك بنهيه عليه السلام عن نكاح السر، وقال النهى عن السر يكون أمرا بالإعلان، لأن النهى عن الشىء أمر بضده، لأن الزنا يكون سرا، فيجب أن يكون النكاح علانية.

و للحنفية: ما روى أنه عليه السلام قال: "لا نكاح إلا بشهود"، و قوله عليه السلام: "الزانية التى تنكح نفسها بغير بينة" فلو لم تكن الشهادة شرطا لم تكن زانية بدونها. أنظر: بدائع الصنائع (٣٥٢/٢)، الهداية (١٩٠/١)، بداية المجتهد (١٧/٢)، الإختيار (٨٣/٣).

فيكون الأمر به (١) نهيا عن ضده اقتضاء. و النقض عن هذا (٢) الاشكال بطريقين:

أحدهما: انا نقول: لا نسلم بأنه نهى حتى يلزم علينا، بل هو نفى (٣) لأن الصيغة موضوعة للنفى، و الحقيقة حقيق بأن يراد، و انما العدول عن الحقيقة لدلالة دلت على أن المراد غيرها كما ذكرنا (٤) من الصورة، و ذلك لأن الله تعالى نفى الرفث، فلو كان منفيا حقيقة لكان ينبغى أن لا يوجد/رفث ما، و قد وجد، فعلم أن المراد من هذا النفى النهى، و فيما نحن ( ١٣٠/ب) بصدده لم يدل الدليل على انتفاء الحقيقة.

و أما ما ذكرت أن النكاح يوجد، قلنا: المنفى نكاح شرعى<sup>(٥)</sup> و لا وجود له، <sup>(٦)</sup> لأن كل متكلم (يتكلم)<sup>(٧)</sup> باصطلاحه، و أما الأحكام فاغا تثبت <sup>(٨)</sup>

<sup>(</sup>۱۱) (به) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۲) في جـ: هذه.

<sup>(</sup>۳) فكان ذلك الحديث اخبارا عن عدمه كقوله عليه السلام: "لا صلاة إلا بطهارة" و كقولك: "لا رجل في الدار" و ذلك لا يوجب بقاء المشروعية بل يوجب انتفاءه ضرورة صدق الخبر. كذا في كشف الأسرار (٢٨٢/١)، التحقيق لوحة (٢٨٢/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ج، د: ذکرت.

<sup>(°)</sup> و ليس المنفى نكاح حسى، لأن النبى صلى الله عليه و سلم لم يبعث لبيان الحسيات، بل لبيان الشرعيات، فلا يكون النكاح بدون الشهود شرعا. كذا فى التبيين (١/ ٢٢/١)، الوافى لوحة (٨٣/أ).

<sup>(</sup>۱) قول الشارح (المنفى نكاح شرعى، و لا وجود له) رد لما ذكر من أن إبقاء النفى على حقيقته في الحديث يلزم منه الخلف و الكذب، فوجب حمله على النهى. أنظر: كشف الأسرار (۲۸۲/۱).

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>٨) في جه، د: ثبت.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

بناء على الشبهة لصورة النكاح، و تلك الأحكام ثبتت (١) بالشبهات، هذا على تقدير المنع.

و لئن سلمنا أنه منهى فنقول: النكاح شرع لملك ضرورى لا ينفصل عن الحل و التحريم يضاده، و موجب النهى التحريم، فتثبت (الحرمة) (٢٠) ضرورة النهى، و إذا ثبت انتفى الحل لمضادة بينهما، و إذا انتفى الحل انتفى الملك ضرورة أنه لا ينفصل عنه، و إذا انتفى الملك انتفى اللك انتفى النكاح ضرورة انتفاء ما شرع له.

أما البيع شرع لملك اليمين (٣) و انه ليس بضرورى و ينفصل عن الحل حتى شرع فى موضع الحرمة، فلا يلزم من انتفاء الحل انتفاء الملك فلا ينتفى البيع، و إذا بقى البيع بقى حكمه، و حكمه الملك، فلا ينتفى فيثبت الملك (٤).

و<sup>(0)</sup> أما بيان أن الملك فى النكاح ضرورى فلأن الآدمى مكرم مشرف و فى ثبوت الملك عليها بالنكاح نوع إهانة فى حقها، لأنها (٢) تصير مطرحا للفضلة النجسة، (٧) و تصير كسائر البالوعات، (٨) و لأنه استيلاء على جزء الحرة و هى

<sup>(</sup>۱) في ج، د: يثبت.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ب.

أورد المصنف لفظ "العين" في المتن تبعا لفخر الإسلام، و لكن الشارحين أوردوا
 "اليمين". أنظر أصول البزدوى (١/ ٢٨٢)، التحقيق، لوحة (١١٢/ب)،
 التبيين (١/ ٢٤/١).

<sup>(</sup>الملك) ساقطة من ج. (الملك)

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> (الواو) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في د: لأنه.

<sup>(</sup>٧) أى تكون محل الابتذال و الاستعمال بالقاء الفضلة المستقذرة فيها. كذا في التبيين (٥٢٣/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) البالوعة ثقب في وسط الدار، أنظر مختار الصحاح مادة (بلع) (ص ٦٣). و في ج: الفالوعات.

بجميع أجزائها مالك، / فلا يتحقق كونها مملوكة للتنافى، لأن المالكية امارة القدرة، المملوكية سمة العجز، و بين صفة العجز و القدرة تناف و تضاد، الا أن الشرع حكم ببقاء العالم إلى مدة، و لا بقاء له إلا ببقاء (۱) النسل، و لا بقاء للنسل الا بإتيان الذكور الإناث، و لا يتحقق هذا إلا بطريق خاص، فيثبت الملك عليها ضرروة إفادة الحل، (و لهذا) (۱) لم يظهر في حق التمليك من الغير و لا في (۱) الانتقال إلى الورثة، و انما يظهر ملك الزوج في حق التمكين من التطليق (١) وحل الوطء، فأما فيما وراء (ذلك) (۱) فالنكاح من قبيل الاسقاطات، و لهذا كان من قبيل الاسقاطات، و لهذا كان من قبيل الاسقاط معنى كشراء العبد ( ۱۹۳۱ أ) نفسه، و شراء القريب، فجعل النكاح اسقاطا لحرمة المحل، و ان كان إثباتا باعتبار الايجاب و القبول، الا أن العبرة للمعنى لا للصورة، فيكون ملحقا بالاسقاطات، و لهذا قلنا: ان الوكيل بالنكاح سفير، لا يتعلق به حقوق العقد، لأن النكاح لما كان اسقاطا و الحكم فيه لا يقبل الفصل عن سببه فلا يتصورة صدوره من شخص و ثبوت حكمه لآخر، (١)

<sup>(</sup>۱) في جه، د: يبقي.

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>لا في) ساقطة من ب، ج، د. الا في

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في ج: التعليق.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> مزيدة من جـ.

العقر \_ بضم العين و بفتحها \_ صداق المرأة إذا وطئت بشبهة.

و يسمى العقر عقرا، لأنه يجب على الوطء، يعقر إياها بكارتها أى يجرحه أنظر لسان العرب (٣٠٣٣/٤)، الصحاح

<sup>(</sup>٢/ ٥٥٥)، المصباح المنير (٢/ ٦٤٥)، تهذيب الأسماء و اللغات (٢٩/٢)،

التعريفات (ص ١٥٣)، أنيس الفقهاء (ص ١٥١)، رد المختار (٣/ ١٧٩).

و قد ورد في الأصل، ب: العقير، و في د: العقد، و الذي أثبته من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في د: الإثبات.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في الأصل، ب، ج: ضرورة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: لغيره.

لأن سقوط(١١) الحرمة في حق الوكيل أولا ثم ينتقل إلى الموكل و يسقط في حقه ثانيا لما ان الساقط لا يعود الا بسبب جديد، فيكون حكم النكاح واقعا للموكل ابتداء بخلاف البيع لأن حكمه (لا) (٢) يقبل الفصل عنه كما في البيع بشرط

و أما بيان أنه لا ينفصل عن الحل و ذلك لأن الغرض لما كان بقاء النسل<sup>(٣)</sup> و(٤) ذلك اغا يتحقق بالحل لكي يتمكن الغشيان، (٥) وعن هذا قال الشافعي رحمه الله: الحكم الأصلى في النكاح الحل. و قولنا: و موجب (١٦) النهي التحريم لأنه لا يصح أن يقال: نهى الشارع لا يوجب التحريم.

قوله (و لا نقول في الغصب أنه (٧) يثبت الملك مقصودا به) (٨) هذا جواب اشكال، و هو أن يقال: انكم قلتم ان النهى عن الأفعال الحسية يوجب القبح في غير (٩) المنهى عنه، و انه غير مشروع أصلا كبيع الحر، و إذا لم يكن مشروعا لا ىفىد<sup>(١٠)</sup> حكما شرعيا.

ثم الغصب و الزنا فعلان حسيان، و هما منهيان، (١١١) فيكونان قبيحين

في ج: و لا أن يسقط، و في ب، د: استبدلت (سقوط) بـ(اسقاط).

<sup>(</sup>لا) مزيدة من ج.

في ج: للنسل. (4)

أنظر نهاية المحتاج (١٧٧/٦).

الغشيان هو الإتيان. أنظر مختار الصحاح (ص ٤٧٥).

<sup>(</sup>٦)

ني د: ان موجب.

في جه، د: بأنه.

<sup>(</sup>بد) ساقطة من جه، د.

ني ج: عين.

في الأصل، ب، ج: لا يقبل.

<sup>(</sup>١١) فان الغصب فعل حسى قبيح لعينه، منهى عنه بقوله تعالى: "و لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل" البقرة (١٨٨). و كذا الزنا فعل حسى قبيح لعينه، منهى عنه بقوله تعالى: "و لا تقربوا الزنا".

\_ الاسراء (٣٢).

أنظر التحقيق، لوحة (١١٢/ب ـ ١١٣/أ).

٣٥------شرح للنتخب

لعينهما، فينبغى أن لا يتعلق الحكم بهما أصلا.

ثم قلتم بأن الغصب سبب للملك<sup>(۱)</sup> الذى هو مشروع و نعمة، لأنه به يتمكن من التصرفات الشرعية، وكذا حرمة المصاهرة<sup>(۲)</sup> أمر مشروع، وهى نعمة أيضا لأنها يلحق الأجنبية (بالأمهات)<sup>(۳)</sup> و الأجنبي بالآباء حتى تحل المسافرة و النظر، ألا ترى إلى قوله تعالى: "و هو الذى خلق من الماء بشرا فجعله نسبا و صهرا"<sup>(1)</sup> من الله تعالى علينا باثبات حرمة المصاهرة كما من علينا باثبات النسب، فعلم أنها نعمة كالنسب، لأن الامتنان/انما (۱۳۱/ب) يستقيم بالنعمة، و يعنى<sup>(0)</sup> بحرمة المصاهرة حرمات أربعة<sup>(1)</sup>:

أن يحرم أب الواطئ على الموطوءة و ان علا، و ابنه و ان سفل.

و أمها (V) تحرم عليه (A) و ان علت و بنتها و ان سفلت.

أو نقرر (۱۰) الكلام بوجه آخر و هو انا نقول: ان البيع مشروع بذاته لكنه قبيح بوصفه، (۱۰) و كذا قلنا في صوم يوم النحر أنه مشروع بذاته لكنه قبيح بوصفه، فجاز أن يكون الحكم الشرعي (متعلقا) (۱۱۱) بهما.

<sup>(</sup>١) في ج: الملك. أنظر هذه المسألة: الهداية (١٥/٤)، الاختيار (٦٠/٣).

<sup>(</sup>۲) أنظر كون الزنا سببا لحرمة المصاهرة: بدائع الصنائع (۲۱۰/۲ ـ ۲٦۱)، شرح فتح القدير على الهداية (۲۱۲، ۲۱۹) و ما بعدها.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان (٥٤).

<sup>(</sup>ه) في د: و نعني.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> كذا قال صاحب التبيين ( ۲۷/۱ه)، و صاحب التحقيق، لوحة (۱۱۴/ب)، و انظر أيضا كشف الأسرار (۲۸۸/۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جـ: و انما.

<sup>(</sup>A) (عليه) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل: بعد.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۰</sup> (بوصفه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱۱) مزیدة من د.

فسم *التحقيق\_\_\_\_\_\_* 

فقال الشافعى رحمه الله: أليس انكم قلتم ان الغصب سبب للملك و الزنا سبب لحرمة المصاهرة، و هما منهيان محظوران و قد تعلق بهما أمران حسنان (المطلوبان) (۱) و هو الملك و حرمة المصاهرة؟ و لا يمكنكم أن تقولوا: ان الغصب مشروع بذاته (۲) و الزنا مشروع بذاته (۳) كما قلتم في البيع الفاسد و صوم يوم النح.

فنقول: نحن ما جعلنا الغصب و الزنا سببا لتلك النعمة، أعنى نعمة المصاهرة و نعمة الملك ليتجه النقض، بل جعلنا أخذ الضمان و الولد سبب الملك و الحرمة، و هما مشروعان حسنان، وقد نيط المشروع بما (1) هو مشروع و حسن فارتفع النقض، و ظهر أن الكلام وقع في غير محل النزاع و الخلاف.

بيانه: أن الغصب سبب الضمان بلا خلاف، و وجوب الضمان على الغاصب مع عدم الفوات عن المغصوب منه لا يمكن، لأنه مشروع (ه) جبرا، و لهذا يتقدر بالمثل أو القيمة و لا يجب الجابر مع بقاء الأصل على ملكه، لأنه الجبر يعتمد الفوات، و لأنه يؤدى إلى اجتماع (١) البدل و المبدل في ملك رجل واحد مع انا لم نعهد به في الشرع (٧).

<sup>(</sup>۱) مزیدة من جه، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جه: لذاته.

<sup>(</sup>و الزنا مشروع بذاته) ساقطة من د، و في جه: استبدلت (بذاته) بـ (لذاته).

<sup>(1)</sup> في الأصل، ب: ما.

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> في د، جـ: شرع.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب: احتمال.

 $<sup>^{(</sup>v)}$  كذا قال صاحب التبيين (١/ ٥٢٥)، صاحب الوافى، لوحة (1 / 1 / 1 / 1 ).

و ذكر عبد العزيز البخارى فى ذلك تفصيلا حيث قال: اعلم أن بعض المتقدمين من مشايخنا قالوا: سبب الملك فى المغصوب للغاصب تقرر الضمان عليه كيلا يجتمع البدل و المبدل فى ملك شخص واحد \_ كما ذكر الشارح \_ و لكن هذا غلط، لأن الملك عندنا يثبت من وقت الغصب و لهذا نفذ بيع الغاصب، و سلم الكسب له. و قال بعض المتأخرين: الغصب هو السبب المرجب للملك عند أداء الضمان، و هذا أيضا وهم، فان الملك لا يشبت عند أداء الضمان من وقت

فالحاصل أن وجوب الضمان (على الغاصب) (۱) حسن اجماعا، وشرط الضمان ثبوت الملك في المغصوب للغاصب على ما بينا، و شرط الشيء تابع له، و التبع لا يعطى له حكم المتبوع كالوكالة الثابتة في ضمن الرهن و التضحية بالجنين، و صيرورة الجندي مقيما في المفازة باقامة السلطان (۲) و غير ذلك، فصار/ثبوت الملك للغاصب حسنا بحسن الضمان (۳) كما

الغصب للغاصب حقيقة، و لهذا لا يسلم له الولد، و لو كان الغصب هو السبب للملك لكان إذا تم له الملك بذلك السبب يملك الزوائد المتصلة و المنفصلة كالبيع الموقوف، إذا تم بالإجازة يملك المشترى المبيع بزوائده المتصلة و المنفصلة. و مع هذا في هذه العبارة بعض الشنعة، لأن الغصب عدوان محض، فلا يصلح سببا للملك كما قال الشافعي رحمه الله.

فالأسلم أن يقال: الغصب يوجب رد العين ورد القيمة عند تعذر العين بطريق الجبر مقصودا بهذا السبب، ثم يثبت به الملك للغاصب شرطا للقضاء بالقيمة، لا حكما ثابتا بالغصب مقصودا، و لهذا لا يملك الولد، لأن الملك كان شرطا للقضاء بالقيمة، و الولد غير مضمون بالقيمة، و هو بعد الانفصال ليس بتبع فلا يثبت هذا الحكم فيه، بخلاف الزيادة المتصلة، فانها تبع محض، و الكسب كذلك بدل المنفعة، فيكون تبعا محضا، و ثبوته في البيع بثبوته في الأصل، سواء ثبت في المتبوع مقصودا بسببه، أو شرطا لغيره.

أنظر: كشف الأسرار (١/ ٢٨٥)، أصول السرخسى (٩٣/١ ـ ٩٤).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>، (</sup>بإقامة السلطان) ساقطة من ب، ج، د. '

<sup>&</sup>quot;أ إذ تبين بما ذكرنا انا نشبت بالعدوان المحض ما هو حسن مشروع به و هو القضاء بالقيمة جبرا لحقه في الفائت، ثم انعدام الملك في العين لما كان من شرط هذا المشروع يثبت به، فيكون حسنا بحسنه و صح الأمر بايجاب البدل و ان لم يثبت شرطه بعد، و هو عدم ملك الأصل إذا كان الشرط مما يثبت بالائتمار به مقتضى، كالأمر بالاعتاق صح و ان لم يثبت ملك العبد، لأنه مما يثبت مقتضى الائتمار به، فإذا أعتق يثبت الملك بالشراء أولا ثم العتق كما لو صرح بالشراء ثم أمر بالاعتاق، فكذا هنا يزول ملك الأصل أو لا مقتضى به، ثم يترتب عليه ملك البدل، و تبين أن الغصب موجب الملك في البدلين كالبيع، الا

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٥٣٥

(١٣٢/أ) أن الوكالة لا تصير لازمة حسب لزوم الرهن و ان كانت من العقود الجائزة.

وكذا نقول في حرمة المصاهرة، ان الأصل فيها الولد، لأن الحرمة على نوعين، حرمة اهانة، كحرمة الخمر و الخنزير، فان الله تعالى سمى الخمر (۱) و الخنزير (۲) رجسا، و حرمة كرامة، كحرمة الأمهات و البنات صيانة لهؤلاء عن ذل (۱) الاستفراش، و حرمة المصاهرة حرمة كرامة لما مر، و الولد هو الأصل في استحقاق هذه الكرامة، لأنه المكرم المعظم الداخل تحت قوله عز و جل (۱): "و لقد كرمنا بني آدم" (۱) حتى لم يجز اعدامه، و حتى لم يجز (۱) الرجم حتى تضع الولد، (۷) و الماء جماد لا يستحق الكرامات حتى يجوز تزوج الزانية و وطئها في الحال، و حتى لا يجب على النوج الاحتراز إذا علم بالزنا، كذا ذكر في الجامع

أنه أوجب اقتضاء، و الشراء نصا. كذا في التحقيق لوحة (١٩١٣/أ)، كشف الأسرار (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>۱) بقوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا الها الخمر و الميسر و الأنصاب و الأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون". سورة المائدة (۹۰).

<sup>(</sup>۲) بقوله تعالى: "قل لا أجد فيما أوحى إلى محرما على طاعم يطعمه الا أن يكون ميتة، أو دما مسفوحا أو لحم خنزير فانه رجس أو فسقا أهل لغير الله به فمن اضطر غير باغ و لا عاد فان ربك غفور رحيم".

<sup>&#</sup>x27; في الأصل، ب، جه: ذلك.

<sup>ً</sup> في جـ: تعالى.

<sup>(</sup>a) سورة الإسراء (٧٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج، د: لا يجوز.

<sup>(</sup>وى مسلم عن عمران بن حصين رضى الله عنه أن امرأة من جهينة أتت رسول الله صلى الله عليه و سلم و هى حبلى من الزنا، فقالت: يا رسول الله أصبت حدا فأقمه على، فدعا نبى الله صلى الله عليه و سلم وليها فقال: أحسن إليها فإذا وضعت فأتنى ففعل، فأمر بها رسول الله صلى الله عليه و سلم فشدت عليها ثيابها ثم أمر بها فرجمت ... الخ. صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب رجم الثيب بالزنا (٣/١٣٢٤).

الصغير (۱). و لا يجب الاستبراء اجماعا (۲). و بعد ما تحبل (۳) النكاح الوارد عليها مختلف فيه، (٤) و لأن الأصل فيها الحرمة بين الواطئ و الموطوءة (٥) حتى صارا (٢) كشخص واحد. فصار أصولها و فروعها كأصوله و فروعه، و كذلك على العكس، و هي اغا يثبت (٧) بواسطة الولد من حيث أنه يضاف إلى كل واحد منهما كملا (٨). و الاستمتاع بالجزء حرام فتحرم بهذا الطريق أم الموطوءة على الواطئ لأنها جزؤه (١) من وجه (١٠).

و كذا أبو الواطئ على الموطوءة للجزئية، و كذلك الولد يحرم عليهما، و على آبائهما و أمهاتهما بهذا الطريق.

و لا يقال: لو كانت العلة الجزئية لكان الأحق أن تثبت الحرمة بينهما ، لأن التعليل (١١٠) لإلحاق الأصل بالفرع من غير تغيير (١٢٠) يقع في الموضع المجمع عليه، و

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: الهداية مع فتح القدير (٣/٢٤٦).

تال فى الهداية: إذا رأى امرأة تزنى فتزوجها حل له أن يطأها قبل أن يستبرئها عندهما، و قال محمد: لا أحب له أن يطأها ما لم يتسبرئها. اه. أنظر المصدر نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ج: يختل.

انا قال في الهداية: فان تزوج حبلى من زنا جاز النكاح، و لا يطؤها حتى تضع حملها. هذا عند أبى حنيفة و محمد، و قال أبو يوسف رحمه الله: النكاح فاسد، و ان كان الحمل ثابت النسب فالنكاح باطل بالإجماع. اهد أنظر (٣/ ٢٤١، ٢٤٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب، ج، د: الواطئين.

<sup>(</sup>۱) في جه: صار \_ بسقوط ألف التثنية في آخرها \_ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٧)</sup> في الأصل: انا نثبت.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> أي يقال ابن فلان و ابن فلانة. كذا في شرح العناية (٣/ ٢٢٠).

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> ني ج: جزء \_ بسقوط الهاء في آخرها \_ .

<sup>(</sup>١٠٠ أنظر: الهداية مع شرح فتح القدير (٣/ ٢٢١).

<sup>(</sup>۱۱) في جـ: التعليق.

<sup>(</sup>١٢) في الأصل: تغير.

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وطء الزوجة حلال الإجماع، فلم يتجه النقض.

وكذا (۱) نجيب عن فصل الإخوة. و الجواب أن التعليل لا يعمل في تغيير الأصول، و في هذه تغيير، و هو امتداد التحريم، و هذا لأن تحريم الاخوة و الأخوات مــؤقت بارتفاع النكاح الأول بالنصـوص،/فلو صح (۱) التــعليل لصـارت (۱۳) ( ۱۳۲/ب) الحرمة مديدة (۱) فيتغير حكم النص.

قسوله (إلى أطرافسه) أى أبويه و أجسداده و جسداته، (۱) (ويتسعسدى إلى أسبابه) ، ( $^{(7)}$  أى الوطئ ( $^{(8)}$  و النكاح و المس ( $^{(8)}$  و ما أشبه ذلك (و ما قام مقام

- (١) في جه: كذلك.
- (٢) في الأصل: فأوضع.
- (r) في الأصل: فصارت.
  - (٤) في ج، د: مؤبدة.
- و كذا قال صاحب التبيين (١/ ٥٢٧)، و صاحب الوافى لوحة (١/٨٤).
  و قال: قال صاحب التحقيق: لا يستقيم تفسير الأطراف بالأبوين و الأجداد، و الجدات، كما هو مذكور فى عامة الشروح، و فسره بطرفيه و هما الأب و الأم لا غير مستدلا بأن حرمة أمهات الموطوءة و بناتها لا تتعدى الا إلى الأب، و كذلك حرمة آباء الواطئ و أبنائه لا تتعدى الا إلى الأم. أنظر: التحقيق، لوحة
  - (۱۱) أى أسباب الولد من النكاح و الوطء و غيرهما كما ذكر فى الشرح. أنظر التحقيق، لوحة (١١//ب)، كشف الأسرار (١/ ٢٩٠).

(١١٤/ب)، كشف الأسرار (١٨ ٢٨٩ ـ ٢٩٠).

- <sup>(۲)</sup> في د: الواطئ.
- (<sup>۸)</sup> و المس بشهوة عند الحنفية خلاف للشافعي، و النظر إلى الفرج خلافا له و لابن أبى ليلي. أنظر المرجعين السابقين.

٣٨ ------شرح للنتخب

غيره فانه (١) يعمل بعلة الأصل) (٢) كنوم (٣) المضطجع و المباشرة الفاحشة، و التقاء الختانين، و السفر، و حدوث الملك، و الاخبار عن المحبة أقيمت مقام خروج النجاسة و الانزال و المشقة و الشغل و المحبة، فلا جرم يعمل بعمل (٤) هذه الأشياء.

(وسقط وصف التراب) و هو كونه ملوثا (مقام ما لا يوصف) أى الولد (كذلك) أى وصف الحرمة (في إيجاب حرمة المصاهرة) أى الما سقط وصف الزنا بالحرمة في حق هذا الحكم فحسب، لا في حق غيره، (٥) (و الله أعلم) (٦).

<sup>(</sup>۱) نی ب، د: فاغا.

<sup>(</sup>۲) أى بالمعنى الذى يعمل به الأصل من غير نظر إلى أوصاف نفسه و صلاحيته للحكم، بل ينظر في ذلك إلى صلاحية الأصل. أنظر المرجعين السابقين.

<sup>(</sup>r) في ج، د: كالنوم.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في جـ: عمل.

<sup>(°)</sup> تلخيص المعنى: ان الشىء القائم مقام غيره يعمل عمله، و يكون المنظور إليه صفة الأصل، لا صفته، كالتراب، لما قام مقام الماء عمل عمله فى التطهير، و لم ينظر إلى صفته و هو التلويث، فكذلك هنا لما قيام الزنا مقام الولد عمل عمله فى حرمة المصاهرة و أهدر وصف الزنا فى حق إيجاب الحرمة لا فى ثبوت الحد. كذا فى التبيين (١/٨٤)، و انظر أيضا: أصول السرخسى (١/٢/)، كشف الأسرار (٢٩/١)، الوافى لوحة (١٨٤/أ)، التحقيق (١/١٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ساقطة من الأصل، ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

## فصل

## في حكم الأمر و النهى في ضد ما نسبا إليه

اختلف العلماء فى ذلك، و الختار عندنا أن الأمر بالشىء يقتضى كراهة ضده، لا أن يكون موجبا له أو دليلا عليه، لأنه ساكت عن غيره، لكنه تثبت به حرمة الضد ضرورة حكم الأمر و الثابت بهذا الطريق يكون ثابتا بطريق الاقتضاء دون الدلالة.

و فائدة هذا الأصل أن تحريم الضد لما لم يكن مقصودا بالأمر لم يعتبر إلا من حيث إنه يفوت الأمر، فاما إذا لم يفوته كان مكروها، كالأمر بالقيام ليس بنهى عن القعود قصدا حتى إذا قعد ثم قام لا تفسد صلاته، و لكنه يكره.

و على هذا القول يحتمل أن يكون النهى مقتضيا فى ضده اثبات سنة تكون فى القوة كالواجب، و لهذا قلنا: ان المحرم لما نهى عن لبس المخيط كان من السنة لبس الازار و الرداء.

(فصل في حكم الأمر و النهى في ضد ما نسبا إليه) (١) أي في ضد ما أضيف الأمر و النهى إلى (٢) ذلك الشيء.

فان الأمر إذا أضيف إلى الحرمة بأن قال له: تحرك، فما حكم هذا الأمر في ضد المأمور به و هو السكون؟ و على هذا النهى فاعتبر (٣).

<sup>(</sup>١) الما أخر حكمهما في الضد لأنه تابع غير مقصود. كذا في التبيين (١/ ٢٨/٥).

<sup>(</sup>۲) في الأصل، ب: استبدلت (إلى) بـ(في).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> إعلم أن الفقهاء لا فرق عندهم بين الضد و النقيض خلافا لغيرهم فالضدان صفتان وجوديتان يتعاقبان على محل واحد، و يقال بعبارة أخرى: ضد الشىء ما يترك به ذلك الشىء.

و أما المتكلمون فقالوا: النقيض: هو الشيء الذي يلزم من وجوده ارتفاع ما يقابله و بالعكس، كالوجود و العدم، و الحركة و السكون. و الضد: هو الشيء الذي يلزم من وجوده ارتفاع ما يقابله، و لا ينعكس كالسواد و البياض، و القيام و القعود. كذا في التبيين (١/١٩)، التعريفات (ص ١٣٧).

اختلف العلماء في الأمر بالشيء هل هو نهى عن ضده إذا لم يقصده (١) بنهى صريح؟ قال بعض المتكلمين (٢): لا حكم للأمر في ضده، وبه قالت المعتزلة، (٣) لأن الأمر مع النهى ضدان، فاستحال أن يكون أحدهما علة الآخر.

ألا ترى أن الأمر فيما وضع له لا يوجب حكما فيما لم يتناوله النص الا بطريق التعليل، فلأن لا يوجب حكما في ضد ما وضع (له) (٤٠) أولى.

و قال بعض العلماء: يكون نهيا عن ضده سواء كان له ضدا<sup>(ه)</sup> واحدا<sup>(۲)</sup> كالحركة، أو أضداد، كالقيام. و إليه مال الجصاص<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) (إذا لم يقصده) ساقطة من ج، و في د: يقصد \_ بسقوط الهاء في آخرها \_ .

<sup>(</sup>۲) كإمام الحرمين، و الغزالى و من تبعهما كابن الحاجب. أنظر البرهان (١/١٥)، المستصفى (١/١١)، المنخول (ص ١١٤)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (٢/٥٨)، التبصرة (ص ٩٠)، شرح الكوكب المنير (٥٢/٣)، ارشاد الفحول (ص ١٠٠).

<sup>(</sup>۳) هم قدماء مشايخ المعتزلة، و منهم من ذهب إلى مذهب الشيرازى ـ و هو "أن الأمر بالشيء ليس نهيا عن ضده من طريق اللفظ، و انما هو نهى من طريق المعنى" ـ كالقاضى عبد الجبار، و أبى الحسين البصرى و غيرهما من المعتبرين منهم. كذا قال الآمدى فى الإحكام (۲/۱/۲۰)، و انظر أيضا المعتبد (۲/۱/۱)، التبصرة (ص ۹۰)، تيسير التحرير (۳۹۳/۱)، المحصول (۳۳٤/۲/۱)، المسودة (ص ۹۱)، العدة (۲/۲/۱)، اللمع (ص ۱۸)، إرشاد الفحول (ص ۲۰۱)، التبيين (۲۰۹۸)، ميزان الأصول (ص ۲۶۱).

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>ه) (ضد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في د: ضدا واحدا.

<sup>(</sup>v) هذا مذهب الجصاص فى ضد الأمر، و أما فى ضد النهى فذهب إلى أن النهى يوجب ضده ان كان له ضد واحد، و ان كان له أضداد فلا موجب له فى شىء من أضداده، و بين ذلك فى الحركة و السكون، فان قول القائل: "لا تتحرك" يكون أمرا بضده، و هو السكون، لأن للمنهى عنه ضدا واحدا، و قوله: "لا تسكن" لا موجب له فى ضده، لأن له أضدادا و هى الحركة من الجهات الست. كذا قال السرخسى فى أصوله. و ذكر عبد العزيز البخارى فى كشف الأسرار أن

و بعض المتكلمين (١١).

و المختار عندنا (أنه) (٢) يقتضى كراهة ضده، (٣) لأنه ساكت عن غيره، فكان

شمس الأثمة قال: بنى أبو بكر الجصاص مذهبه على أن الأمر المطلق يوجب الانتمار على الفور حرمة الترك الانتمار على الفور حرمة الترك الذى هو ضده، و الحرمة حكم النهى، فكان موجب النهى عن ضده بحكمه.

يوضحه: أن الأمر طلب الايجاد للمأمور به على أبلغ الجهات، و الاشتغال بضده يعدم ما وجب بالأمر، و هو الإيجاد، فكان حراما منهيا عنه بمقتضى حكم الأمر، و لهذا يستوى فيه ما يكون له ضد واحد أو ما يكون له أضداد، لأنه بأى ضد اشتغل يفوت ما هو المطلوب، ألا ترى أنه إذا قال لغيره: اخرج من هذه الدار، سواء اشتغل بالقعود فيها أو الاضطجاع أو القيام يفوت ما أمر به و هو الخروج.

و أما النهى فانه للتحريم، أى أن النهى لا ثبات الحرمة و اعدام المنهى بألغ الوجوه، فإذا كان له ضد واحد لا يمكن اعدام المنهى عنه الا باتيان ضده، فيكون النهى حينئذ أمرا بضده، و إذا كان له أضداد لا يوجب أمرا بواحد منها، لأن الأمر بالضد الما يثبت ههنا ضرورة النهى، و الها ترتفع بثبوت الأمر بضد واحد، فلا يجعل أمرا بجميع الأضداد. ثم لا يمكن اثبات الأمر بضد واحد أيضا، لأن بعض الأضداد ليس بأولى من البعض. اه.

أنظر: أصول السرخسى (٩٦/١)، أصول البزدوى (١/ ٣٣٠)، كشف الأسرار (٢/ ٣٣٠)، ميزان الأصول (ص ١٤٧)، التبيين (١/ ٥٣٠)، كشف الأسرار على المنار (١/٣/١)، العدة (٣٦٧/٢)، إرشاد الفحول (٢/ ٢/١)، البرهان (١/ ٢٥٠).

(١) (أند) ساقطة من الأصل، ب.

(۲) و هو مذهب السرخسى، و القاضى أبى زيد، و الرازى و صدر الإسلام، و فخر الإسلام و من تابعهم من المتأخرين، و هو مختار المصنف.

أنظر: أصول السرخسى (٩٧/١)، أصول البزدوى (٣/ ٣٣٠)، التقويم لوحة (٢/ ٢/أ)، إرشاد الفحول (٣٠٤/٢/١)، للحصول (٣٣٤/٢/١)، تيسير التحرير (٣٦٣، ٣٦٣)، شرح الكوكب المنيسر (٣٣/٣)، البسرهان (١/ ٢٥٠)، التوضيح على التنقيح (١/ ٤٢٢)، التبيين (١/ ٥٣١ ـ ٥٣٢)، التحقيق

ينبغى أن لا يكون له أثر فى الضد أصلا الا انا أثبتنا كراهة (۱) الضد ضرورة لأن المأمور بالتحرك لو كان مطلق فى ضده و هو السكون يبقى مطلقا فى ترك التحرك ضرورة، فلا يحصل المأمور به، (۲) فكان من ضرورة الأمر بالشىء صيرورة ضده منهيا، لكن الشابت به ذا الطريق يكون بطريق الاقتضاء/فيكون (۱۳۳/أ) ضروريا، فلا يساوى المقصود، فيشبت به الأدنى، و هو الكراهة. فلهذا قلنا انه يوجب كراهة ضده، و لا نقول: انه يوجب كراهة ضده ".

قوله (و فائدة هذا الأصل أن تحريم الضد (٤) لما لم يكن مقصودا بالأمر) إلى آخره ... يعنى فائدة هذا الأصل ما ذكرنا أن الأمر بالشىء يقتضى كراهة ضده. ان التحريم لما لم يكن مقصودا بالأمر (٥) \_ لأنه لا يجاب الفعل، لا لتحريم الضدّ، فلم يجعل مباشرة ضد المأمور به حراما مفسدا لأداء (٢) المأمور به، لأن التفويت حرام،

<sup>(</sup>۳) فى جميع النسخ: استبدلت (كراهة) بـ(حرمة)، لعل الصواب ما أثبته لأنه ذكر فيما سبق أنه يقتضى كراهة ضده. و لا داعى هنا لذكر الحرمة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (به) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) لأن الإيجاب أقوى من الاقتضاء، لأنه الها يستعمل فيما إذا كان الحكم ثابتا بالعبارة، أو الإشارة، أو الدلالة، فيقال: النص يوجب ذلك فأما إذا كان ثابتا بالإقتضاء، فلا يقال: يوجب، بل يقال: يقتضى. أنظر كشف الأسرار (۲۰/۳۳).

و انظر أدلة القائلين بكراهة الضد: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (77/7)، أصول السرخسى (77/1)، كشف الأسرار على المنار (10/1)، التقويم لوحة (77/1)، فتح الغفار بشرح المنار (3/1)، التبيين (37/1).

<sup>(</sup>٣) في ج، د: استبدلت (تحريم الضد) بـ(التحريم).

<sup>(</sup>ن) في ج، د: استبدلت (تحريم الضد) بـ(التحريم).

<sup>(°) (</sup>إلى آخره ... يعنى فائدة هذا الأصل ما ذكرنا أن الأمر بالشيء يقتضى كراهة ضده. التحريم لما لم يكن مقصودا بالأمر) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>١) في الأصل: للأداء.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ قسم التحقيق

فإذا (١) لم يفوته كان مكروها ، لأن الشابت بطريق الاقتضاء ثابت بالضرورة ، فيتقدر بقدر الضرورة ، و لا ضرورة إلى القول بالحرمة عند انعدام التفويت. فلهذا قلنا: إذا كان الاشتغال (٢) بالضد يفوت الأمر بأن قعد على الثانية (٣) و لم يقم يحرم ، أما إذا قعد ثم قام لا تفسد صلاته ، و لكنه يكره ، لأنه لا يفوت (١) الأمر ، (٥) لكنه آخر (٢) المأمور به و هو القيام (٧). و حكم النهى على هذه الأقاويل.

- (۱) في جه، د: فأما إذا.
- (٢) في الأصل: الاستعمال.
  - <sup>(٣)</sup> في الأصل: الثالثة.
  - (<sup>1)</sup> في جه، د: لم يفوت.
- (ه) (الأمر) ساقطة من ج.
  - (١) في الأصل: أخذ.
- (V) هذا بخلاف الصوم، فانه فرض ممتد إلى الليل، يفسد بوجود ضده بالأكل أو الشرب أو الجماع لانتفاء الامتداد.

و قال صاحب التحقيق: سياق كلام المصنف ينزع إلى ما ذهبت إليه العامة فى التحقيق، لأنهم بنوا حرمة الضد على فوات المأمور به أيضا كما بين الشيخ رحمه الله، فلا يظهر الخلاف معهم الا فى الأمر المطلق، لأن الواجب المضيق على الفور بالاتفاق، مثل الصوم، فيفوت المأمور به بالاشتغال بضده فى أى جزء حصل من أجزاء الوقت، فيحرم بالاتفاق، و الواجب الموسع مثل الصلاة على التراخى بالاتفاق، فلا يحرم الضد الا عند تضيق الوقت، لأن التفويت لا يتحقق قبله، و يكون مكروها على ما اختاره الشيخ صاحب المتن، و ينبغى أن لا يكون مكروها إذا لم يكن التأخير مكروها لعدم تأديته إلى أمر حرام أو مكروه.

فأما الأمر المطلق: فعلى التراخى عندنا كالموسع، وعلى الفور عند بعضهم كالمضيق، فلا يحرم الضد عندنا العدم التفويت، و يكره على ما اختاره صاحب المتن، فكان ينبغى أن تكون الكراهة على تقدير كراهة التأخير، و عند بعضهم: يحرم الضد لفوات المأمور به. و الخلاف في التحقيق راجع إلى أن الأمر المطلق على التراخى أم على الفور؟

ثم قال عبد العزيز البخارى: و لم ينكشف لى سر هذه المسألة. و قال علاء الدين السمرقندى: هذا فصل مشكل. و اعلم أن هذا الخلاف في الأمر و النهى الها يصح على قول من يجعل الأمر للوجوب (و أما على قول من لم يجعل الأمر للوجوب) (١) فانه لا يجعل لفظ الأمر دليلا على كراهة ضده، و كذا في جانب النهى، (و الله أعلم) (٢).

أنظر: التحقيق، لوحة (١١١٧أ ـ ب)، كشف الأسرار (٣٣٤/٢ ـ ٣٣٥)، ميزان الأصول (ص ١٦٠)، التبيين (٣٣/١)، الوافى، لوحة (٨٦/ب).

<sup>(</sup>۱) ساقطة من جميع النسخ، و قد صححته من الوافي، أنظر لوحة (۸۷أ).

ا ساقطة من الأصل، ب.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه ٤

## فصل فى بيان أسباب الشرائع

إعلم بأن أصل الدين و فروعه مشروعة بأسباب جعلها الشرع أسبابا لها كالحج بالبيت، و الصوم بالشهر، و الصلاة بأوقاتها، و العقوبات بأسبابها، و الكفارات التى هى دائرة بين العبادة و العقوبة بما يضاف إليه من سبب متردد بين الحظر و الإباحة، و المعاملات بتعلق البقاء المقدور بتعاطيها و الايمان بالأيات الدالة على حدوث العالم، و انما الأمر لإلزام أداء ما وجب علينا بسببه السابق كالبيع، يجب به الثمن، ثم يطالب بالأداء، و دلالة هذا الأصل إجماعهم على وجوب الصلاة على النائم و المجنون و المغمى عليه إذا لم يزدد الإغماء و الجنون على يوم و ليلة، و انما يعرف السبب بنسبة الحكم إليه و تعلقه به، لأن الأصل في إضافة الشيء إلى الشيء أن يكون سببا له، و انما يضاف إلى الشرط مجازا و كذا إذا لازمه فتكرر بتكرره دل أنه مضاف إليه.

و فى صدقة الفطر انما جعل الرأس سببا و الفطر شرطا مع وجود الإضافة إليهما، لأن وصف المؤونة يرجع كون الرأس سببا و تكرر الوجوب بتكرر الشرط بمنزلة تكرر وجوب الزكاة بتكرر الحول، لأن الوصف الذى لأجله كان الرأس سببا و هو المؤونة يتجدد بمضى الزمان كما أن النماء الذى لأجله كان المال سببا لوجوب الزكاة يتجدد بتجدد الحول، و يصير السبب بتجدد الوصف بمنزلة المتجدد بنفسه، و على هذا تكرر العشر و الخراج مع اتحاد السبب، و هو الأرض النامية فى العشر حقيقة بالخارج، و فى الخراج حكما بالتمكن من الزراعة.

فصل فى (بيان) (١) أسباب الشرائع (٢) إعلم بأن المراد بالأمر طلب الأحكام المشروعة بأسبابها، فلابد

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل، ب، ج، و زيادة من د و كذا في المتن.

<sup>(</sup>٢) (فصل في بيان أسباب الشرائع) ساقطة من جـ.

من بيان أسباب الشرائع<sup>(۱)</sup>.

و قد ذكرنا أن نفس الوجوب ثبت بالسبب، و وجوب الأداء بالخطاب و هما غيران، إذ بالأول يثبت الشغل، و بالثاني التفريغ.

و أراد بأصل الدين الإيمان، و بفروعه العبادات البدنية و المالية و الكفارات و الحدود (٢٠).

إعلم أن المصنف رحمه الله لما فرغ من ذكر الأمر و النهى، و موجبهما و حكم موجبهما، وصفه موجبهما، و حكم ضدهما استدعى ذلك ذكر فائدة ورود الأمر، و هى: طلب تفريغ الذمة، لأنه يقتضى الشغل، فلا بد من أسباب الشغل، و هذا الفصل لبيان ذلك.

و المراد من الأسباب هنا: لعلل الشرعية، لأن السبب الحقيقى لا يضاف إليه الحكم، فلا يوجب شيئا.

و قال عامة أصحاب الحنفية و بعض أصحاب الشافعى و عامة المتكلمين أن لأحكام الشرع أسبابا تضاف إليها، و الموجب للحكم فى الحقيقة و الشارع له هو الله تعالى دون السبب، لأن الإيجاب إلى الشرع دون غيره، و هو اختيار أبى منصور الماتريدى.

و قال جمهور الأشعرية: للعقوبات و حقوق العباد أسباب يضاف وجوبها إليها، فأما العبادات فلا تضاف إلا إلى إيجاب الله تعالى و خطابه.

و أنكر بعضهم الأسباب أصلا و قالوا: الحكم في المنصوص عليه يثبت بظاهر النص، و في غير المنصوص عليه يتعلق بالرصف الذي جعل علة و يكون ذلك أمارة لثبوت الحكم في الفرع بإيجاب الله تعالى و اثباته متمسكين في ذلك بأن الموجب للأحكام و الشارع لها هو الله جل جلاله كما أن موجب الأشياء المحسوسة و خالقها هو الله سبحانه وصفة الايجاب صفة خاصة له، لا يجوز اتصاف الغير بها.

أنظر: الوافى، لوحة (١٨٧أ)، التحقيق (١١٨٨أ)، كشف الأسرار (٢/ ٣٣٩ ـ ٣٤٠)، التبيين (١/ ٥٣٠ ـ ٣٤٠).

<sup>(</sup>۱) أى بيان الطرق التى تعرف بها المشروعات و تثبت بها. كذا فى التحقيق، لوحة (١١٨/أ)، كشف الأسرار (٣٣٩/٢).

<sup>&</sup>quot; أنظر: التقويم، لوحة (٢٧/أ)، التحقيق لوحة (١١٩/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

قوله (بأسباب جعلها الشرع (۱) أسبابا لها) (۲) و هذا لما عرف أن العلل الشرعية علل جعلية، بخلاف العلل العقلية، و الوجوب في الحقيقة/بإيجاب (۱۳ (۱۳۳)) الله تعالى، لا أثر للأسباب في ذلك كما أن الوجود بإيجاد الله تعالى لا شريك له في الإيجاب كما لا شريك له في الإيجاد، و هذا مذهب أهل السنة والجماعة.

و عند المعتزلة: (يجوز إضافة الإيجاد إلى غير الله تعالى، فان العباد خالقون لأفعالهم الاختيارية) (١) و يجوز أيضا) (١) إضافة الإيجاب إلى غير الله تعالى، و هو عندهم العقل (٢).

- (١) أي الشارع، كذا في التحقيق، اللوحة نفسها.
  - <sup>(۲)</sup> أى لتلك الفروع و الأصل.
- و المراد بـ (الأسباب) العلل، لأنها هى الموجبة للأحكام ظاهرا، لكن المشايخ اختاروا لفظ السبب لأنه أعم، و لأن هذه الأسباب فى الحقيقة أمارات على إيجاب الشارع الذى هو غيب عنا، لا أنها موجبة فى الحقيقة بذواتها، لأن الوجوب حادث، فلا بد له من محدث، و لا محدث الا الله تعالى لاستحالة صفة الاحداث لغيره، الا أنه جعل الأسباب أمارات على الإيجاب تيسيرا على العباد لكون الإيجاب غيبا عنا فيضاف الإيجاب إليه مجازا، لا حمّيقة كما سيذكره الشارح.
- أنظر: التحقيق، اللوحة نفسها، كشف الأسرار (٢/ ٣٤١)، التبيين (١/ ٥٣٦ ـ ٥٣٦).
  - " في الأصل، ب، د: في إيجاب.
    - " ساقطة من الأصل، ب.
      - (ه) مزیدة من ج.
- البدو لى أن نسبة هذا القول إلى المعتزلة بعيدة عن الحقيقة على ما اطلعت على كتبهم، وها أنا ذا أنقل نصين من كلامهم، أحدهما للقاضى عبد الجبار، و الثانى لأبى حسين البصرى.
- قال القاضى عبد الجبار لنفى تعريف العلة بالموجب و المؤثر بذاته: ان المطلوب بالقياس السمعى معرفة أحكام الفعال التى يختارها المكلف و ما يتصل بها. فلا يجوز إذا كان مبنيا على علة أن تكون العلة فى حكم العلل الموجبة، لأن ذلك

۵۶۸ مسرح للنتخب

و عندنا: الوجوب بإيجاب الله تعالى، لا أثر للأسباب فى ذلك الا أن الشرع جعلها أسبابا تيسيرا للأمر على العباد لكون الإيجاب غيبا عنا حتى نتوصل إلى معرفة الواجبات بمعرفة الأسباب الظاهرة.

فسبب<sup>(۱)</sup> وجوب الحج البيت، (۲) فلهذا يضاف إليه، قال الله تعالى: "و لله على الناس حج البيت" (۳) و الوقت شرطه، و لهذا لا يتكرر بتكرره (٤) و كذا

ينقض ما قدمناه من الغرض، لأن كونه مسكرا لو أوجب الامتناع من شربه كايجاب العلم كون العالم عالما لبطل التكليف و التعبد. أنظر المغنى (الشرعيات) للقاضى عبد الجبار بن أحمد المعتزلى، المؤسسة العامة للتأليف و الترجمة و النشر (٧١/ ٢٩١).

و قال أبو الحسين البصرى حينما يجيب عن قول القائلين بأنه لو كانت للشرعيات علل لكانت كالعلل العقلية في الاستحالة إنفكاكها من أحكامها في كل حال.

قال فى الجواب: انهم جمعوا بين العلل العقلية و الشرعية من غير جامع... أما العلل الشرعية فانها اما أن تكون وجه المصلحة و اما أن تكون امارة يصحبها وجه المصلحة. فان كانت وجه المصلة فمعلوم أن وجه المصلحة يجوز أن يقتضى المصلة بشرط يختص بعض الأزمان دون بعض... و لهذا اختلف شرائع الأنبياء وصح نسخ العبادات، فلم يمتنع أن يكون الشرط فى كون العلل الشرعية موجبة للمصلحة، لا يحصل قبل الشريعة، فلا تثبت المصلحة قبل الشريعة.

فإن قيل: عاذا تعلمون تعلق الحكم بالعلة الشرعية؟

قيل: بتعلق النبى على السلام الحكم عليها اما نصا و اما تنبيها كما نعلم تعلق الحكم بالاسم بتعلق النبى عليه السلام الحكم عليه و ذلك غير حاصل قبل الشريعة، فلم يثبت قبل الشريعة. أنظر المعتمد (٧١٤/٢ ـ ٧١٥).

<sup>(</sup>۱) في ج: و سبب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر: التقويم، لوحة (۲۸/ب)، أصول السرخسى (۱/۵/۱)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳۵۲/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۸۰)، التحقيق لوحة (۱/۱۹۸)، التبيين (۱/۵۳۸)، الوافى لوحة (۸۷/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة آل عمران (۹۷).

<sup>(</sup>t) و ليس الوقت بسبب للوجوب.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٩٤٥

الاستطاعة شرط، (۱۱) لأنه يصح الأداء دونه من الفقير، و لو كان سببا لما صح، و لم ينسب إليه، و لا يتكرر بتكرره.

و سبب وجوب الصوم شهود الشهر، و لهذا أضيف إليه، و يتكرر بتكرره (<sup>11</sup>) و لم يجز الأداء قبله، و جاز بعده و إن كان الخطاب متأخرا كما في المسافر، فانه (<sup>11</sup>) لو صام يقع فرضا، إلا عند القاضي الإمام أبي زيد الدبوسي و فخر الإسلام () (<sup>12</sup>) البزدوي (رحمهما الله) (<sup>10</sup>) سبب الوجوب أيام شهر رمضان دون

و لا يقال: بدخول شوال يدخل الوقت، و يتأخر الآداء إلى يوم عرفة فعرفنا ان الوقت سبب للوجوب، إذ لو لم يكن سببا له لم يكن إضافة الوقت إليه مفيدا، و يقال: أشهر الحج كما ياقل: وقت الصلاة فعرفنا أنه سبب فيه. و هذا لأن عندنا يجوز الأداء كما دخل شوال، و لكن هذه عبادة تشتمل على أركان بعضها مختص بوقت ومكان، و بعضها لا يختص. فما كان مختصا بوقت أو مكان لا يجوز في غير ذلك المكان، و ما لم يكن مختصا بوقت فهو جائز في جميع وقت الحج، (...) حتى من أحرم في شوال و طاف و سعى في شوال كان سعيه معتدا به حتى لا يلزمه اعادته يوم النحر، لأن السعى غير مؤقت فجاز أداؤه في أشهر الحج. و أما الوقوف مؤقت فلم يجز أداؤه قبل وقته كما لا يجوز طواف الزيارة يوم عرفة، لأنه مؤقت بيوم النحر، و أداؤه قبل وقته كما لا يجوز طواف الزيارة يوم عرفة، لأنه مؤقت بيوم النحر، و السجود ترتب على الركوع، فلا يعتد به قبل الركوع. و لا يدل ذلك على أن السجود ترتب على الركوع، فلا يعتد به قبل الركوع. و لا يدل ذلك على أن الوقت ليس بوقت الأداء.

و بهذا تبين أن الوقت ليس بسبب للوجوب، و لكنه شرط جواز الأداء و وجوب الأداء فيه. كذا قال السرخسى (١/٥٠١)، و انظر أيضا أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٥٢/٢)، التحقيق لوحة (١١٩٨أ ـ ب).

<sup>(</sup>۱) (شرط) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) أنظر: التقويم لوحة (۱/۲۸)، أصول السرخسى (۱۰۳/۱)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳٤٩/۲)، التحقيق لوحة (۱۱۹۸)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۸۰)، التبيين (۱/۳۹)، الوافى لوحة (۸۷/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (فانه) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> (على) مزيدة من جـ.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، ب.

الليالى، لأن الوقت متى جعل سببا كان ظرفا صالحا للأداء، و الليل لا يصلّح، (١١) فكل يوم سبب لصومه على حدة (٢٠).

و عند شمس الأثمة السرخسى (رحمه الله) (٣) الأيام و الليالى فى السببية سواء، لأن الرواية محفوظة، ان من كان مفيقا فى أول ليلة من الشهر ثم جن قبل أن يصبح، و مضى الشهر و هو مجنون ثم أفاق يلزمه القضاء و لو لم يتقرر السبب فى حقه (٤) عا شهد من الشهر فى (حال) (٥) الإفاقة لم يلزمه (٢) القضاء (٧).

<sup>(</sup>۱) فعلم أن اليوم سببه بدلالة نسبته إلى و تعلقه به ، و تعليق الحكم بالشيء شرعا دليل على أنه سببه، هذا هو الأصل في الباب. كذا قال فخر الإسلام. أنظر (٢/ ٣٤٩).

۲۱ كذا قال القاضى أبو زيد الدبوسى. أنظر التقويم، لوحة (۲۸/أ).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في جـ: حقهما.

<sup>°&#</sup>x27; ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في الأصل، ب: لما يلزمه.

<sup>(</sup>v) قال السرخسى رحمه الله: ظن بعض المتأخرين عمن صنف فى هذا الباب أن سبب الوجوب أيام الشهر دون الليالى، لأن صلاحية الأداء مختص بالأيام.

و هذا غلط عندى، بل فى السببية للوجوب الأيام و الليالى سواء فان الشهر اسم لجزء من الزمان يشتمل على الأيام و الليالى، و انما جعله الشرع سببا لإظهار فضيلة هذا الوقت، و هذه الفضيلة ثابتة لليالى و الأيام جميعا.

و أجاب صاحب التحقيق عن كلام السرخسى و قال: ان شرف الليالى باعتبار شرعيته فى أيامها، فكان شرفها تابعا لشرف الأيام، أو شرفها باعتبار أنها أوقات لقيام رمضان، و كلامنا \_ و هو كلام أبى زيد و فخر الإسلام \_ فى شرفى حصل باعتبار السببية، و ذلك بأن يكون محلا للأداء.

فاما عدم سقوط الصوم عن المجنون الذي لم يفق الا في جزء من الليل فلأنه أهل للوجوب مع الجنون، الا أن الشرع أسقط عنه عند تضاعف الواجبات دفعا للحرج، و اعتبر الحرج في حق الصوم باستغراق الجنون جميع الشهر، فلم يوجد. أنظر: أصول السرخسي (١٠٤/١)، التحقيق لوحة (١٢٢/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٥

و سبب وجوب الصلاة أوقاتها بدليل أنه يضاف إليها فيقال: صلاة الظهر/ صلاة العصر، و يتكرر الوجوب بتكرر أوقاتها (١١). (١٣٤/أ)

و سبب العقوبات ما أضيف إليه، نحو الزنا للرجم و الجلد، السرقة للقطع، و شرب الخمر و القذف للحد، و القتل العمد للقصاص<sup>(۲)</sup>.

و سبب الكفارات ما أضيف إليه من سبب متردد كالفطر فى نهار رمضان و قتل الخطأ (و قتل الصيد) (٣) و اليمين و نحوها، و لهذا لم يجعل المحظور المحض سببا كقتل العمد و اليمين الغموس، لأن الكفارة دائرة بين العقوبة و العبادة، لأنها تؤدى بالتحرير و الصيام و الإطعام، و لم تجب الا أجزية (٤) فجهة العقوبة تستدعى أن لا يكون تستدعى أن يكون السبب متصفا بالجناية، و جهة العبادة تستدعى أن لا يكون موصوفا بها، فجعلنا السبب ما هو الدائر بين هاتين الصفتين (٥).

وسبب المعاملات مثل النكاح و البيع (٢) وغيرهما تعلق البقاء المقدور

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم، لوحة (۲۷/ب)، أصول السرخسى (۱۰۱،۱۰۱)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳٤۷/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۸۰)، التبيين (۵۳۷/۱)، الوافى لوحة (۸۷/ب).

نانها شرعت جزاء على الجنايات، فكانت الجنايات هى المؤثرة فى إيجابها، فكانت أسبابا لها. كذا فى التحقيق، لوحة (١٢٠/ب) و انظر أيضا التبيين (١/ ١٤٥)، أصول السرخسى (١/ ١٠٩)، أصول البزدوى مع كشف (٢/ ٣٥٦)، التقويم لوحة (٢٩/ب).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(\*)</sup> أى لم تجب إلا جزاءً على الأفعال التي توجد من العبد، فيها معنى الحظر، فلم تجب مبتدأة على وجه التعظيم لله تعالى كما وجبت العبادات. أنظر التحقيق، لوحة (١٢٠/ب).

<sup>(</sup>۰) أنظر: التقويم لوحة (۲۹/ب)، أصول السرخسى (۱/۹/۱)، أصول البزدوى (۳۵٦/۲)، التحقيق، لوحة (۲۲/ب)، الوافى، لوحة (۸۹/أ)، التبيين (۱/۱۵)، المغنى في أصول الفقه (ص ۸۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نى ج: البيع و النكاح.

بتعاطيها، (١) أي بتناول هذه المعاملات و مباشرتها، و ذلك لأن الله تعالى حكم ببقاء العالم (٢) إلى مدة، وقد علق البقاء ببقاء الجنس و بقاء النفس، (٣) و بقاء الجنس اغا يكون بالتناسل، و لا يكون التناسل(٤) الا بإتيان الذكور الاناث في موضع الحرث، فشرع الله تعالى له طريقا يتأدى به ما قدر الله تعالى<sup>(٥)</sup> من غير أن يتصل به فساد و ضياع، و هو طريق الازدواج بلا شركة في الوطء، ففي الوطء على التغالب فساد، و في الشركة ضياع النسل، فإن الأب متى اشتبه (١) يتعذر إيجاب مؤونة الولد عليه و ما بالأم قوة كسب الكفاية في أصل الحيلة، فيضيع الولد، و بقاء النفس إلى أجله الها يكون بإصابة المال بعضهم من بعض بقدر (٧) المحتاج إليه لكل شخص، و لا يمكن (٨) أن يتهيأ له (١) الا بأناس آخرين، و بما في أيديهم، فـشرع لذلك أسبابا للإصابة على تراض لما في الغالب و التنازع من الفساد و الله لا يجب الفساد، و لهذا قلنا: إن البيع يفسد مع/الجهالة المفضية (١٣٤/ب) إلى المنازعة، لأن شرعية العقود لقطع المنازعة، فمتى أفضت إلى

في جه: أي المقدور بتعاطيهما.

<sup>(</sup>العالم) مكررة في ج.

<sup>(</sup>و بقاء النفس) ساقطة من ج.

في د، جه: و لا يتناسل.

<sup>(</sup>تعالى) ساقطة من د.

أي متى اشتبه عليه الولد.

قال في التقويم: فإن الأب متى اشتبه عليه الولد بقى على الأم. أنظر: لوحة (٣٠/أ).

في الأصل، ج، د: فقدر.

<sup>(</sup>و لا يمكن) ساقطة من جه، د.

في جه، د: لن يتهيأ له.

وسبب وجوب الإيمان (الآيات الدالة على حدوث العالم)، (٢) أراد به أن حدوث العالم سبب لوجوب التصديق الذي هو فعل العبد، لا أن يكون سببا لوحدانية الله تعالى، لأن ذلك محال (٣).

قوله (و دلالة هذا الأصل اجماعهم) (٤) أي الدليل على أن الأمر لإلزام

<sup>(</sup>۱) ما ذكره الشارح في بيان سبب المعاملات هو معنى ما ورد في التقويم و أصول السرخسى. أنظر التقويم لوحة (٣٠/أ)، أصول السرخسى (١٠٩/١ ـ ١٠٠)، و انظر أيضا: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٥٨/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٨١)، التحقيق لوحة (١٢١/أ ـ ب)، الوافي لوحة (٨٩/ب ـ الفقه (ص ١١)، التبيين (١/١٥٤).

<sup>(</sup>۲) هذا اختيبار أبى زيد الدبوسى و شمس الأثمة السرخسى، و فخر الإسلام البردوى و جلال الدين الخبازى.

و قد صرح صاحب التبيين بأن صاحب الميزان اختار خلاف ذلك. فان عنده سبب وجوب الإيمان: ترادف النعم على العبد من نعمة الحياة و سلامة العقل و البدن و غير ذلك، لأن شكر المنعم واجب، و الوجوب بإيجاب الله تعالى، لكن يعرف بالعقل أن كفران النعم حرام و شكر المنعم واجب، فكانت النعم معرفة له وجوب شكر المنعم لكن بواسطة آلة المعرفة، و هو العقل، و كذا في شسائر العبادات. أنظر التقويم، لوحة (٢٧/ب)، أصول السرخسى (١٠٢/١)، أصول البزدوي (٢/١٠١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٨١)، التبيين (٢/١٥).

ولم أقف فيما بحثت على ما ذكره صاحب التبيين فى ميزان الأصول الا أنه ذكر أن شكر المنعم حسن لعينه، يعرف حسنه بالعقل وحده دون قرينة الشرع. أنظر ميزان الأصول (ص ١٧٨).

<sup>(</sup>۳) قال السرخسى: لا نعنى أن هذه الآيات توجب وحدانية الله تعالى ظاهرا أو حقيقة، و انما نعنى أنها فى الظاهر سبب لوجوب التصديق و الإقرار على العبد. أنظر أصول السرخسى (٢/١/١)، انظر أيضا التحقيق لوحة (٢٢١/ب)، الطافى (٢/١، ١/١ ـ ب)، التبيين (١٥٤٥).

<sup>(</sup>د) (اجماعهم) ساقطة من ب، ج، د.

٤٥٥\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الأداء، و الوجوب يضاف إلى السبب () (١) وجوب الصلاة على النائم و المغمى عليه النائم و المغمى عليه (٢) و الخطاب غير موجود في حقهما ، (٣) لأن أهلية (١) الخطاب منعدمة ، لأنها بالعقل تكون ، الا ترى إلى قول الشاعر:

و من البلية عذل من لا يرعوى عن جهله و خطاب من لا يفهم (٥) و الدليل على الوجوب: انا أوجبنا القضاء عليه ما (١) بعد الانتباه و الإفاقة، (٧) و القضاء يعتمد سابقة الوجوب، لأن القضاء اسقاط الواجب بمثل من عنده، فعلى هذا التحقيق معنى قوله تعالى: "و أقيموا الصلاة و آتوا

<sup>(1) (</sup>أي) زيادة من جيمع النسخ: لعل الصواب عدم اثباتها التصحيح المعني.

<sup>(</sup>۲) إعلم أن التمسك بالإجماع و الإلزام به على الخصم انما يستقيم في حق النائم دون المغمى عليه \_ كما ذكره الشارح \_ و المجنون \_ كما ذكره المصنف \_ لأن الصلاة عند الشافعى لا يجب عليهما، حتى لا يجب عليهما القضاء إذا كان الإغماء و الجنون مستوعبا وقت صلاة واحدة إلا إذا كان الكلام مع من أنكر سببية الأوقات للعبادات من أصحاب الحنفية فحينئذ يصح التمسك بالإجماع في حق المجنون و المغمى عليه يضا، و يكون المراد من الإجماع اتفاق علماء الحنفية دون جميع العلماء. كذا في التحقيق أنظر لوحة (١٢٢/ب)، و في كشف الأسرار أنظر (٢٤٢/٢).

<sup>(</sup>۳) عبارة صاحب التحقيق في شرح هذا القول أوضح حيث قال: الدليل على أن نفس الوجوب بالسبب، و وجوب الأداء بالخطاب إجماع الفقهاء على وجوب الصلاة على من لا يصلح للخطاب مثل النائم، و المجنون، و المغمى عليه إذا لم يزدد الإغماء و الجنون على يوم و ليلة حيت أمروا بالقضاء بعد الإنتباه و الإفاقة. أنظر التحقيق، لوحة (٢٢١/أ)، و أيضا التبيين (٢/١٥١)، الوافي لوحة (٢٨١/أ)، المغنى في أصول الفقه (ص ٨٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ج: أستبدلت (أهلية) بـ(أصلية).

<sup>(°)</sup> قاله المتنبى. أعذل: اللوم. يرعوى: يكف. أنظر شرح ديوان المتنبى، وضعه عبد الرحمن البرقوقي (٢٥٤/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (عليهما) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>v) في ج: أستبدلت (الافاقة) بـ(الاقامة).

الزكاة"(١) أى أقيموا الصلاة التى أوجبتها عليكم (بالسبب الذى جعلته سببا لها، و أدوا)(٢) الزكاة التى أوجبتها عليكم، كقول القائل: أد الثمن الذى وجب عليك بسببه، و هو الشراء السابق(٣).

قوله (لأن الأصل فى إضافة الشىء إلى الشىء أن يكون سببا (له) (٤) لأن الإضافة للإختصاص) أى يكون المسبب (٥) مخصوصا بالسبب، و أقوى وجوه الإختصاص إضافة المسبب إلى السبب، لأنه حادث به، يقال: كسب فلان أى حادث له باكتسابه (١٦).

(و انما يضاف إلى الشرط مجازا) (۱) لمشابهة الشرط العلة من حيث أن الحكم يوجد عنده، فصار كالعلة التى يوجد الحكم عندها بها و لهذا يجب الضمان على صاحب الشرط إذا لم يمكن (۸) وجوبه على صاحب العلة و الكلام لحقيقته

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة (٤٣، ٨٣، ١١٠) سورة النساء (٧٧)، سورة النور (٥٦)، سورة المزمل (٢٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>۳) يعنى القضاء لا يجب إلا بدلا عن الفائت، فعرفنا أن الوجوب ثابت فى حقهم بالسبب قبل توجه الخطاب إليهم، إذ لولا الوجوب ما تصور الفوات و القضاء. أنظر: التحقيق لوحة (١٢٢/أ)، كشف الأسرار (٣٤٢/٢)، و أيضا الوافى لوحة (١٩٨/أ)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٨١).

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>٥) في الأصل، ب، د: السبب.

الله أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳٤٣/۲)، التحقيق (۱۲۲/ب)، الوائى (۱۲۰/أ)، التبيين (۱۲۲/۹).

<sup>(</sup>v) هذا الجواب سؤال مقدر، و هو أن يقال: كيف تكون إضافة الشيء إلى الشيء دليل السببية و نحن نجد الإضافة إلى الشرط؟

فقال فى جوابد: و الها أضيف إلى الشرط مجازا، و لا مانع من المجاز لأن طرق الاستعارة مفتوحة. كذا في التبيين (٥٤٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في الأصل، ب، د: لم يكن.

حتى يقوم الدليل على مجازه<sup>(١)</sup>.

ثم الصدقة تضاف إلى الفطر، (٢) و هذا /ظاهر، و تضاف إلى الرأس أيضا (١٣٥/أ) فقال القائل:

زكاة رؤوس الناس ضحوة فطرهم بقول رسول الله () (۳) صاع من البر (ئ) فت عارضت الجهتان، فرجحنا الرأس لما أن الوجوب يتضاعف بتضاعف الرؤوس، و هذا آية السببية، (٥) و كذلك وصف المؤنة يرجح الرأس في كونه سببا، لأن المؤنة الما تجب عن الرؤوس، لأن مؤنة الشيء سبب بقائه، يقال: مانه يمونه قام بكفايته، كذا في المغرب، (١) و يقال: مؤنته على فلان أي ما يحتاج إليه في

أنظر: أصول السرخسي (١٠٧/١).

زكاة رؤوس الناس ضحوة فطرهم بقول رسول نصف صاع من البر و رأسك أعلى قيمة فتصدقى بفيك على العشاق صاعا من الدر و لم ينسبوه إل يقائله. أنظر التحقيق، لوحة (١٩٨/أ)، الوافى لوحة (١٩٨/أ)، التبيين (١/٨١).

<sup>(</sup>۱) و كذا قال صاحب الوافي، أنظر لوحة (۹۱/أ).

<sup>(</sup>۱) قول المصنف (رفى صدقة الفطر) جواب سؤال مقدر، وهو أن يقال: أن الإضافة فى صدقة الفطر كما أضيفت إلى الرأس، أضيفت إلى الفطر بل الإضافة إلى الفطر أكثر، فلم جعلتم الرأس سببا، و الفطر شرطا دون العكس؟ بيان الإضافة إلى الفطر ظاهر، و بيان الإضافة إلى الرأس قول القائل \_ المذكور فى الشرح \_ كذا فى التبيين، أنظر (٢٧/١) \_ ٥٤٨)، و أيضا التحقيق لوحة (٢٩٨/أ). الوافى لوحة (٢٩٨/أ).

<sup>(</sup>٣) (صلى الله عليه و سلم) زيادة من الأصل، ج، د. و ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۱) ذكر صاحب التحقيق و صاحب الوافى هذا البيت كما هو فى الشرح و ذكره صاحب التبيين كما يلى:

<sup>(</sup>۰) قال السرخسى: إنما جعلنا الفطر شرطا و الرأس سببا مع وجود الإضافة إليهما، لأن تضاعف الواجب بتعدد الرؤس دليل محكم على أنه سبب و الإضافة دليل محتمل، فقد بينا أن الإضافة قد تكون إلى الشرط مجازا.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> المغرب فى ترتيب المعرب منصف للإمام أبى الفتح ناصر بن العبد السيد ابن على المطرزي، الفقيه الحنفى الخوارزمى، ولد سنة ٥٣٨هـ و توفى سنة ٦١٦هـ.

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_٧٥٥

بقائه على فلان، و الرأس هو الموصوف بالبقاء دون الفطر، و لهذا قلنا: انها عبادة فيها معنى المؤنة (۱) حتى لو كان للصبى مال يؤدى صدقة الفطر من ماله، (۲) و يدل على هذا قوله عليه السلام "أدوا عمن قونون" (۳) لأن كلمة "عن" لانتزاع الشىء عن الشىء، فإما أن يكون سببا ينتزع الحكم عنه، أو محلا يجب الحق عليه، ثم يؤدى عنه، و بطل الثانى لاستحالة الوجوب على الصبى و الكافر، فتعين الأول، و كأنه قال: "أدوا بسبب من في مؤنتكم" فهذا يرجح الرأس في كونه سببا". (٤)

قوله (و تكرر الوجوب بتكرر الفطر) جواب اشكال، و هو أن يقال: ان الشيء

قاله ابن خلكان.

أنظر معنى "المؤنة" فى المغرب (ص ٤٣٦). و قال فى التعريفات: مؤنة: اسم لما يتحمله الإنسان من ثقل النفقة التى ينفقها على من يليه من أهله و ولده، و قال كوفيون المؤنة مفعلة، و ليست مفعولة، فبعضهم يذهب إلى أنها مأخوذة من "الأودن" و هو الثقل، و قيل: هو من "الأين". أنظر (ص ١٩٦٦).

<sup>(</sup>١) هذا معنى ما قاله السرخسى. أنظر (١٠٧/١).

<sup>(</sup>۲) و الجمهور على أنه لا تجب على المرء في أولاده الصغار إذا كان لهم مال زكاة فطر، و به قال الشافعي و أبو حنيفة و مالك، و قال الحسن هي على الأب، و ان أعطاها من مال الابن فهو ضامن. أنظر بداية المجتهد (۲۷۹/۱).

<sup>(</sup>۳) لأم أقف لعيه بهذا اللفظ. و الذي يقرب من هذا اللفظ ما رواه البيهقى و الدارقطنى عن ابن عمر ضير الله عنه أنه قال: أمر رسول الله صلى الله عليه و سلم بصدقة الفطر عن الصغير و الكبير و الحر و العبد عمن تمونون.

قال البيهقى: إسناده غير قوى و الله أعلم.

و قال الدارقطنى: و ليس بقوى، و الصواب موقوف.

أنظر سنن البيهقى (١٦/٤)، سنن الدارقطنى، كتاب زكاة الفطر (١٤١/٢) نصب الراية (٤١٢/٣)، ٤١٣).

<sup>(</sup>۱۰ أنظر: التقويم لوحة (۲۹/ب)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲/ ۳۵۰، ۱۵۰، ۳۵۱)، أصول السرخسى (۱۰۷/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص (۳۵۲)، التحقيق لوحة (۱۹۸أ ـ ب)، الوافى لوحة (۱۹۸أ ـ ب)، التبيين (۱۸۸۱، ۵۵۹، ۵۵۰).

إذا لزم (۱) الشيء و تكرر بتكرره يدل عليه أنه سببه، (۲) و قد تكرر الوجوب بتكرر (۱) الفطر مع اتحاد الرأس، فدل أن الفطر سبب، فقال: إن تكرر الوجوب لا بتكرر (۱) الفطر بل () (٤) بتكرر السبب، و هو الرأس، و هو و إن كان متحدا حقيقة لكنه جعل متكررا تقديرا بتجدد المؤنة، (٥) كالمال الواحد جعل متكررا حكما بتكرر الحول لما أن المال انها صار سببا باعتبار النماء و الحول الممكن للاستنماء المشتمل (١) على الفصول الأربعة أقيم مقامه لأن الظاهر تفاوت الأسعار فيها، و النماء صفة المال، فجعل المال كالمتكرر حكما لتكرر صفته (و على هذا (٨) تكرر (١) العشر و الخراج/مع اتحاد السبب) ( ١٣٥/ ب) و سبب وجوب العشر و الخراج الأرض، و خراج الأرض، و خراج الأرض، و

<sup>(</sup>۱) في الأصل، ب: لزمد.

<sup>(</sup>۲) في ب: ان سببه، و في ج: على أنه سبب له.

<sup>(</sup>۳) في د: لا يتكرر.

<sup>(</sup>بتكرر) زيادة من د. (بتكرر)

<sup>(°)</sup> قال السرخسى: تكرر الوجوب بتكرر الفطر فى كل سنة بمنزلة وجوب الزكاة بتكرر الحول، فان الوصف الذى لأجله كان الرأس موجبا \_ و هو المؤنة \_ يتجدد بمضى الزمان، كما أن النماء الذى كان المال لأجله سببا للوجوب يتجدد بتجدد الحول. أنظر (١٠٧/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: أستبدلت ( لل ) بـ ( كما ).

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> في جـ: للمشتمل.

<sup>(</sup>A) أى على هذا الطريق الذى ذكرنا أن السبب بتجدد الوصف يصير كالمتجدد حكما. كذا في التحقيق، لوحة (١٢٣/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل، ب: أستبدلت (تكرر) بـ(يكون).

<sup>(</sup>۱۰) قال فى كشف الأسرار: إعلم أن سبب وجوب العشر عند الحنفية هو الأرض النامية باعتبار النامية باعتبار التمكن من طلب النماء بالزراعة.

و أما عند الشافعى: الخارج سبب وجوب العشر، و الأرض سبب وجوب الخراج حتى انهما يجتمعان في أرض واحدة ان كانت الأرض خراجية لأن العشر يتعلق

فى العشر و الخراج معنى مؤنة الأراضى لأنهما سببا بقاء الأراضى فى أيدى المسلمين. أما فى الخراج بواسطة الصرف إلى المقاتلة الذابين عن حريم الدين بالقتال، إذ لو لم تكن منعة لأخذه الكفار من الإمام. و أما فى العشر، فلأنه تصرف إلى الفقراء الذين يدفعون البلايا بالأدعية، قال عليه السلام: "إنما تنصرون بضعفائكم" (١) و قال عليه السلام: "الصدقة ترد البلاء". (٢)

بالخارج و يتكرر بتكرره و لهذا لا يجوز تعجيله و لو كان الأرض هى السبب لجاز تعجيله كالخراج، و الكازكاة قبل الحول. أنظر: أصول السرخسى (١٠٨/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٥٣/٢)، شرح فتح القدير (٣١/٦)، رد المختار (١٧٧/٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائى عن مصعب بن سعيد عن أبيه بلفظ: "الها ينصر الله هذه الأمة بضعيفها بدعوتهم و صلاتهم و اخلاصهم". كتاب الجهاد باب الاستنصار بالضعيف (٢٥/٦). و ذكره السيوطى في الجامع الصغير، و قال: حديث صحيح (١/١).

و قال المناوى: و هكذا رواه الطبراني، و أبو نعيم، و الديلمي. فيض القدير (١١/٣).

<sup>(</sup>۲) لم أعثر على هذا الحديث. و ورد فى كشف الخفاء: صدقة القليل تدفع البلاء الكثير. و قال العجلونى: قال فى التمييز كالمقاصد معناه صحيح، و ليس بحديث. و أقول: المشخور على الألسنة: صدقة قليلة تدفع بلايا كثيرة، و ليس بحديث أيضا. و بعضهم يزيد فيه: و صاحبها لا يعلم و لا يدرى. اه

و ذكر السيوطى فى الجامع الصغير: صدقة المرء المسلم تزيد فى العمر، و تمنع ميتة السوء، و يذهب الله بها الفخر و الكبر. (أخرجه) أبو بكر بن مقسم فى جزئه عن عمرو بن عوف. و قال المناوى: خرجه الطبراني و الديلمي عن عمرو المذكور باللفظ المزكور من هذا الوجه.

و روى الترمذى عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إن الصدقة لتطفئ غضب الرب و تدفع ميتة السوء."

قال الترمذي: حديث غريب من هذا الوجه.

أنظر: كشف الخفاء (٣٠/٢)، الجامع الصغير (٩٤/٢)، فيض القدير (٩٤/٤)، سنن الترمذي، أبواب الزكاة، باب ما جاء في فضل الصدقة (٨٦/٢).

٠٠ هرح للنتخب

#### فصل

# في العزيمة و الرخصة

العزيمة في أحكام الشرع اسم لما هو أصل منها غير متعلق بالعوارض.

و الرخصة اسم لما هو بنى على أعذار العباد. و العزيمة أقسام أربة: فرض، و واجب، و سنة، و نفل.

فالفرض ما ثبت وجوبه بدليل لا شبهة فيه، و حكمه اللزوم علما و تصديقا بالقلب و عملا بالبدن حتى يكفر جاحده و يفسق تاركه بلا عذر.

و الواجب ما ثبت وجوبه بدليل فيه شبهة، و حكمه اللزوم عملا بالبدن لا علما باليقين حتى لا يكفر جاحده، و يفسق تاركه إذا استخف بأخبار الأحاد، فأما متأولا فلا

و السنة الطريقة المسلومة في الدين، و حكمها أن يطالب المرء باقامتها من غير افتراض و لا وجوب، لأنها طريقة أمرنا بإحيائها، فتستحق اللائمة بتركها.

و السنة نوعان: سنة الهدى، و تاركها يستوجب اساءة و كراهة، و الزوائد، تاركها لا يستوجب اساءة و كراهة و قعوده و لباسه، و على هذا تخرج الألفاظ المذكورة في باب الأذان من قوله: يكره، أو قد أساء أو لا بأس به، و حيث قبل يعيد فذلك من حكم الوجوب.

و النفل اسم للزوائد و نوافل العبادات. و زوائد مشروعة لنا لا علينا. و حكمه أنه يثاب المرء على فعله، و لا يعاقب على تركه و يضمن بالشروع عندنا، لأن المؤدى صار لله تعالى تسمية لا فعلا، ثم وجب لصيانته ابتداء الفعل فلأن يجب لصيانة ابتداء الفعل بقاؤه أولى.

# (فصل في العزيمة و الرخصة)<sup>(۱)</sup>

ثم أحكام أقسام الكتاب على نوعين: عزيمة و رخصة. فلا بد من بيانهما.

<sup>(</sup>۱۱) لما ذكر المصنف رحمه الله المشروعات، وهي أربع: عبادات، و معاملات و كفارات، و عقوبات بدأ في هذا الفصل بتقسيم المشروعات التي هي عبادات، لأنها هي الأولى منها. كذا قال صاحب الوافي. أنظر لوحة (۹۱/ب ۹۲ ـ أ).

فالعزيمة عبارة عن الحكم الأصلى الذى وجب علينا بحكم أنه الهنا و نحن عبيده (۱). لأن العزم هو القصد المتناهى فى التأكيد، و لهذا صار قوله "عزمت أن لا أفعل كذا" يمينا، (۲) فهذه الأحكام من حيث انها أصول كانت فى نهاية التأكيد.

و الرخصة ما تغير من عسر إلى يسر بعارض عذر (٣). و هي في اللغة عبارة

ثم اعلم أن عبارات الأصوليين قد اختلفت فى تفسير العزيمة و الرخصة فقال بعضهم: العزيمة: "الحكم الثابت على وجه ليس فيه مخالفة دليل شرعى". و قيل أيضا: العزيمة: جما سلم دليله عن المانع".

و قال آخرون: العزيمة: "ما لزم العباد بإيجاب الله تعالى". فاختصت العزيمة بالواجبات، و قال بهذا الاختصاص الآمدى و ابن قدامة.

و قال القرافي: تختص بالواجب و المندوب.

و قال الطوفي: تشمل الواجب و الحرام و المكروه.

و قال الحنفية: العزيمة تشمل الفرض و الواجب و السنة و النفل.

أنظر: التقويم لوحة (٣٨/ب)، أصول السرخسى (١١٧/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٩٨/٢، ٢٩٩، ٣٠٠)، ميزان الأصول (ص ٥٥)، المغنى في أصول الفقه (ص ٨٣)، التحقيق لوحة (١٩٢/أ)، الوافي لوحة (١٩٢/أ)، التبيين (١/٩٥، ٥٥٣)، الاحكام للآمدى (١/٨٨١)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (١/١٧١، ١٧١،)، شرح تنقيح الفصول (ص ٨٥، ٨٦، ٨٧)، جمع الجوامع مع حاشية البناني و تقريرات الشربيني (١/٢٣، ١٢٤)، المستضفى (١/٨٩)، منهاج العقول مع نهاية السول (١/٩٢) و ما بعدها، شرح الكوكب المنير (١/٣٧)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١١٤)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١/٩١١)، التحرير مع التيسير مسلم الثوضيح مع التلويح (٢٩/١)) و ما بعدها.

<sup>(</sup>۱) هذا التعريف معنى ما ورد فى التقويم، لفظه: هى \_ أى العزيمة \_ فى أسماء أحكام الشرع عبارة عما لزمنا من حقوق الله تعالى بأسبابها من العبادات و الحرمة أصلا بحق أنه الهنا و نحن عبيده، فابتلاؤنا بما شاء.

<sup>(</sup>۲) كذا في التقويم، اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) قال في التقويم: الرخصة: اطلاق بعد حظر لعذر تيسيرا. أنظر اللوحة نفسها.

عن اليسر و السهولة (١٠). يقال: "رخص السعر" إذا تيسرت الإصابة بكثرة الأشكال و قلة الرغائب (٢)

و الفرض في اللغة عبارة عن التقدير و القطع<sup>(٣)</sup>. قال الله تعالى: "سورة أنزلناها و فرضناها "<sup>(3)</sup> أى قررناها و قطعنا الأحكام فريها قطعا، <sup>(6)</sup> و هذه الفرائض من نحو الصلاة و الزكاة و الصوم مقدرة، لا تحتمل زيادة و لا نقصانا مقطوعة ثبتت بدليل لا شبهة فيه من نحو الكتاب و السنة المتواترة (٢).

<sup>(</sup>۱) أنظر: لسان العرب (١٦٠٧/٣)، مختار الصحاح (ص ٢٣٨).

<sup>(</sup>۲) نقل الشارح من قوله (عن اليسر) إلى قوله (الرغائب) من أصول البزدوى بحروفه. أنظر: أصول البزدوى (۲/ ۳۰۰).

<sup>(</sup>۳) أنظر: لسان العرب (۳۸۷/۵)، المغرب (ص ۳۵۷)، مختار الصحاح (ص ٤٦٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة النور (١).

<sup>&</sup>quot; قرأ ابن كثير، و أبو عمرو بالتشديد، و قرأ ابن مسعود، و أبو عبد الرحمن السلمى، و الحسن، و عكرمة، و الضحاك، و الزهرى، و نافع، و ابن عامر، و عاصم، و حمزة، و الكسائى، و أبو جعفر، و ابن يعمر، و الأعمش، و ابن أبى عبلة بالتخفيف. قال الزجاج: من قرأ بالتشديد فعلى وجهين: أحدهما على معنى التكثير، أي أننا فرضنا فيها فروضا و الثانى على معنى: بينا و فصلنا ما فيها من الحلال و الحرام. و من قرأ بالتحقيق فمعناه: ألزمناكم العمل بما فرض فيها. و قال غيره: من شدد، أراد: فصلنا فرائضها. و من خفف فمعناه: فرضنا ما فيها. كذا في زاد المسير. أنظر (٢/١).

و نقل الشارح من قبوله (و الفرض) إلى قبوله (قطعا) من أصبول البنزدوى بحروفه، أنظر (٣٠٠/٢)، قال في تفسيره: أصل الفرض: القطع أي جعلناها مقطوعا بها. أنظر تفسري النسفي (٣٠/٣).

<sup>(</sup>قطعا) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التبيين (۱/ ۵۶)، التحقيق لوحة (۱۲۲/أ ـ ب)، الوافى، لوحة (۱۹۲/أ ـ ب).

و الواجب مأخوذ من الوجوب، و هو (١١) السقوط (٢). قال الله تعالى: "فإذا وجبت جنوبها" (٣) أي سقطت، (٤) فسمى به لأنه ساقطة في حق الاعتقاد قطعا و ان كان ثابتا في حق لزوم الأداء عملا و لما لم يفد العلم صار كالساقط عليه، يعنى سقط علينا عهمله، لا أنا تحملنا، إذ لم نعلم وجه بدليل قطعي بخلاف · الفرائض (٥). فأما (٦) ما نعلم وجوبه علينا/بدليل قطعي فكأنا تحملناه (٧). (1/177)

و قيل هو مشتق من الوجبة، و هو الاضطراب. قال القائل (^):

<sup>(</sup>و هو) ساقطة من ج.

ذكر الشارح هذا المعنى تبعا لفخر الإسلام، وبه قال صاحب الوافي. وقال صاحب التحقيق: الواجب مأخوذ من الوجوب، و هو الاضطراب سمى به لتردد و اضطراب في ثبوته، و يحتمل أن يكون مأخوذا من الوجوب، و هو اللزوم، لأن العمل به لازم و أن لم يثبت العلم به. و ذكر صاحب التبيين الاحتمالات الثلاثة كلها. و سيذكر الشارح احتمالا آخر بقوله: قيل.

أنظر: أصول البزدوي (٢/ ٣٠١)، الوافي، لوحة (٩٢/ب)، التحقيق، لوحة (١٢٤/ب)، التبيين (١/٥٥٥)، و انظر أيضا لسان العرب (٦/٢٧٦)،

الصحاح (٢/٢٣٢)، المغرب (ص ٤٧٦، ٤٧٧)، أنيس الفقهاء (ص ١٠١).

<sup>(</sup>r) سورة الحج (٣٦).

أنظر: زاد المسير (٥/٤٣٢، ٤٣٣)، تفسير النسفى (١٠٢/٣)، اللسان (٦/ .(٤٧٦٧

في ج: إذا لم نعلمه بخلاف الفرض.

<sup>(</sup>ما) ساقطة من جه، د.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٠١/٢)، التحقيق، لوحة (١٢٤/ب)، التبيين (١/ ٥٥٥، ٥٥٦)، الوافي، لوحة (٩٢/ب)، المغنى في أصول الفقد (ص ٨٤).

أنشده الأصمعي لابن مقبل. كذا في لسان العرب، أنظر مادة (بهر) (١/ ٣٧٠)، و ذكره السرخسي في أصوله بدون النسبة. أنظر (١١٢/١).

و للفؤاد وجيب<sup>(۱)</sup> تحت أبهره<sup>(۲)</sup> لام<sup>(۳)</sup> الغلام وراء الغيب<sup>(1)</sup> بالحجر، أى اضطراب، سمى به لاضطراب و شبهة فى دليله، <sup>(0)</sup> (و ذلك) <sup>(۲)</sup> مثل تعيين الفاتحة و تعديل الأركان، فانهما ثبتا بقوله عليه السلام: "لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب". <sup>(۷)</sup> و قوله عليه السلام للأعرابى: "قم صل، <sup>(۸)</sup> فانك لم تصل (<sup>(۱)</sup>).

(۱۱) الوجيب: تحرك القلب تحت أبهره.

(۲) الأبهر: عرق في الظهر.

الله في الأصل، ب: أستبدلت (لأم) بـ(ارم)، و في جـ: بـ(كدم). و الذي أثبته من د. و كذا في اللسان و في أصول السرخسي.

و اللد: الضرب.

(1) الغيب: ما كان بينك و بينه حجاب.

يريد الشاعر أن اللفؤاد صوتا يسمعه و لا يراه كما يسمع صوت الححر الذى يرمى به الصبى و لا يراه. أنظر معنى المفردات: لسان العرب (١/ ٣٧٠).

<sup>(۰)</sup> قال البیضاوی فی المنهاج: و یرسم الواجب بأنه الذی یذم شرعا تارکه قصدا مطلقا و یرادفه الفرض، و قالت الحنفیة: الفرض ما ثبت بقطعی، و الواجب بظنی.

أنظر: منهاج العقول مع الإبهاج (١/ ٥٦/٥١)، أيضا شرح الكوتب المنير (١/ ٣٤٥)، مسلم الثبوت (١/ ٥٨/١)، المسودة (ص ٥٧٥)، المستصفى (١/ ٦٥، ٦٦)، المنخول (ص ٧٦)، إرشاد الفحول (ص ٢)، التبيين (١/ ٥٥، ٥٥٧)، التحقيق لوحة (١/ ١٢٥).

<sup>(١)</sup> ساقطة من الأصل، ب.

(۷) أنظر تخريجه في ص، ٦٧٧، و الهامش، ١١.

<sup>(۸)</sup> فی ج، د: فصل.

(۱) لم أعثر على لفظ "قم صل".

و أخرجه مسلم و أبو داود و النسائى و و الترمذى بلفظ: ارجع فصل فانك لم تصل". أنظر: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة فى كل ركعة (٢٩٧/١)، و أبو داود، باب صلاة من لا يقيم صلبه فى الركوع و السجود (١٩٤/١)، سنن النسائى، كتاب الافتتاح، باب الرخصة فى ترك الذكر فى الركوع (١٩٣/٢).

و السنة فى اللغة عبارة عن الطريقة (١) حسنة كانت أو سيئة (١). قال عليه السلام: "من سن سنة (حسنة فله أجرها و أجر من عمل بها إلى يوم القيامة. و من سن سنة سيئة فعليه وزرها و وزر من عمل بها إلى يوم القيامة) (١)". (١)

و المراد بها شرعا ما سنه رسول الله (صلى الله عليه و سلم) (ه) أو الصحابة بعده عندنا.

قال شمس الأثمة السرخسى (رحمه الله) (١٦): السنة سنتان: سنة أخذها هدى

هذا و قد ذكر الزيلعى اللفظ الذى فى الشرح، و سكت عنه ثم أورد الحديث الذى أخرجه مسلم و غيره. أنظر نصب الراية (٣٧٨/١).

<sup>(</sup>۱) في الأصل، ب: الطريق.

<sup>(</sup>۱) أنظر: الصحاح (۱۲۳۸/۱)، المغرب (ص ۲۳۱)، المصباح المنير (۱/٤٤٥)، اللسان (۲۱۲٤/۳)، انظر أيضا: أنيس الفقهاء (ص ۱۰۵)، التعريفات (ص ۱۲۲).

<sup>(</sup>الى آخر الحديث). الأصل، و مكتوب فيه: (إلى آخر الحديث).

<sup>(1)</sup> أخرج ابن ماجه عن المنذر بن جرير عن أبيه: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "من سن سنة حسنة فعمل بها كان له أجرها، و مثل أجر من عمل بها لا ينقص من أجورهم شيئا. و من سن سنة سيئة فعمل بها كان عليه وزرها من عمل بها من بعده لا ينقص من أوزارهم شيئا".

و أخرج أحمد، و الدارمي و البيهقي نحوه.

و فى رواية مسلم: "من سن فى الإسلام سنة حسنة" و "من سن فى الإسلام سنة سيئة". أنظر سنن ابن ماجه، المقدمة (١/ ٤٠)، مسند أحمد (٣٦٢/٤)، سنن الدارمى، المقدمة باب من سن سنة حسنة أو سيئة (١/ ١٣٠)، سنن البيهقى (١/ ١٧٦)، صحيح مسلم، كتاب العلم، باب من سن سنة حسنة أو سيئة (٤/ ١٧٦)،

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>quot; ساقطة من الأصل، ب.

و تركها ضلالة، كالأذان، (١١) و سنة أخذها حسن و تركها لا بأس به، كطريقة النبى عليه السلام (٢٠) في قيامه و قعوده (٣٠).

قوله (كسنن النبى عليه السلام فى قيامه و قعوده و لباسه) و وقع فى بعض النسخ (كسير النبى عليه السلام) و كلاهما جائز، و الأول موافق لأصول الفقه لفخر الإسلام البزدوى (رحمه الله)، (٤) و (٥) الثانى موافق لأصول الفقه لشمس الأئمة السرخسى (رحمه الله) (٢). (٧)

<sup>(</sup>۱) و صلاة العيد، و الإقامة، و الصلاة بالجماعة، لهذا لو تركها قوم استوجبوا اللوم و العقاب، و لو تركها أهل بلدة و أصروا على ذلك قوتلوا عليها ليأتوا بها. كذا قال السرخسى في أصول نقلا عن مكحول.

و على هذا قال محمد: إذا أصر أهل مصر على ترك الأذان و الإقامة أمروا بهما، فان أبوا قوتلوا على ذلك بالسلاح كما يقاتلون عند الإصرار على ترك الفرائض و الواجبات.

و قال أبو يوسف: المقاتلة بالسلاح عند ترك الفرائض و الواجبات فأما السنن فاغا يؤدبون على تركها و لا يقاتلون على ذلك ليظهر الفرق بين الواجب و غيره.

و محمد رحمه الله يقول: ما كان من اعلام الدين فالإصرار على تركه استخفاف بالدين فيقاتلون على ذلك لهذا.

أنظر: أصول السرخسى (١/٤/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٣١٠)، التبيين (١/ ٥٦١)، التحقيق لوحة (١٢٦/أ ـ ب).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في ج، د: صلى الله عليه و سلم.

<sup>(</sup>۳) و لباسه و رکوبه. أنظر المرجع نفسه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> ساقطة من الأصل، ب، ج، و زيادة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۰)</sup> و الذى يفهم من كلام الشارح أن قول المصنف (كسنن) موافق لأصول فخر الإسلام البزدوى، و ليس كذلك، بل قوله (كسير) موافق له. أنظر أصول البزدوى (۲/ ۳۱۰).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، ب.

<sup>(</sup>١/٤/١). و الذي في أصول السرخسي موافق لما ذكره المصنف أولا. أنظر (١١٤/١).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

و روى أبو سعيد (الخدرى رضى الله عنه) (١) أن النبى عليه السلام كان (٢) إذ جلس فى المسجد احتبى بيده (٣). و روى سمرة (٤) أنه عليه السلام قال: "البسوا الثياب البيض فإنها أطهر و أطيب (٥)". (٢)

قوله (یکره أو قد $^{(V)}$  أساء) من حکم سنن الهدى $^{(A)}$ .

(۱۱) ساقطة من الأصل.

هو الصاحبى الجليل سعد بن مالك بن سنان الأنصارى الخزرجى، روى عنه أحاديث كثيرة، و غزا ثنتي عشرة غزوة، و مات سنة ٧٤هـ بالمدينة.

أنظر: المعارف (ص ١٦٦)، الإصابة (٢/٣٥)، أسد الغابة (٢/٢٨٩)، شذرات الذهب (١/٨١).

(۲) (کان) ساقطة من ج.

(۳) رواه أبو داود عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه، ولم يرد فيه لفظ "فى المسجد". أنظر سنن أبى داود، كتاب الأدب، باب جلدوس الرجل (٥٦١/٢٥).

<sup>(٤)</sup> (سمرة) ساقطة من جـ.

هو الصحابى الجليل سمرة بن جندب بن هلال بن حريج، كنيته: أبو سعيد و قيل: أبو عبد الرحمن، و أبو عبد الله، و أبو سليمان. و غزا مع النبى صلى الله عليه و سلم غير غزوة، و سكن البصرة، و كان زياد يستخلفه عليها إذا سار إلى الكوفة، و يستخلفه على الكوفة إذا سار إلى البصرة، و توفى سنة ٩٩هـ.

أنظر: أسد الغابة (٤٥٤/٢).

(٥) في جـ: فإنها أطيب و أطهر.

<sup>7)</sup> روى أحمد مثله، و فيه زيادة لفظه: "و كفنوا فيها موتاكم".

و روى أبو داود نحوه عن سعيد بن جبير.

أنظر: مسند أحمد (١٣/٥)، سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب في البياض (٧٤/٤).

(قد) ساقطة من جه، د. (قد

(^) و ذلك مثل قول محمد: يكره الأذان قاعدا لما روى فى حديث الرؤيا. و يكره تكرار الأذان فى مسجد محلة.

و ان صلى أهل المصر بجماعة غير أذان و لا إقامة فقد أساءوا لترك السنة المشهورة، و سيذكر الشارح هذه الأمثلة و غيرها بعد قليل.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٣١٠)، التبيين (١/ ٥٦١)، التبيين (١/ ٥٦١)، التحقيق، لوحة (٩٩/ب).

و (يعيد) من حكم الوجوب<sup>(١)</sup>.

و (لا بأس) من حكم السنن الزوائد<sup>(٢)</sup>.

إذا أذن قبل الوقت يعيد <sup>(٣)</sup> لقوله عليه السلام (لبلال) <sup>(1)</sup>: "لا تؤذن حتى يستبين لك الفجر، هكذا: و مد يده عرضا" <sup>(٥)</sup>. و كذا إذا أذن قاعدا <sup>(١)</sup> لأنه خلاف السنة المتواترة، كذا في المبسوط لفخر الإسلام البزدوي <sup>(٧)</sup>.

و لو ترك المسافر الأذان و الإقامة يكره لقوله عليه السلام: "إذا سافرتما

(١) أنظر المراجع السابقة.

(٢) أنظر المراجع السابقة.

قيو قول أبى حنيفة و محمد خلافا لأبى يوسف فى الفجر \_ و هو قول الشافعى \_ لتوارث أهل الحرمين. أنظر: التبيين (٥٦١/١)، بدائع الصنائع (٥٤/١)، الهداية (٤٣/١).

(نا) (لبلال) ساقطة من الأصل، ب.

و هو الصحابى الجليل بلال بن رباح الحبشى. كنيته: أبو عبد الكريم و قيل: أبو عبد الله، و قيل: أبو عبد الله و قيل: أبو عمرو. مؤذن رسول الله صلى الله عليه و سلم. اشتراه أبو بكر الصديق من المشركين.

أنظر: الإصابة (١٦٥/١)، أسد الغابة (٣٦/١)، شذرات الذهب (٣١/١).

(ه) أخرج أبو داود عن شداد عن بلال مثله فى كتاب الصلاة، باب فى الأذان قبل دخول الوقت، و سكت عنه و قال الزيلعى: أعله البيه قى بالإنقطاع قال فى "المعرفة" و شداد مولى عياض لم يدرك بلالا.

و قال ابن قطان: و شداد أيضا مجهول، لا يعرف بغير رواية جعفر بن برقان. اهـ.

أنظر: سنن أبى داود (٣٦٥/١)، نصب الراية (٢٨٤/١).

<sup>٢)</sup> و كذا فى الوافى. و نقل صاحب التبيين عن محمد قوله: (يكره الأذان قاعدا). و قال عبد العزيز البخارى فى كشف الأسرار مثله، و قال فى التحقيق كما فى الشرح و فى الوافى الا أنه أضاف إليه قوله: "فى بعض الروايت".

أنظر: التبيين (٥٦١/١)، الوافى، لوحة (٩٣/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٠/٠٣)، و انظر أيضا بدائع الصنائع (١٥١/١).

فأذنا (1) و أقيما (7). و إذا ترسل في الإقامة و احدر (7) في الأذان (1) فلا بأس به. قال عليه السلام: "إذا أذنت فترسل، و إذا أقمت فاحدر (1).

و إن صلى أهل/المصر جماعة بغير أذان (١٦) و لا إقامة فقد أساءوا لأنهم تركوا (١٣٦/ب) ما هو من سنن الهدى، كذا في المبسوط لفخر الإسلام (رحمه الله) (٧).

و النفل اسم للزيادة، و منه النفل و النافلة. (٨) قال لبيد (١):

أنظر: الشعر و الشعراء لابن قتيبة (١/ ٢٧٤)، الأغانى (١٥/ ٢٩١)، شذرات الذهب (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>۱) في الأصل، ب، د: إذنا \_ بسقوط الفاء في أولها \_ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذى عن مالك بن الحويرث بمثله و زاد فيه: "و ليؤمكما أكبركما". و قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح. و العمل عليه عند أكثر أهل العلم. أنظر: سنن الترمذى (مع عارضة الأحوذى) أبواب الصلاة باب ما جاء فى الأذان فى السفر (۲/۲) ۷).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: و حدر.

<sup>(4)</sup> في جه: و إذا ترسل في الأذان و أحدر في الإقامة.

<sup>(°)</sup> أخرجه الترمذي عن جابر رضى الله عنه ثم قال: حديث لا نعرفه إلا من هذا الرجه من حديث عبد المنعم، و هو اسناد مجهول. اه. أنظر سنن الترمذي (مع عارضة الأحوذي) أبواب الصلاة، باب ما جاء في سنن الترمذي (مع عارضة الأحوذي) أبواب الصلاة، باب ما جاء في الأذان في الترسل (١/ ٣١١، ٢١٣)، نصب الراية (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>١) في الأصل: إذا \_ بسقوط النون في آخرها \_ .

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(^)</sup> أنظر معنى النفل، الصحاح (١٨٣٣/٥)، أنيس الفقهاء (ص ١٠٤)، التبيين ( ١/٢٢٥)، التحقيق، لوحة (١٢٦/ب)، الوافى، لوحة (٩٣/ب)، أصول البزدوي (٢/ ٣١١).

<sup>(</sup>۱) لبيد بن ربيعة بن مالك بن جعفر بن كلاب العامرى، أحد الشعراء الفرسان الأشراف في الجاهلية. كنيته: أبو عقيل، أدراك الإسلام و قدم على رسول الله صلى الله عليه و سلم، نزل الكوفة و أقام فيها إلى أن مات سنة ٤١.

"ان تقوى ربنا خير نفل و بإذن الله ريثى و العجل"(١)

قوله (لأن المؤدى صار لله تعالى مسلما إليه) (١) لأنه قربة يثاب عليه إذا

(۱) في الأصل: يذكر الله و يثنى و عجل.

و فی ب، ج، د: عجل.

و صححته من لسان العرب. أنظر مادة (نفل) (١٩/٦).

(۱) هذا تعليل لقوله (يضمن بالشروع عندنا) إذا شرع في نفل العبادة يؤاخذ بالمضى فيه و لو لم يمض يؤاخذ بالقضاء عند الحنفية، و عند الشافعي رحمه الله لا يؤاخذ بواحد منهما، لأن النفل لما شرع غير لازم حتى يثاب على فعله، و لا يعاقب على تركه، وجب أن يبقى كذلك بعد الشروع، لأن حقيقة الشيء لا يتغير بالشروع، ألا ترى أنه بعد الشروع نفل كما كان قبله، و لهذا يتأدى بنية النفل، و لو أتمه كان مؤديا للنفل لا مسقطا للواجب، و لا يمنع صحة الخلوة و يباح له الإفطار بعذر الضيافة، و لو صار فرضا لما ثبت هذه الأحكام.

و إذا كان نفلا حقيقة وجب أن يكون مخيرا في الباقى كما كان مخيرا في الابتداء تحقيقا للنفلية، لأن آخره من جنس أوله.

و قد غيرتم أنتم حيث قلتم باللزوم في الباقي.

و هو مخير فيه، أى فيما لم يؤد، لأنه نفل فيكون على وفق الابتداء فمن أخرج عشرة دراهم للتصدق نفلا فتصدق بدرهم و سلم كان بالخيار فى الباقى، و كذا إذا تصدق و لم يسلم كان بالخيار فى التسليم فكذا إذا صلى ركعة كان بالخيار فى الركعة الأخرى.

و الحنفية يقول: ان المؤدى صار لله تعالى مسلما إليه لأنه لما شرع فى الصوم أو فى الصلاة و أددى جزءا منه فقد تقرب إلى الله تعالى بأداء ذلك الجزء و صار العمل لله تعالى حقا له، و لهذا لو مات كان مثابا على ذلك، و حق غيره محترم أى حرام التعرض بالافساد و مضمون عليه اتلافه بالنص و الإجماع فوجب صيانته و حفظه احترازا عن ارتكاب المحرم و وجوب الضمان، و لا سبيل إلى حفظه و صيانته أو إلى كونه مضمونا الا بإلزام الباقى. كذا قال عبد العزيز البخارى فى التحقيق، أنظر لوحة (١٢٧/أ ـ ب)، و فى كشف الأسرار أنظر (١/١٥٠). و انظر مذهب الشافعى ر من معه فى النوافل: جمع الجوامع مع حاشية البنانى (١/١٥٠).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ا۷۰ ه

مات فى هذه الحالة، فلا يجوز ابطاله لقوله تعالى: "و لا تبطلوا أعمالكم"(١) و إذا لم يجز ابطاله كان عليه صيانته، (٢) و لا سبيل إلى صيانته الا بإلتزام (٣) الباقى فيجب عليه الاتمام ضرورة. و كونه مسلما لا ينافى ما يبطله كالصدقة المسلمة تبطل بالمن و الأذى، و كذا العبادات تبطل بالردة.

فإن قيل: العبادة لا تتم قربة الا بآخرها لأنها لا تتجزأ، و لما توقف الجزء الأول على الآخر ليصير قربة لم يحرم إبطال ما صنع (٤) قبل أن يتم قربة.

قلنا: إذا شرع في الصلاة و الصوم فهو متقرب إلى الله تعالى بفعل

٩٣)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١١٠/١) المسودة (ص ٦٠)، تخريج الفروع على الأصول (ص ٩٥)، شرح الكوكب المنير (٤٠٧/١)، و ما بعدها.

<sup>(</sup>۱) سورة محمد (۳۳).

<sup>(</sup>٢) قال في زاد المسير: اختلفوا في مبطل الأعمال على أربعة أقوال:

أحدها: المعاصى و الكبائر. قاله الحسن.

و الثاني: الشك و النفاق، قاله عطاء.

و الثالث: الرباء و السمعة، قاله ابن سائب.

و الرابع: بالمن، و هذا قول مقاتل.

ثم نقل صاحب زاد المسير عن القاضى أبى يعلى قوله: و هذا يدل على أن كل من دخل فى قربة لم يجز له الخروج منها قبل اتمامها و هذا على ظاهره فى الحج، فأما فى الصلاة و الصيام فهو على سبيل الاستحباب.

أنظر: زاد المسير (٤١٢/٧، ٤١٣) و أيضا تفسير القرطبى (٢٥٤/١٦)، الكشاف (٣٩/٣)، شرح الكوكب المنير (٤٠٨/١، ٤٠٩)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١١٥/١).

<sup>&</sup>quot; في ج، د: بإلزام.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> فی ج: منع.

الصوم (۱) و الصلاة، و الفعل (۲) حاصل و هو الكف ( $^{(1)}$  و القيام إلى الصلاة، و الفا $^{(2)}$  المعدوم ما سمى ( $^{(3)}$  صوما و صلاة ( $^{(1)}$  فيحرم ( $^{(1)}$  الإبطال ( $^{(1)}$ ).

قوله (و هو كالنذر صار لله تعالى تسمية) (١٠) لأنه قصد العبادة (بنذره) (١٠٠) و قصد العبادة عبادة كما وردت به السنة.

(ثم وجب لصيانته) أى وجب (١١١) لصيانة نذره \_ و هو القول \_ (ابتداء الفعل) ( ( ثم وجب لصيانة ابتداء الفعل) ، و هو ( ( نظف و الصوم أو الصلاة) ( نظف يجب لصيانة ابتداء الفعل) ، و هو شروعه في الصوم (بقاؤه أولى) ، و ذلك لأن صعنى العبادة في الأفعال أكشر

- <sup>(۲)</sup> فی ب: و فعل.
- (٣) أي الكف عن المشتهيات، كذا في الوافي. أنظر لوحة (٩٤/أ).
  - " في ب: و أما.
  - (۵) فی ب، د: یسمی.
    - (۱) في د: و الصلاة.
      - <sup>(۲)</sup> في ج: فحرم.
- (^› ألا ترى أن نية العبادة عبادة، فكيف نية المقتربة به الفعل. كذا في المرجع السابق.
- <sup>1)</sup> ثم استدل بالنذر على ما ادعاه فقال: و هو أى الجزء المؤدى بمنزلة النذر من حيث ان كل واحدة منهما صار حقا لله تعالى. أما المؤدى فلما ذكرنا أنه وقع لله تعالى مسلما إليه، و أما المنذور فلأنه جعل لله تعالى تسمية، و لا شك أن ما وقع لله تعالى فعلا أقوى مما صار له تسمية، لأنه بمنزلة الوعد، و ان إيجاب ابتداء الفعل أقوى من إيجاب بقائه لما عرف أن البقاء أسهل من الإبتداء. أنظر: كشف الأسرار (٣١٤/٢)، التحقيق لوحة (١٩٢٨/ب)، الوافى، لوحة (١٩٢/٠)، التبيين (١٩٤/٠)، أصول السرخسى (١٩٢/١).
  - (١٠١ ساقطة من الأصل، ب، د.
    - (١١) (وجب) ساقطة من ج.
    - (ابتداء) زیادة من ج.
      - (۱۳) مزیدة من جه، د.

<sup>(</sup>۱) في الأصل: أستبدلت (بفعل الصلاة) بـ(الصلاة)، و الذي أثبته موافق لما في الوافي، لوحة (٩٤/أ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٣٥

بالنسبة إلى الأقوال، ولهذا تجب الصلاة على العاجز من الأقوال القادر على الأفعال، ولا تجب على القادر على الأقوال<sup>(۱)</sup> العاجز عن الأفعال كما عرف فى الأسرار<sup>(۲)</sup>. وقد جرت النيابة فى الأقوال دون الأفعال وقالوا: ان الأقوال لزينة الأفعال، حتى قال بعض العلماء<sup>(۳)</sup> ان القراءة فى الصلاة ليست بفرض قياسم على سائر الزين<sup>(1)</sup>.

و كذا البقاء أسهل من الابتداء، و كذلك تشترط النية في ابتداء الصلاة / دون بقائها، و تشترط الشهود في ابتداء النكاح دون بقائه، و عدة (١٣٧/أ) الغير تمنع انعقاد النكاح و لا تمنع بقاءه، و الشيوع تمنع صحة الهبة في الابتداء دون البقاء و كذا على رواية أبي يوسف (رحمه الله) (٥) في الرهن، ثم يجب عليه بقوله ـ و هو ضعيف \_ ابتداء الفعل \_ و هو قوى \_

<sup>(</sup>١) (على الأقوال) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) سبق ذكره في قسم الدراسة. أنظر، ص ٦٢.

<sup>(</sup>۳) منهم أبو بكر الأصم و سفيان بن عيينة، قالا: ليست القراءة بفرض بناء على أن الصلاة عندهما اسم للأفعال لا للأذكار، حتى قالا: يصح الشروع في الصلاة من غير تكبير.

وجه قولهما: ان قوله تعالى "أقيموا الصلاة" مجمل، بينه النبى صلى الله عليه و سلم بفعله ثم قال: "صلوا كما رأيتمونى أصلى"، و المرئى هو الأفعال دون الأقوال، فكانت الصلاة اسما للأفعال، و لهذا تسقط الصلة عن العاجز عن الأفعال، و إن كان قادرا على الأذكار و لو كان على القلب لا يسقط و هو الأخرس. كذا في بدائع الصنائع، أنظر (١/١١)، و أيضا حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح شرح نور الإيضاح، لأحمد بن محمد بن إسماعيل الصحطاوى الحنفى، مطبعة مصطفى البابى الحلبي الطبعة الثانية ١٩٧٩هـ/ ١٩٧٠م أنظر (ص ١٨٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> كذا قال الشارح في شرحه على المنار. أنظر كشف الأسرار على المنار (٤٦٠/١).

<sup>·</sup> الأصل. ساقطة من الأصل.

و أما الرخص فأنواع أربعة، نوعان من الحقيقة، أحدهما أحق من الأخر، و نوعان من المجاز، أحدهما أتم من الأخرو أما أحق نوعى الحقيقة فما يستباح مع قيام المحرم و قيام خكمه جميعا مثل إجراء المكره بما فيه الجاء كلمة الكفر على لسانه و افطاره في رمضان و اتلافه ما للغير و جنايته على الإحرام و تناول المفطر مال الغير و ترك الخائف على نفسه بالأمر بالمعروف. و حكمه: أن الأخذ بالعزيمة أولى.

و أما النوع الثانى: فما يستباح مع قيام السبب و تراخى حكمه، كفطر المريض و المسافر، يستباح مع قيام السبب و تراخى حكمه فيهما، و لهذا صح الأداء منهما، و لو ماتا قبل إدراك عدة من أيام أخر لم يلزمهما الأمر بالفدية. و حكمه: أن الصوم أفضل عندنا لكمال سببه و تردد في الرخصة فالعزيمة تؤدى معنى الرخصة من حيث تضمنها يسر موافقة المسلمين الا أن يضعفه الصوم فليس له أن يبذل نفسه لإقامة الصوم، لأن الوجوب عنه ساقطة بخلاف النوع الأول.

فلأن يجب بابتداء الفعل \_ و هو قوى \_ بقاؤه \_ و هو ضعيف \_ أولى (۱).

قوله (فما يستباح (۲) مع قيام المحرم، و قيام حكمه جميعا) معناه أنه يعامل به مثل ما يعامل بالمباح، لا لأن يثبت حقيقة الإباحة، إذ لو ثبتت الإباحة و الحرمة ثابتة لكان جمعا بين الضدين، و هو محال، و افا عنى به ما ذكرنا، إذا المؤاخذة

ليست من الأحكام اللازمة للمحظور (٣) و الها يعرف بوعيد الله تعالى، فجاز ارتفاعها عند انعدام الوعيد. (٤)

<sup>(</sup>۱) أنظر: الوافى لوحة (٩٤/ب)، التحقيق، لوحة (١٢٨/ب، ١٢٩/أ)، كشف الأسرار على المنار (١/٩٥٩، الأسرار على المنار (١/٩٥٩، ٤٦٠)، المغنى في أصول الفقه (ص ٨٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج، د: أستبيح.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في جـ: للحظور، و في د: المحظور.

ثم لما كانت الحرمة قائمة مع سببها و مع ذلك شرع للمكلف الإقدام عليه من غير مؤاخذة بناء على عذره كان في أعلى درجات الرخص لأن كمال الرخصة

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

### فالأكراه (١) نوعان <sup>(٢)</sup>:

نوع يعدم الرضا و يفسد الاختيار، و هو الملجئ.

و نوع يعدم الرضا و لا يفسد الاختيار، و هو الذي لا يلجئ. <sup>(٣)</sup>

أما الأول<sup>(1)</sup> هو المرخص، و ذلك بأن أكره بأمر يخاف على نفسه أو على عضو من أعضائه.

و الالجاء من قولهم: ألجأه إلى كذا ولجأه، (٥) أي اضطره (٢).

(<sup>۲)</sup> ذكر فخر الإسلام للإكراه ثلاثة أنواع:

نوع يعدم الرضا و يفسد الإختيار و هو الملجئ، و نوع يعدم الرضا و لا يفسد الإختيار، و هو الذي لا يلجئ، و نوع آخر لا يعدم الرضا و لا يفسد الاختيار، و هو أن يهتم بحبس أبيه أو ولده و ما يجري مجراه. أنظر أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٤/٤/٣)، و انظر ما ورد في أنواع الإكراه و أحكامها: القواعد و الفوائد الأصولية (ص ٣٩)، التمهيد للأسنوي (ص ١٢)، المستحصفي (١/٠٠)، المنخول (ص ٣٢)، الاحكام (١/٠٢)، مختصر الطوفي (ص ١٢)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (١/٧١)، التوضيح على التنقيح مع التلويح (٧/٩١)، شرح الكوكب المنير (١/٨٠)، منهاج العقول مع شرح الاسنوي (١/٧٨).

بكمال العزيمة فلما كانت العزيمة حقيقة كاملة ثابتة من كل وجه كانت الرخصة في مقابلتها كذلك أيضا. كذا في التحقيق، أنظر لوحة (١٢٩/أ)، و في كشف الأسرار أنظر (٣١٦/٢) و أيضا الوافي، لوحة (٩٤/ب، ٩٥/أ)، التبيين (١/٣٦٥)، أصول السرخسي (١/٧/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٨٧)، كشف الأسرار على المنار (١/٢٦٢)، نور الأنوار (٢٢٢/١)، ميزان الأصول (ص ٥٦)، التقويم لوحة (٢٩٢/أ).

<sup>(</sup>١١) في ب، ج، د: الإكراه (بدون الفاء في أوله).

<sup>(</sup>r) في الأصل، ب، ج: يلجأ.

<sup>°</sup> في الأصل، ب: لجأ.

<sup>(</sup>۱) كذا قال في المغرب. أنظر (ص ٤٢٠)، و أيضا لسان العرب (٣٩٩٧/٥)، مختار الصحاح (ص ٥٩٢).

قوله (و حكمه أن الأخذ بالعزيمة أولى) و ذلك لأن حرمة الكفر باقية و كذا حرمة الافطار و اتلاف مال الغير و أمثالها، لكنه رخص بالعذر، و ذلك لأن حق العبد يفوت صورة و معنى و حق الله تعالى يفوت (۱) صورة لا معنى، (۲) فكان له تقديم حق نفسه، و له أن يبذل نفسه حسبة في دينه، و ذلك لأن الركن الأصلى في الإيمان هو التصديق، (۳) و هو قائم، و الدوام على الإقرار ليس بشرط و في الافطار و الاتلاف و الجناية على (الاحرام) (١) التدارك ممكن بالقضاء بأداء القيمة أو المثل.

و قوله (و تردد في الرخصة) (٥) و ذلك/لأن (٦) الصوم يتعسر (٧) عليه من

<sup>(</sup>١) في الأصل: يفوه.

كذا قال فخر الإسلام فى أصوله: و شرحه صاحب كشف الأسرار قائلا: ان حق الله تعالى فى وجوب الإيمان به قائم لا يحتمل السقوط لأن الموجب و هو وحدانية الله تعالى و حقيقة صفاته و جميع ما أوجب الإيمان به لا يحتمل التغير، لكن العبد رخص له الإجراء عند الإكراء لأن حقه فى نفسه أى فى ذاته يفوت عند الإمتناع صورة بتخريب البنية و معنى "بزهوق الروح، و حق الله تعالى لا يفوت معنى"، لأن التصديق الذى هو الركن الأصلى باق و لا يفوت صورة من كل وجه، لأنه لما أقر مرة و صدق بقلبه حتى صح ايمانه لم يلزمه عليه الاقرار ثانية إذا التكرار فى الإقرار ليس بركن فى الإيمان، لما صار حقه مؤدى لم يفت حقه من هذا الوجه لكن يلزم من إجراء كلمة الكفر بطلان ذلك الإقرار فى حال البقاء فيبطل حقه فى الصورة.

أنظر: أصول البزدوي (٢/ ٣١٥)، كشف الأسرار (٣١٦/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> و قد تقدم كلام الشارح على هذا الموضوع و تعليقنا عليه. أنظر (ص ٢٧)، الهامش، (٨).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل.

<sup>(°)</sup> هذا القول احتراز عن قصر الصلاة في السفر، فان فيها الترخص بالقصر متعين، و ليس بمتردد، فلذلك أخذ بالرخصة لا غير. كذا في الوافي انظر لوحة (٩٥/أ).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> في الأصل: ان \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في الأصل: يتعير.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

وجه (١٣٧/ب) بسبب السفر لما انه قطعة من سقر، (١) و يخف عليه من وجه بوافقة المسلمين فالبلية إذا عمت طابت، (٢) و الفطر في حال السفر يتضمن عسرا من وجه و هو (الارتفاق/) (١) برافق الإقامة من غير أن تشوبه مشقة (٤). (٥)

(۱) في جميع النسخ: السق، و قد صححته من مختار الصحاح، انظر (ص ٣٠٣). و قال في اللسان: سقر: اسم من أسماء جهنم، هو اسم أعجمي علم لنار الآخرة، و قال الليث: سقر اسم معرفة للنار، غير منصرف لأنه معرفة، و قيل: الاسم عربي من قولهم: سقرته الشمس: أي أذ ابته و من قال: سقر اسم عربي قال: منعه الاجراء أنه معفرة مؤنث.

- أنظر: (۲۰۳۷/۳).
- (٢) و كذا قال الشارح في كشف الأسرار على المنار. أنظر (٤٦٩/١).
  - (٣) ساقطة من الأصل، ب.
  - (من غير أن تشوبه مشقة) ساقطة من جه، د.
- <sup>(ه)</sup> و قد شرح صاحب التبيين قول المصنف (و تردد فى الرخصة) بلفظ أوضح و قال: قوله تردد فى الرخصة.
- لكونها مشتملة على العسر و اليسر، أما اليسر فظاهر، لأن في الافطار راحة النفس، و أما العسر: فتفرده إدراك عدة من أيام أخر.
- فكذا العزيمة فيها معنى العسر و اليسر، أما العسر: فظاهر، لأن فى الصوم اتعاب النفس، و أما اليسر: فموافقة المسلمين، غير أن الرخصة لا تؤدى معنى العزيمة لكونه غير عامل لله تعالى، و العزيمة تؤدى معنى الرخصة لحصول اليسر فى الصوم، فيكون الصوم أفضل عندنا إلا إذا أضعفه الصوم، فيكون الفطر حينئذ أفضل.

أنظر التبيين (١/٥٦٩).

و قول صاحب التبيين: "فيكون الصوم أفضل عندنا" إشارة إلى ما ذكره فخر الإسلام رحمه الله أن العمل بالرخصة أولى عند الشافعى رحمه الله. و قيده عبد العزيز البخارى في كشف الأسرار و في التحقيق بأحد القولين. و لم يرتض ذلك التفتازاني و قال في التلويح: و الحق أن الصوم أفضل عنده قولا واحدا عند عدم التضرر حتى أنه وقع في منهاج الأصول أن الإفطار مباح، بعني أنه

و أما أتم نوعى المجاز فما وضع عنا من الأصر و الأغلال فان ذلك يسمى رخصة مجازا، لأن الأصل ساقط، لم يبق مشروعا فلم يكن رخصة الا مجازا من حيث انه نسخ تمحض تخفيفا.

و أما النوع الرابع فما سقط عن العباد مع كونه مشروعا في الجملة كالعينية المشروطة في البيع سقط اشتراطها في نوع منه أصلا و هو السلم حتى كانت العينية في السلم فيه مفسدة للعقد. و كذلك الميتة و الخمر سقط حرمتهما في حق المكره و المضطر أصلا للاستثناء حتى لا يسعهما الصبر عنهما و كذلك الرجل سقط غسله في مدة المسح أصلا لعدم سراية الحدث إليه، و كذلك قصر الصلاة في حق المسافر رخصة اسقاط عندنا حتى قلنا: ان ظهر المسافر و فجره سواء، لا تجوز الزيادة عليه، و انما جعلناها اسقاطا محضا استدلالا بدليل الرخصة و معناها. أما الدليل فما روى عن عمر رضى الله عنه أنه قال: أنقصر الصلاة و نحن أمنون؟ فقال النبي عليه السلام: هذه صدقة تصدق الله تعالى بها عليكم فاقبلوا صدقته سماه صدقة، و التصدق بما لا يحتمل الزد كالعفو عن القصاص. و أما المعنى: فهو أن الرخصة لطلب الرفق، و الرفق متعين في كالعفو عن القصاص. و أما المعنى: فهو أن الرخصة لطلب الرفق، و الرفق متعين في يضمن رفقا لا يليق بالعبودية بخلاف الصوم، لأن النص جاء بالتأخسيسر

# (الأصر)(١) الحمل الثقيل، (و الأغلال) عبارة عن الأمور

مساو للصوم، فاعترضوا عليه بأنه لا يظفر برواية تدل على تساويهما، بل الإفطار أفضل ان تضرر و الا فالصوم من غير اختلاف رواية.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٢٠/٢)، التحقيق، لوحة (١٣٢٠/أ)، التلويع على التوضيع (١٦١/٢، ٦٦٢).

<sup>(</sup>۱) قال تعالى: "و يضع عنهم اصرهم و الأغلال التى كانت عليهم". سورة الأعراف (۱۵۷).

"الاصر" و "الأغلال" الذان ذكرهما تعالى فى هذه الآية هما عبارتان عن التكاليف الصعبة
التى كانت على من قبلنا، وهى موضوعة عنا و تسمية ماحط عنا من الأصر و الأغلال
رخصة مجاز، لأن ما لم يجب علينا لا يسمى رخصة أصلا، وهى لما وجبت على غيرنا فإذا
قابلنا أنفسنا بهم كان السقوط فى حقنا توسعة و تخفيفا، فحسن إطلاق اسم الرخصة
عليه باعتبار الصورة تجوزا لا تحقيقا، لأن السبب الموجب للحرمة مع الحكم معدوم أصلا

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

دون الصدقة، و اليسر فيه متعارض، فصار التخيير لطلب الرفق. و لا يلزم العبد المأذون له في الجمعة، لأن الجمعة غير الظهر، و لهذا لا يجوز بناء أحدهما على الأخر، و عند المغايرة لا يتعين الرفق في الأقل عددا. أما ظهر المسافر و ظهر المقيم واحد، فبالتخيير بين القليل و الكثير لا يتحقق شيء من معنى الرفق، و على هذا يخرج من نذر صوم سنة ان فعل كذا ففعل و هو معسر يخير بين صوم ثلاثة أيام و بين صوم سنة في قول محمد رحمه الله، و هو رواية عن أبي حنفية رضى الله عنه أنه رجع إليه قبل موته بثلاثة أيام، لأنهما مختلفان حكما، أحدهما قربة مقصودة، و الثاني كفارة، و في مسألتنا هما سواء، فصار كالمدبر إذا جني لزم مولاه الأقل من الأرش و من القيمة بخلاف العبد لما قلنا.

الشاقة (۱۱) كما روى أن النار كانت تنزل فى الأمم الماضية فتحرق المتقبل من الصدقات، و أحلت لهذه الأمة بعد ثبوت الخبث (۲) بشرط الحاجة و الضرورة (۳).

و كذا الغنيمة أحلت لهذه الأمة و كانت حراما على من (٤) قبلنا روى أنهم كانوا يجمعون غنائمهم (٥) فيحرقونها.

و كذا الواجب عليهم قطع موضع النجاسة من الثوب إذا أصابته و غير ذلك من الأحكام الشاقة عليهم.

بالرفع و النسخ، و الإيجاب على غيرنا لا يكون تضييقا في حقنا والرخصة فسحة في مقابلة التضييق. أنظر: التبيين (١/٠٧٥)، كشف الأسرار (٣٢١/٢)، التحقيق لوحة (١٣١/٣)، تفسير القرطبي (٣٠٠/٧).

الله القضاء بالقصاص عمدا كان أو خطأ من غير شرع الدية و قطع الأعضاء الخاطئة، و قرض موضع النجاسة من الجلد و الشوب، و احراق الغنائم و تحريم العروق في اللحم و تحريم السبت. كذا في كشف الأسرار (٣٢١/٢)، التحقيق، لوحة (١٣١/ب)، أنظر زاد المسير (٢٧٣/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في د: الحنث.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  و قد تقدم كلام الشارح على ذلك. أنظر، (ص ٤٦٤، ٤٦٤).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: استبدلت (من) بـ(ما).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: استبدلت (غنائمهم) بـ(عليها).

۸۰-----شرح للنتخب

و التفاوت بين القسم الثالث و الرابع ان الأصر و الأغلال لم يشرع أصلا في حقنا (١).

أما تعيين المبيع مشروع فى الجملة فى غير صورة السلم، فمن حيث إنه سقط أصلا فى هذا النوع و هو السلم كان مجازا، و من حيث إنه بقى مشروعا فى غير (٢) هذه الصورة كان شبيها بحقيقة الرخصة.

قوله (كالعينية المشروطة في المبيع) الأصل في البيع أن يلاقي عينا لقوله عليه السلام: "لا بيع فيما ليس عندك" (٣) و روى أنه (٤) عليه السلام "نهى عن بيع الكالىء بالكالىء" (٥) ثم سقط هذا الشرط في السلم مع أنه نوع بيع تيسيرا على المحتاجين حتى يتوصلوا إلى مقصودهم من الأثمان قبل إدراك غلتهم، و يتوصل

۱۱ لا سببا و لا حكما، كذا قال السغناقى فى الوافى، أنظر لوحة (٩٥/ب)، و يأضا التبيين (١/ ٥٧٠)، التحقيق لوحة (١٣٢/أ).

<sup>(</sup>۲) (غير) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۳) أخرج أبو داود عن حكيم بن حزام أنه قال: يا رسول الله، يأتينى الرجل فيريد منى البيع ليس عندى، أفأبتاعه له من السوق؟ فقال لا تبع ما ليس عندك. و عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم "لا يحل سلف و بيع، و لا شرطان في بيع، و لا ربح ما لهم تضمن، و لا بيع ما ليس مناه."

و روى الدارقطني عنه أيضا مثله.

و حسن الترمذي الحديث الأول.

أنظر سنن أبى داود، كتاب البيوع، باب فى الرجل يبيع ما ليس عنده (٣/ ٣٨)، سنن الدارقطنى، كتاب البيوع (٣/ ٧٥)، نصب الراية (٤٥/٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في الأصل، ب: أستبدلت (انه) بـ(عنه).

<sup>(</sup>٥) روى الدارقطني مثله عن ابن عمر رضى الله عنه.

و رواه الحاكم فى المستدرك و قال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم و لم يخرجاه. أنظر: سنن الدارقطنى، كتاب البيوع (٧٢/٣)، المستدرك (٥٧/٢)، نصب الراية (٣٩/٤، ٤٠).

قسم التحقيق......

رب السلم إلى مقصوده من الربح. (١)

قوله (للاستثناء) (<sup>۲)</sup> أراد به قوله تعالى: "الا ما اضطررتم إليه." (<sup>۳)</sup>

فإن قيل: قد استثنى حالة الإكراه فى إجراء كلمة الكفر أيضا بقوله تعالى:
"إلا من أكره و قلبه مطمئن بالإيمان." (٤) و قد ذكرتم أن ذلك من قبيل الرخصة الحقيقية حتى لم تسقط حرمة الكفر، و الأخذ بالعزيمة أولى حتى (٥) لو صبر فقتل يكون شهيدا/و لو صبر هنا يكون معاقبا لارتفاع (١٣٨/أ) الحرمة.

قلنا: قوله تعالى (١): "الا ما اضطررتم" استئناء من التحريم و هو قوله تعالى: "و قد فصل لكم ما حرم عليكم () (١)" و حكم المستثنى يضاد حكم المستثنى منه في قتضى ثبوت ضد التحريم، و هو الحل، و قوله "الا من أكره" استثناء من الغضب، (٨) فينتفى الغضب (١) عند (١٠) الإكراه و لا يدل انتفاء

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: التقويم لوحة (۳۹/ب)، أصول السرخسى (۱۲۱/۱۰)، أصول البزدرى مع كشف الأسرار (۲۲/۲۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۸۹)، التحقيق لوحة (۱۳۲/أ)، التبيين (۱/ ۵۷۱)، الوافى لوحة (۹۶/ب).

<sup>(</sup>r) في د: الاستثناء \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

<sup>&</sup>quot;) سورة الأنعام (١١٩).

<sup>(</sup>ع) سورة النحل (١٠٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی د: حین.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (تعالى) ساقطة من ج.

 <sup>(</sup>الا ما اضطررتم إليه) مزيدة من د.

<sup>(^)</sup> قال الزمخشرى: و قد جوزوا أن يكون "من كفر بالله" شرطا مبتدأ و يحذف جوابد، لأن جواب جمن شرح" دال عليه، كأنه قيل: "من كفر بالله فعليهم غضب الامن أكره، و لكن من شرح بالكفر صدرا فعليهم غضب من الله." أنظر تفسير الزمخشرى (٢/ ٤٣٠)، الوافى، لوحة (٩٦/ب)، التبيين (٧٢/١).

<sup>(</sup>فينتفى الغضب) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>١٠٠) في الأصل: أستبدلت (عند) بـ(عن).

الغضب على ثبوت الحل لما ذكرنا(١١). (٢)

قوله (لعدم سراية الحدث) يعنى شرعية المسح على معنى أن استتار القدم بالخف يمنع سراية الحدث إلى القدم، لاعلى معنى أن الواجب من غسل الرجل يتأدى بالمسح، فقد خرج السبب الموجب للحدث من أن يكون عاملا فى الرجل ما دام مستترا بالخف، و لا يلزم أن العزيمة لم تبق مشروعة فى رخصة الإسقاط. و قد قال فى الهداية أنه لو أخذ بالعزيمة كان مأجورا، (٣) لأن هذا القول مدخول (٤) عليه. كذا نقله شيخنا الأستاذ عن شيخه العلامة رضى الله عنهما لما عرف أن المسح (٥) لم يبق مشروعا حال كونه متحفيا (١). (٧) و يحتمل أن الأجر باعتبار إزالة سبب

<sup>(</sup>۱) (و قوله "الا من أكره" استثناء من الغضب فينتفى الغضب عند الإكراه و لا يدل انتفاء الغضب على ثبوت الحل لما ذكرنا) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) اعلم أن العلماء اختلفوا في حكم الميتة و الخمر و الخنزيل ر نحوها في حالة الإضطرار أنها تصير مباحة أو تبقى على الحرمة و يرتفع الإثم.

فذهب أكثر أصحاب الحنفية إلى أن الحرمة ترفع في هذه الحالة.

و فائدة الاختلاف تظهر فيما إذا صبر حتى مات لا يكون آثما عند الفريق الأول، و يكون آثما عند أكثر أصحاب الحنفية، و فيما إذا حلف لا يأكل حراما فتناول هذه المحرمات في حالة الاضطرار يحنث عندهم، و لا يحنث عند الفريق الثاني. كذا في كشف الأسرار. أنظر (٣٢٢/٢).

<sup>(</sup>٣) أنظر الهداية (٢٨/١).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في هامش د: أي مأخوذ عليه.

<sup>(</sup>۱) في ب: الغسل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: مستخففا.

<sup>&#</sup>x27;' قال ابن الهمام فى شرح فتح القدير: لفظ "كان مأجورا" فى مبسوط شيخ الإسلام خواهر زاده، و أورد عليه أن المسح من النوع الرابع من الرخصة و هو ما لم تبق العزيمة معه مشروعة كالركعتين الأخريين من الظهر للمسافر، و لا يؤجر على فعل غير المشروع أجيب بأنه من الرابع ما دام المكلف لا بس الخف، و لا شك أن له نزعه فإذا نزعه سقطت الرخصة فى حقه فيغسل، و انما يثاب بتكلف النزع و الغسل فيصير كترك السفر لقصد الأحمز.

و قول أبي الحسن الرستغفني: أحب إلى أن يمس، اما لنفي التهمة عن نفسه،

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الرخصة و الغسل لا باعتبار ترك المسح(١).

قوله (فاقبلواصدقته) (۱۲) أي اعتقدوه، و اعملوا به، و المراد بالتصدق الاسقاط (۳۰). فإن ما يكون واجبا في الذمة فالتصدق به عمن له الحق إسقاط

فان الروافض لا يرونه، و أما للعمل بقراءة الجر مدفوع بعدم صحة الثانى على ما علمت، و عدم تأتى الأول فى موضع يعلم أن الحاضرين لا يتهمونه لعلمهم بحقيقة حاله و جهلهم وجود مذهب الروافض، فلا ينبغى إطلاق الجواب بل ان كان محل تهمة.

أنظر شرح فتح القدير (١/١٤٤)، شرح العناية على الهداية (١/ ١٤٥).

(۱) أنظر مسألة المسح: التقويم، لوحة (۳۹/ب)، أصول السرخسى (۱۲۱/۱)، الغنى في أصول الفقه (ص ۹۰)، التحقيق لوحة (۱۳۲/أ)، الوافي (۲۹/ب، ۹۷/أ)، التبيين (۲/۳۷، ۹۷۵)، كشف الأسرار على المنار (۲/۲۷)، نور الأنوار (۲/۲۷)، حاشية الرهاوي على شرح ابن ملك (ص ۲۰۲، ۲۰۵)، فتح الغفار على المنار (۲/۲۷).

(۱۲) هذا طرف من حديث أخرجه مسلم فى صحيحه و غيره عن يعلى بن أمية قال: قلت لعمر بن الخطاب "ليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة ان خفتم أن يفتنكم الذين كفروا." فقد أمن الناس، فقال: عجبت مما عجبت منه، فسألت رسول الله صلى الله عليه و سلم عن ذلك فقال: صدقة تصدق الله بها عليكم، فاقبلوا صدقته.

و في لفظ لابن حبان في صحيحه: "فاقبلوا رخصته."

أنظر: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب صلاة المسافر (١/ ٢٤١)، أبو داود كتاب الصلاة، باب صلاة المسافر (١٧٧/١)، مسند أحمد (٢٥/١، ٢٦)، نصب الراية (٢/ ١٩٠).

(٣) أى الاسقاط عنا، كذا في كشف الأسرار على المنار (٤٦٨/١)، كذا في أصول السرخسي (١/٢٢/١).

٨٥----شرح للنتخب

لذلك (١). و قد سمى الله تعالى الإسقاط تصدقا بقوله تعالى: "و أن تصدقوا خير لكم (٢)". (٣)

قوله ( $\mathfrak{p}^{(2)}$  لا يحتمل التمليك) ( $^{(0)}$  احتراز عن الدين، فإنه يرتد بالرد.

قوله (و الرفق متعين (٦١) في القصر).

فإن قيل: فيه فضل ثواب.

قيل () (٧): ليس كذلك، لأن الشواب في أداء ما عليه، لا في الطول و القصر، ألا ترى أن ظهر المقيم لايزيد على فجره ثوابا على أن الاختيار و هو حكم

<sup>(</sup>۱) قال شمس الأثمة في أصوله: ان المراد التصدق الاسقاط عنا و ما يكون واجبا في الذمة فالتصدق ممن له الحق باسقاطه يكون كالتصدق بالدين على من عليه الدين، و مثل هذا الاسقاط إذا لم يتضمن معنى التمليك لا يرتد بالرد كالعفو عن القصاص، و كذلك إذا لم يكن فيه معنى المالية لا يرتد بالرد، و لا يتوقف على القبول كالطلاق واسقاط الشفعة، فبهذا تبين أن السبب لم يبق موجبا للزيادة على الركعتين بعد هذا التصدق.

أنظر: أصول السرخسى (١٢٢/١)، و أيضا كشف الأسرار على المنار (٤٦٨/١). نور الأنوار (٤٦٨/١).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة (٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) من قوله "قوله (لعدم السراية" إلى قوله (خير لكم) ساقطة من ج.

<sup>(1)</sup> في الأصل: ما \_ بسقوط الباء في أولها \_ و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۰) أى ما لا يحتمله من كل وجه، فأما ما من وجه فالتصدق به و تمليكه لا يكون اسقاطا محضا حتى لو قال لمديونه: "صدقت بالدين عليك" أو "ملكتكه" فانه لو قبل أو سكت يسقط الدين، و ان قال: "لا أقبل" يرتد، لأن الدين يحتمل التمليك من المديون، و لا يحتمله من غيره.

كذا فى كشف الأسرار على البزدوى (٣٢٥/٢)، و انظر أيضا التبيين (٥٧٦/١).

<sup>(</sup>١) في الأصل: يتعين، و هو مخالف لنص المتن.

<sup>(</sup>له) زيادة من ج.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الدنيا لا يصلح بناؤه على حكم الآخرة، و هو الثواب. (١)

(و عند المغايرة لا يتحقق الرفق في الأقل عددا) كالعبد إذا جنى فانه يخير مولاه بين الدفع/و الفداء، و ان كانت قيمته عشر الدية لما (١٣٨/ب) انهما متغايران (٢) يتخير (٣) (بين صوم ثلاثة أيام) بالنظر إلى جانب اليمين (٤) (و بين

و ذهب الشافعية إلى أن القصر مندوب فى سفر يبلغ ثلاثة أيام فصاعدا فإن لم يبلغها فالإتمام أولى خروجا من قول أبى حنيفة.

و قال الماوردى بكراهة القصر إذا لم يبلغ السفر ثلاثة أيام فصاعدا.

أنظر أصول السرخسى (١/٢٢/١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٣٢٤)، المغنى في أصول الفقية (ص ٩٠)، مينزان الأصول (ص ٥٧، ٥٨)،

التبيين (١/ ٥٧٥)، منهاج العقول مع شرح الاسنوى (١/ ٧٠)، جمع

الجوامع مع حاشية البناني (١/ ١٢١)، شرح الكوكب المنير (١/ ٤٧٩)، الإبهاج (١/ ٨٠)، الإبهاج (١/ ٨٠)، الهداية (١/ ٨٠)،

التحقيق لوحة (١٣٣/ب \_ ١٦٤/أ).

(۲) و قد ذكر عبد العزيز البخارى هذا المثال بلفظ أوضح و قال: إذا جنى العبد خير المرلى بين الدفع و الفداء ـ و إن كانت قيمة العبد أقل أو أكثر من الفداء ـ لأن الدفع مع الفداء مختلفان صورة و معنى. فإن أحدهما مال و الآخر رقبة، فاستقام التخيير طلبا للرفق كتخيير العبد المأذون بالجمعة بينها و بين الظهر. أنظر: كشف الأسرار (٣٢٨/٢)، التحقيق لوحة (١٩٣٥/أ).

(٣) في الأصل: فيتخير \_ بزيادة الفاء في أولها \_ .

(²) و ذلك عند محمد رحمه الله، و هو مروى في النوادر عن أبي حنيفة رضى الله عند. أنظر أصول البزدوي (٣٢٨/٢).

<sup>(</sup>۱) كذا في أصول السرخسى. أنظر (۱/۲٤/۱)، في التقويم أنظر لوحة (١/٤٢). و نحب أن نشير إلى أن كون قصر الصلاة في السفر رخصة اسقاط هو اختيار فخر الإسلام و شمس الأثمة و الخبازي و غيرهم كما هو اختيار المصنف، و أما عند صاحب الميزان فقصر الصلاة في حق المسافر ليس برخصة، بل هو عزيمة، و استدل على ما ذهب إليه ببعض الأحاديث و الآثار.

٨٦٥\_\_\_\_\_شرح للنتخب

صوم سنة) بالنظر إلى جانب النذر، (١) لأنهما مختلفان حكما، لأن النذر قربة مقصودة، لأنه واجب لغيره و هو هتك حرمة اسم الله تعالى.

و كان أبو حنيفة رضى الله عنه يقول أولا: لم تجز كفارة اليمين فيه، ثم رجع إلى التخيير.

فقد روى عن عبد العزيز بن خالد الترمذى (٢) رحمه الله أنه قال: خرجت حاجا، فلما دخلت الكوفة قرأت كتاب النذور و الكفارات على أبى (٣) حنيفة رحمه الله، (٤) فلما انتهيت إلى هذه المسألة فقال لى: قف. فإن من رأيى أن أرجع. فلما رجعت من الحج إذ هو قد توفى، فأخبرنى الوليد بن أبان. (٥) أنه رجع قبل موته

<sup>(</sup>۱) تصویر المسألة: إذا قال رجل: "ان نظرت إلى الحرم فعلي صوم سنة، فنظر و هو معسر" يتخير بين صوم ثلاثة أيام نظرا إلى جانب اليمين، و بين صوم سنة نظرا إلى جانب النذر. كذا في التبيين أنظر (٥٧٨/١).

<sup>&</sup>quot; هو عبد العزيز بن خالد بن زياد الترمذى كان على القضاء بمرو، و هو و أبوه من القدماء من أهل ترمذ، و روى أبوه عن نافع صحيفة مستقيمة هكذا قال أبو حاتم ابن حبان، و روى عن أبيه أيضا: قتيبة بن سعد و حبش بن حرب البيكندى و أهل بلده، و مات و أبوه ابن مائة سنة و كان على القضاء بترمذ. أنظر: أنساب العرب للسمعانى، تحقيق الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمى اليمانى، بيروت، ١٤٠٠ه (٣/ ٤٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی جه: أی.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، د: رضى الله عنه.

<sup>(°)</sup> لم أقف على ترجمته، و الذى وقفت عليه هو الوليد بن حماد الكوفى ابن أخى الحسن بن زياد. و حدث عنه أحمد بن أبى عمر أن قال سمعت الوليد يقول: قلت لعمى الحسن بن زياد: ألست قد رأيت زفر بن هزيل و أبا يوسف عند أبى حنيفة؟ قال: نعم، قلت كيف رأيتهما عنده؟ قال: كعصفورين قد انقض عليهما بازى. أنظر الجواهر المضيئة (٢٠٩/٢).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

بأيام، (١) و قال: انه يتخير (٢) (و الله أعلم بالصواب) (٣).

<sup>(</sup>۱) قيدها في المغنى في أصول الفقه "بشلاثة أيام" أنظر (ص ٩٢) و كذا في التحقيق، لوحة (٩٣/أ).

<sup>(</sup>۲۱ كذا فى أصول السرخسى (۱۲٤/۱)، و فى التبيين (۱۹۷۹)، و كذر السغناتى هذه الرواية كما هى فى الشرح. أنظر لوحة (۹۸/ب).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

٨٨٥-----شرح للنتخب

#### باب

## في بيان أقسام السنة

إعلم أن سنة رسول الله عليه السلام جامعة للأمر و النهى و الخاص و العام و سائر الأقسام التى سبق ذكرها. و هذا الباب لبيان ما يختص به السنن، فنقول: السنة نوعان: مرسل و مسند.

فالمرسل من الصحابى محمول على السماع، و من القرن الثانى و الثالث على أنه وضح له الأمر و استبان له الاسناد و هو فوق المسند، فان لم يتضح له الأمر نسبه إلى من سمعه منه ليحمله ما تحمل عنه، لكن هذا ضرب مزية يثبت بالاجتهاد فلم يجز النسخ بمثله.

و أما مراسيل من دون هؤلاء فقد اختلف فيه الا أن يروى الثقات مرسله كما رووا مسنده مثل ارسال محمد بن الحسن رحمه الله و أمثاله.

و قال الشافعي رحمه الله: لا أقبل الا مراسيل سعيد بن المسيب رحمه الله، فاني تتبعتها فوجدتها مسانيد.

# باب بيان (١) أقسام السنة (٢) السنة السنة القوليات و الفعليات. و الحديث مختص (٣) بالأولى (٤).

<sup>(</sup>۱۱) (بیان) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۲) لما فرغ المصنف من بيان الثمانين قسما من قسم الكتاب \_ و يأتى كل تلك الأقسام في السنة \_ شرع الآن في بيان ما تختص به السنة. كذا قال صاحب التبيين (١/ ٥٨٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> فی ب، ج، د: یختص.

<sup>(</sup>۱) أنظر في اطلاقات السنة: أصول السرخسى (۱۱۳/۱)، أصول البزدوى (۲/ ۱۱۳۸)، ميزان الأصول (ص ٤١٩)، التوضيح على التنقيح (۲/ ٤٢٨)، التحرير مع التيسير (۱۹/۳، ۲۰)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۲/۲، ۹۷)، الإحكام للآمدى (۱/۲۱٪)، الموافقات (۳/٤)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (۱۹۲/۲)، شرح الكوكب المنير

اعلم(١١) ان السنة تشاكل الكتاب من حيث إن الأقسام المذكورة في الكتاب ترد فيها، الا أنها تفارقه بوجوه الاتصال، لأن الكتاب يتصل بوجه واحد، و هو التواتر، والسنة تتصل بالآحاد، وأنه كثير شيّر، (٢) و يتصل بالشهرة، وأنه بالنسبة إلى الأولى قليل، و يتصل بالتواتر، و أنه معدود محصور.

الارسال الإطلاق، (٣) فالمرسل: (ما) (٤) ليس فيه اسناد بأن أطلق الرواية فقال: قال رصول الله (صلى الله عليه و سلم) (٥٠). (٢١) و هو أربعة أنواع.

الدكتور معظم حسين، القاهرة ١٩٣٧م (ص ٢٨)، الكفاية في علم الرواية، للخطيب البغدادي، ط دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد، ١٣٥٧ هـ

<sup>(</sup>٢/ ١٥٩، ١٦٠)، المختصر في أصول الفقه (ص ٧٤)، إرشاد الفحول (ص ٣٣)، الإبهاج على المنهاج (٢٦٣/٢)، الاحكام لابن حزم (١٧٣/١)، التبيين (١/ ٥٨٠)، التحقيق لوّحة (١٣٥/ب)، نور الأنوار على المنار (٣/٢)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (٩٤/٢).

<sup>(</sup>۱) في جـ: و اعلم.

بمعنى جيد، حسن. أنظر لسان العرب مادة (شور) ٤٣٥/٤).

أنظر: لسان العرب (٣/ ١٦٤٥).

ساقطة من الأصل.

ساقطة من الأصل.

و بعبارة أخرى: المرسل في اصطلاح المحدثين: أن يترك التابعي الواسطة التي بينه و بين الروسل عليـه السّلام فيـقول: قالَ رسولَ اللّه عليـه السّلام كذا كـما يفعل سعيد بن المسيب و مكحول الدمشقى و إبراهيم النخعي و الحسن البصري و غيرهم.

فإن ترك الراوى واسطة بين الروايتين مثل أن يقول من لم يعاصر أبا هريرة: قال أبو هريرة، فهذا يسمى منقطعا عندهم.

هذا إذا كان المتروك واسطة واحدة، وإن كان أكثر من واحدة فهو المسمى

بالمعضل عندهم، و الكل سمى إرسالا عند الفقهاء و الأصوليين. أنظر: التحقيق، لوحة (١٣٦/أ)، و أيضا توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار لمحمد بن إسماعيل الأمير الحسنى الصنعاني، بتحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، القاهرة ط ١٠، ١٣٦٦هـ (١/ ٢٨٤، ٢٨٩)، اختصار علوم الحديث لابن كثير، بهامشه شرحه المسمى الباعث الحثيث لأحمد محمد شاكر، القاهرة، ١٣٧٠هـ، ط الثانية (ص ٥٣)، تدريب الراوى شرح تقريب النووى للسيوطى، ط/مصر، ١٣٨٥هـ (ص ٧٣)، معرفة علوم الحديث، للحاكم النيسابوري، نشر

٩٠ ٥\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الأول<sup>(۱)</sup>: ما أرسله الصحابى، و هو مقبول بالاجماع، لأن من الصحابة رضى الله عنهم من قلت صحبته فإذا أطلق الرواية فقال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم يقبل منه مع احتمال الإرسال، لأن من ثبتت صحبته لم يحمل حديثه الا على سماعه بنفسه (۱).

و الشانى: ما أرسله القرن الشانى/و الثالث، و هو حجة عندنا (١٣٩/أ) خلافا للشافعي رحمه الله (٢٠).

<sup>(</sup>ص ۲۱)، شرح الكوكب المنير (۲/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>۱) (الأول) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۱) أنظر: الاحكام للآمدى (۱۳۷/۲)، المستصفى (۱۹۹/۱)، شرح الاسنوى على المنهاج (۲/۳۵)، جمع الجوامع (۱۹۹/۲)، شرح العضد على مختصر ابن الحاجب (۷٤/۲)، مسلم الثبوت (۲/۷۶)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲/۳)، اللمع (ص ۷۶)، التحرير مع التيسير (۲/۳)، روضة الناظر و نزهة الخاطر عليه (۲/۳۳)، المسودة (ص ۲۰۰)، شرح تنقيح الفصول (ص ۴۷۹)، المعتمد (۲/۳۲)، إرشاد الفحول (ص ۲۶)، أصول السرخسى (۳۲۰)، الكفاية (ص ۳۸۶)، شرح الكوكب المنيسر (۲/۲۷)، توضيح الأفكار (۲/۸۲)، التحقيق لوحة (۲۳۱/أ)، التبيين (۱/۰۸۰)، الوافى، لوحة (۱۹۸/أ).

<sup>(</sup>۳) و ذهب إليه \_ أى إلى مذهب الشافعى \_ أحمد فى أحد قوليه، و أهل الظاهر، و جمهور الأثمة من حفاظ الحديث و نقاد الأثر، و القاضى أبو بكر الباقلانى، و أبو زرعة الرازى، و أبو حاتم، و ابنه عبد الرحمن، و يحيى بن سعيد القطان، و اختاره الإمام الرازى و أتباعه و الغزالى فى المستصفى.

أنظر الإبهاج على المنهاج (٣٣١/٢) و ما بعدها، و الاحكام للآمدى (١٧٨/٢)، التبصرة (ص ٣٢٦)، المنخول (ص ٢٧٢)، المستصفى (١٠٧/١)، الرسالة للشافعى بتحقيق أحمد محمد شاكر، ١٣٠٩هـ (ص ٤٦٥)، التحقيق لوحة (١٣٠١أ ـ ب)، التبيين (١٠٥٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> (رحمه الله) ساقطة من جـ.

و الثالث: ما أرسله العدل في كل عصر، و هو مختلف بين أصحابنا رحمهم الله، (١) فقال أبو الحسن الكرخي: يقبل إرسال كل عدل.

و قال عيسى بن أبان<sup>(۲)</sup>: لا يقبل<sup>(۳)</sup>.

و الرابع: ما أرسل من وجه و أسند من وجه، و هو حجة بالإجماع (١٠).

قوله (و استبان له الاسناد) أى لما صح و استبان طوى الأمر و أرسل (٥)

فقال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم.

قوله (ليحمله (١٦) ما تحمل عنه) أى ليحمل الراوى الثانى على المروى عنه ما تحمل عنه بأن أسنده لتكون العهدة على راويه، لا عليه.

<sup>(</sup>١١) (رحمهم الله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۲۱) هو عيسى بن أبان بن صدقة القاضى أبو موسى، تفقه على محمد بن الحسن. و يقول هلال بن يحيى: ما فى الإسلام قاض أفقه من عيسى، و له كتاب الحج، و تفقه عليه أبو خازم القاضى عبد الحميد أستاذ الطحاوى. و مات بالبصرة فى المحرم سنة ۲۲۱هـ.

أنظر: الفوائد البهية (ص ١٥١)، الجواهر المضيئة (١/١٠)، تاريخ بغداد (١٤٠/١١)، فهرست ابن النديم (ص ٢٨٩)، الفتح المبين (١/١٤٠).

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲/۳، ۷)، أصول السرخسى (۳۱۳/۱)، التبيين (۱/ ۵۸۱)، الوافي، لوحة (۹۹/ب).

<sup>(4)</sup> و قد ذكر فخر الإسلام و السرخسى و الخبازى و غيره الخلاف فى هذا القسم. و قال عبد العزيز البخارى بأن هذا القسم حجة عند العامة سواء أسند هذا المرسل أو غيره، لأن المرسل ساكت عن حال الراوى، و المسند ناطق بها، و الساكت لا يعارض الناطق.

و قال صاحب الوافى و صاحب التبيين بالإجماع كما قال الشارح.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٧/٣)، أصول السرخسى (٣٦٤/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٩١)، التحقيق، لوحة (١٣٨/أ)، الوافى لوحة (١٩٨/أ)، التبيين (١٩٨/أ).

<sup>(</sup>ه) في د: واسل.

<sup>(</sup>١) في الأصل: ليحمل \_ بسقوط الهاء في آخرها \_ .

قوله (لكن هذا ضرب مزية ثبت بالاجتهاد) و هذا جواب اشكال، و هو أن يقال: لما كان فوق المسند من الآحاد ينبغى أن يجوز النسخ به أى الزيادة كما جاز بالمشهور (١٠). (٢)

قوله (لا أقبل<sup>(۳)</sup> الا مراسيل سعيد بن المسيب) (٤) يرجع إلى القرن الثانى و الثالث و من دون هؤلاء، لأن مراسيل الصحابة مجمع عليها، و الما قيل مراسيل سعيد بن المسيب، (٥) لأنه مسند من وجه و مرسل من وجه، يترجح (٢) جانب الاسناد، لأن الأول ناطق و الثانى ساكت، والساكت لا يعارض الناطق.

احتج الشافعى رحمه الله فى رد المرسل بأن جهالة الراوى فى الوصف تمنع صحة الرواية، فجهالته فى الوصف و الأصل أولى أن تمنع (٧).

<sup>(</sup>۱۱) في جه: بالخبر المشهور.

<sup>(</sup>۲) فقال في جوابه: هذه المزية للمرسل الها ثبتت بالإجتهاد و الرأى. و النسخ لا يجوز بالرأى فلم يجز النسخ به لهذا المعنى. كذا في التبيين. أنظر (١/٥٨٤).

<sup>(</sup>۳) القائل هو الشافعي رحمه الله. أنظر المتن (ص ۵۸۸)، و كذا في المنخول (ص ۲۷۲)، و الاحكام للآمدي (۱۷۸/۲).

<sup>(</sup>۵) هو سعيد بن المسيب بن حزن \_ بفتح و سكون \_ بن أبى وهب المخزومى القرشى أبو محمد سيد التابعين. و أحد الفقهاء السبعة بالمدينة جمع بين الحديث و الفقه و الزهد و الورع كان مولده سنة ١٣هـ، و توفى فى سنة ١٩هـ بالمدينة المنورة، و قيل غير ذلك.

أنظر: طبقات ابن سعد (٨٨/٥)، وفيات الأعيان (٢٥٨/١)، شذرات الذهب (٢/٢/١)، تهذيب التهذيب (٨٤/٤)، المعارف (ص١٩٣).

<sup>(°) (</sup>يرجع إلى القرن الثاني و الثالث و من دون هؤلاء، لأن مراسيل الصحابي مجمع عليها، و الما قيل مراسيل سعيد بن المسيب) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب، ج: نیترجح، و نی د: نیرجح.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷۷</sup> أنظر: المنخول (ص ۲۷۳)، التبصرة (ص ۳۲۹)، الرسالة (ص ٤٦١) و ما بعدها جمع الجوامع (۲۹/۲۱)، إرشاد الفحول (ص ٦٥)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۲/۲۷)، شرح تنقيح الفصول (ص ۳۸۰)، شرح الكوكب المنير (۷۲/۲)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد عليه (۷٤/۲)، التحرير مع التيسير (۲/۳)، كشف الأسرار على البزدوى (۲/۳)، توضيح الأفكار (۱/۲۸۸)، تدريب الراوي (۱۹۸/۲).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و المسند أقسام:

المتواتر: و هو ما يرويه قوم لا يحصى عددهم، و لا يتوهم تواطؤهم على الكذب لكثرتهم و عدالتهم و تباين أماكنهم و يدوم هذا الحد إلى أن يتصل برسول الله صلى الله عليه و سلم، و ذلك مثل نقل القرأن و الصلوات الخمس و أعداد الركعات و مقادير الزكاة و ما أشبه ذلك، و أنه يوجب علم اليقين بمنزلة العيان علما ضروريا.

و المشهور: و هو ما كان من الأحاد في الأصل ثم انتشر فصار ينقله قوم لا يتوهم تواطؤهم على الكذب، و هم القرن الثاني و من بعدهم، و أولئك قوم ثقات أئمة لا يتهمون، فصار بشهادتهم و تصديقهم بمنزلة المتواتر حتى قال الجصاص: أنه أحد قسمى التواتر. و قال عيسى بن أبان: يضلل جاحده و لا يكفر، و هو الصحيح عندنا، لأن المشهور بشهادة السلف صار حجة للعمل به بمنزلة المتواتر، فصحت الزيادة به على كتاب الله، و هو نسخ عندنا، و ذلك مثل زيادة الرجم و المسح على الخفين، و التتابع في صيام كفارة اليمين، لكنه لما كان من الأحاد في الأصل ثبت به شبهة سقط بها علم اليقين.

قــوله (و يدوم هذا الحـد) أى يكون أوله كــآخــره، و آخــره كــأوله و أوسطه كطرفيه (۱)

<sup>&</sup>quot;اعلم أن العلماء اتفقوا على أن من شروط المتواتر: تكثر المخبرين تمنع صدور الكذب منهم على سبيل الاتفاق، و على سبيل المواضعة، و هو معنى قول المصنف (لا يتوهم تواطؤهم) أى توافقهم على الكذب، و أن يكونا عالمين با أخبروا علما يستند إلى الحس، لا إلى غيره، كدليل العقل مثلا، فإن أهل بغداد لو أخبروا عن حدث العالم لا يحصل لنا العلم بخبرهم، و أن يكون المخبرون فى الطرفين و الوسط مستوين فى هذه الشروط، أعنى فى الكثرة و الاستناد و إليه أشار المصنف بقوله (و يدوم هذا الحد).

و اختلفوا فى أقل عدد يحصل معه العلم، فقيل: هو خمسة، و قيل اثنا عشر، و قيل: أربعون، و قيل: سبعون، و الصحيح أنه غير منحصر فى عدد مخصوص، و ضابطه: ما حصل العلم عنده، فبحصول العلم الضرورى يستدل

٩٤٥ ------شرح للنتخب

قوله (و انه يوجب علم اليقين بمنزلة العيان علما ضروريا) هذا احتراز عن قول أصحاب الشافعى (رحمه الله)، (١) فانهم يقولون: العلم الثابت به علم يقين، لكنه مكتسب بمنزلة ما يثبت من العلم بالنبوة عند المعجزة، فان ذلك مكتسب.

و لكنا نقول: لو كان ذلك لكان (۲) يختص به من () (۳) يكون من أهله و ليس كذلك، و كل واحد منا في صغره يعلم أباه و أمه بالخبر كما يعلمه (۱۳۹/ب)

على أن العدد الذى هو كامل عند الله تعالى قد توافقوا على الأخبار، لا انا نستدل بكمال العدد على حصول العلم و قد أشار المصنف بقوله (ما يرويه قوم لا يحصى عددهم) إلى اشتراط خروج عدد المخبرين عن حد الاحصاء و الحصر، و قد ذهب إليه قوم، و ذهب الجمهور إلى أنه ليس بشرط.

و أشار بقولهم (و عدالتهم) إلى اشتراط الإسلام و العدالة كما قاله قوم، لأن الإسلام و العدالة ضابطا الصدق، و عند العامة ليس بشرط للقطع.

كما أشار بقوله (و تباین أماكنهم) إلی اشتراط اختلاف بلدانهم و أوطانهم، و هر مختار البعض، و عند الجمهور لا یشترط ذلك لحصول العلم باخبار متوطنی بقعة واحدة أو بلدة واحدة. كذا فی كشف الأسرار علی البزدوی ((7.7))، المسودة ((7.7))، جمع الجوامع مع حاشیة البنانی ((7.7))، شرح الورقـات ((7.7))، المعـتـمـد ((7.7))، غایة الوصول ((7.7))، شرح الكوكب المنير ((7.7))، المحتـمـد ((7.7))، و ما بعدها شرح تنقیح الفصول ((7.7))، الاحكام للآمدی ((7.7))، و ما بعدها شرح تنقیح الفصول ((7.7))، التحریر مع التیسیر ((7.7))، أصول السرخسی ((7.7))، اللمع ((7.7))، میزان الأصول ((7.7))، البرهان لإمام الحرمین ((7.7))، اللمع ((7.7))، الأصول ((7.7))، اللمع ((7.7))، الأصول ((7.7))، الرهان لإمام الحرمین ((7.7)).

 <sup>&</sup>quot; ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> (لكان) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>ان) زيادة من الأصل. (ان)

بعد البلوغ<sup>(١)</sup>.

و لا يقال: لو كان ضروريا لما اختلفوا فيه.

و قد قال بعض الناس أنه لا يفيد العلم، لأن مطلق الاختلاف لا يقدح في الضروريات كالاختلاف في الحواس.

فإن قيل: أليس أن المجوس(٢) و النصارى و اليهود تواتروا على أشياء

<sup>(</sup>۱) ذهب الجمهور إلى أن العلم الحاصل بالمتواتر ضرورى.

و قال بعضهم: إنه نظري، و هو مذهب أبي الخطاب، والكعبي، و أبي الحسين البصري، و أبي بكر الدقاق، و البلخي ـ و قيل: الثلجي ـ من المعتزلة.

و ذهب إليه الغزالي في المنخول، و إمام الحرمين كما قال ابن السبكي في الإبهاج.

و هناك مذهب آخر، و هو مذهب الواقفية، و إليه ذهب الآمدى في الإحكام و المرتضى من الشيعة كما في المنهاج للبيضاوي.

و قال السمنية \_ و هم من عبدة الأصنام \_ و البراهمة \_ و هم من منكرى الرسالة بأنه لا يفيد العلم.

و قال جماعة بأنه يفيد علم طمأنينة، لا يقين، و سيذكره الشارح أثناء ذكر حكم أحد نوعى المتواتر بعد قليل.

ثم أن الطوفى قال فى مختصره: و الخلاف بين القائلين بثبوت العلم الضرورى و القائلين بثبوت العلم النظرى لفظى، إذ مراد الأول بالضرورى: ما اضطر العقل إلى تصديقه، و الثانى: البديهى الكافى فى حصول الجزم به تصور طرفيه، و الضرورى ينقسم إليهما فدعوى كل دعوى الآخر، و الجزم حاصل على قولين.

أنظر: التبصرة (ص ۲۹۳)، شرح الكوكب المنيسر (۲۲۲۲)، المنخول (ص ۲۳۷)، مختصر الطوفى (ص ۵۰)، المستصفى (۱۳۲/۱)، منهاج العقول مع الاسنوى مختصر الطوفى (ص ۵۰)، المستصفى (۱۲۲/۱)، منهاج العقول مع الاسنون (۲۱۲/۲)، شرح تنقيح الفصول (ص ۴۵، ۲۵)، الاحكام للآمدى (۲۷/۲)، المعتمد (ص ۴۵، ۵۰)، إرشاد الفحول (ص ۴۵، ۵۷)، الاحكام للآمدى (۲۷/۳)، المعتمد (۲۷/۲)، جمع الجوامع (۲۷/۲)، التحرير مع التيسير (۳۲/۳)، المسودة (ص ۲۳۳)، البرهان لإمام الحرمين (۱۷۷۸)، کشف الأسرار على المنار (۱۱/۲)، ميزان الأصول (ص ۴۵، ۲۲۵).

۰ ۹ ۰ ۔ ۔ ۔ ۔ شرح للنتخب

باطلة من كون المسيح و عزير ابنى (١) الله و غير ذلك، مع هذا (٢) لا يوجب العلم؟ قلنا: ان مرجع ذلك كله إلى الآحاد.

و أما قولهم: ان خبر الواحد لا يوجب العلم، و ما لا يوجب العلم إذا انضم بما لا يوجب العلم إذا انضم بما لا يوجب العلم، فذلك باطل كما في قوى الحبل. (٣)

قوله (انه أحد قسمى المتواتر) (1) يعنى أن المتواتر نوعان: كامل و هو ما ذكرنا، و قاصر، و هو أن يكون متواتر الفرع آحاد الأصل. و الأول: يوجب علم اليقين. و اليقين (٥) من "يقن الماء في الحوض" إذا استقر (فيه) (١) أي يوجب علما لا اضطراب للقلب في ثبروته. و الثراني: يوجب علم طمسأنينة على المذهب المختار (٧). و الطمأنينة ما (٨) لا يحتمل أن يتخلله شك أو يعتريه وهم.

<sup>(</sup>١١) في الأصل، ج، د: ابن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: مع ذلك.

و قد فسر الشارح قوله (كما فى قوى الحبل) فى شرحه على المنار بقوله: و قد يحدث عند الاجتماع ما لا يكون عند الانفراد، انظر كشف الأسرار على المنار (١٩/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أى المشهور أحد قسمى المتواتر، قاله أبو بكر الجصاص و من تبعه من أصحاب الحنفية، و ذهبوا إلى أنه مثل المتواتر، فيثبت به علم اليقين، لكن بطريق الاستدلال، لا بطريق الضرورة، كذا فى التحيق لوحة (١٤٠/ب)، و انظر أيضا المتن (ص ٧١١).

<sup>(</sup>ه) (و اليقين) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> كذا قال الجرجانى فى التعريفات. أنظر (ص ٢٥٩). و (فيه) ساقطة من جميع النسخ، و قد زدته من التعريفات لتقييم النص.

<sup>(</sup>v) و به قال عيسى بن أبان من الحنفية، و هو اختيار أبى زيد الدبوسى و عامة المتأخرين و قالوا: انه \_ أى الخبر المشهور \_ دون المتواتر فوق الخبر الواحد، حتى جازت الزيادة به على كتاب الله تعالى التى هى تعدل النسخ \_ عندهم \_ و ان لم يجز النسخ به مطلقا.

أنظر: التقويم لوحة (١١٧/ب)، التحقيق لوحة (١٤٠/ب).

<sup>(</sup>N) (الا) ساقطة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و عند أبى بكر الرازى رحمه الله أن (١) خبر المشهور يوجب علم اليقين، لأنه يصح النسخ به، و ليس كذلك، فانه لما كان من الآحاد في الأصل تثبت به شبهة، و لا يقين مع الشبهة (٢).

قوله (فصحت الزيادة على كتاب الله تعالى، (٣) و هو نسخ عندنا) (ء) اعلم أن الزيادة بيان من وجه (٥) لما أن البيان ما يظهر به ابتداء وجوده. "الرقبة" في قوله تعالى: "فتحرير رقبة" (٦) مبهمة، تحمل (٧) الكافرة و المؤمنة، فبينت (٨) بقوله "مؤمنة".

و كذلك قوله (تعالى) (١٠): "فصيام ثلاثة أيام" (١٠٠) مبهم (١١٠) مع احتمال (٢٠٠) التتابع و التفرق فبين بقوله: "متتابعات" يقرره أن النسخ ابطال و تبديل

<sup>(</sup>١) (رحمه الله، أن) ساقطة من جيمع النسخ إلا الأصل.

<sup>&</sup>quot; قال أبو اليسر رحمه الله: و حاصل الاختلاف راجع إلى الاكفار، فعند الفريق الأول من أصحابنا: يكفر جاحد الخبر المشهور، و عند الفريق الثانى: لا يكفر. و نص شمس الأثمة على أن جاحده لا يكفر بالاتفاق و أشير إليه فى ميزان الأصول، و على هذا يظهر أثر الاختلاف فى الإحكام.

أنظر: ميزان الأصول (ص ٤٣٠)، التحقيق لوحة (١٤٠/ب).

<sup>(</sup>۳) (تعالى) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>۱) قول المصنف (عندنا) احتراز عن قول الشافعي و أصحاب الحديث، فان الزيادة بيان محض عندهم. كذا في التحقيق أنظر لوحة (١٤١/أ).

<sup>(</sup>ه) (من وجه) ساقطة من ب، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> سورة المجادلة (٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> فی ب، ج، د: تحتمل.

<sup>^</sup> في الأصل: فبين.

<sup>&</sup>quot; ساقطة من الأصل، ب، د.

۱۱. سورة المائدة (۸۹).

<sup>(</sup>١١١) في الأصل، جه: مبهمة.

<sup>(</sup>۱۲) في ب، ج، د: أستبدلت (مع احتمال) بـ(يحتمل).

لغة، (١) و انتهاء الحكم الأول شرعا، (٢) و بالزيادة لا يبطل و لا يتبدل (٣) و لا ينتهى. هذا بيان أنها بيان.

<sup>(</sup>١١) أنظر لسان العرب (٤٤٠٧/٦)، مختار الصحاح (ص ٦٥٦).

<sup>(</sup>۱) أنظر معنى النسخ شرعا: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۵۵/۳)، أصول السرخسى (۱۸۵/۳)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد عليه (۱۸۵/۳)، المحصول للرازى (۲/۳/۳/۱)، مسلم الثبوت (۵۳/۲)، المحصول للرازى (۲/۳/۳/۱)، مسلم الثبوت (۵۳/۲)، المعتمد (۲/۳/۳)، إرشاد الفحول (ص ۱۸۵)، شرح الكوكب المنير (۵۲۲/۳)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى عليه (۷۵/۲).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: لا تبطيل و لا تبديل.

<sup>(</sup>۱) في ب، د: النسخ.

<sup>(°)</sup> في ب، د: استبدلت (لا غير) بـ(دون الصفات).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (هو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) ساقطة من ج. (L) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۸) فيه إشارة إلى حديث أخرجه البخارى عن زيد بن خالد الجهنى أنه قال: سمعت النبى صلى الله عليه و سلم يأمر فيمن زنى و لم يحصن جلد مائة و تغريب عام.

أنظر صحيح البخارى، كتاب المحاربين، باب "البكران يجلدان و ينفيان" (٢٥٠٧/٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (مثل هذا) ساقطة من ج، د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٩ ٩ و

و الآحاد) (١) لو كانت الزيادة نسخا محضا لم يجز الا بالنوع الأول، فجوزناها بالمشهور دون الآحاد عملا بالشبهين. (٢)

و المراد من قوله (و هو نسخ) أى أنه نسخ فيه معنى البيان، و لم يرد به (<sup>(1)</sup> أنه نسخ محض. و مما يؤديك <sup>(1)</sup> على الفرقان بين التقييد الذى هو نسخ من وجه و بين النسخ من كل وجه أن التقييد يجتمع مع الأول، و النسخ لا. و كذا التقييد قد يكون مقارنا، و النسخ لا، و كذا التقييد وصف الأول <sup>(0)</sup> و النسخ لا.

قوله (و ذلك مثل زيادة الرجم) الرجم زيد على الجلد بقوله (١) عليه السلا: "الشيخ و الشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة نكالا من الله."(٧)

أنظر: صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب حد الزنا (۱۹۱/۱۱) (مع شرح النووى). المستدرك (۳۵۹/٤)، سنن البيهقى (۲۱۱/۸)، نصب الراية (۳۱۸/۳)، تفسير القرطبى (۲۱۳/۱٤)، نيل الأوطار (۲۵۵/۷).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) أنظر: التبيين (١/ ٥٩١)، التحقيق لرحة (١٤١أ/ ـ ب).

<sup>(7)</sup> (به) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج، د: يؤذنك.

<sup>(</sup>٥) في ب: وصفا الأول.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: لقوله.

<sup>(</sup>v) هذا ليس بقوله عليه السلام بل هو آية قرآنية نسخت تلاوتها و بقى حكمها. و قد أخرج أحمد و الطبرانى فى الكبير من حديث أبى أمامة ابن سهل عن خالته العجماء أن فيما أنزل الله من القرآن: الشيخ و الشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة بما قضيا من اللذة.

و أخرجه ابن حبان فى صحيحه من حديث أبى بن كعب بلفظ "كانت سورة الأحزاب توازى سورة البقرة و كان فيها آية الرجم الشيخ و الشيخة..." و أخرج الحاكم و البيهقى عن أبى بن كعب نحوه كما أخرجه الحاكم من حديث أبى أمامة بن سهل بن حنيف عن خالته، و أخرج نحوه الستة الا النسائى عن عمر رضى الله عنه.

.٠٠ النتخب

و التتابع فى صيام كفارة اليمين ثبت بقراءة ابن مسعود (رضى الله عنه) (۱): "فصيام ثلاثة أيام متتابعات" (۱) و قراءته مشهورة (۳) فتجوز الزيادة به كما لو كان خبرا رواه و هو مشهور.

قوله (لكنه لما كان من الآحاد في الأصل) جواب اشكال، و هو أن يقال أنه لما كان بمنزلة المتواتر فصحت الزيادة به على كتاب الله تعالى مع انها نسخ فينبغى أن يكون موجبا علم اليقين كالمتواتر، فقال: لكونه (1) من الآحاد في الأصل يورث الشبهة فسقط اليقين، الكتاب أقوى من الخبر، فنعرض الخبر عليه حتى إذا لم يرده الكتاب (0) كان مقبولا و ذلك لأن الكتاب ثابت بيقين (1).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أنظر (ص ۲۲) الهامش (٤).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: مشهور \_ بسقوط تاء التأنيث في آخرها \_ .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في الأصل، ج، د: كونه.

<sup>(</sup>الكتاب) ساقطة من ج. (الكتاب)

<sup>(</sup>۱) أنظر: التحقيق، لوحة (١٤١/ب)، التبيين (١٩٣/١)، كشف الأسرار على المنار (١٢/٢، ١٣).

و خبر الواحد و هو الذي يرويه الواحد أو الإثنان فصاعدا بعد أن يكون دون المشهور و المتواتر.

و حكمه: إذا ورد غير مخالف للكتاب و السنة المشهورة في حادثة لاتعم بها البلوى، ولم يظهر من الصحابة رضى الله عنهم الاختلاف فيها و ترك المحاجة به أنه يوجب العمل بشروط تراعى في المخبر، وهي أربعة: الإسلام، و العدالة، و العقل الكامل، و الضبط، فلا يوجب العمل خبر الكافر، و الفاسق، و الصبى و المعتوه، و الذي اشتدت غفلته خلقة، أو مسامحة، أو مجازفة.

و المستور كالفاسق، لا يكون خبره حجة في باب الحديث ما لم يظهر عدالته إلا في الصدر الأول على ما نبين. و روى الحسن رحمه الله عن أبي حنيفة أنه مثل العدل فيما يخبر عن نجاسة الماء، و ذكر في كتاب الاستحسان أنه مثل الفاسق فيه، و هو الصحيح.

و قال محمد في الفاسق: يخبر بنجاسة الماء أنه يحكم السامع رأيه، فان وقع في قلبه أنه صادق تيمم من غير إِراقة الماء، فإِن أراق فهو أحوط للتيمم.

و في خبر الكافِر و الصبي و المعتوه إذا وقع في قلب السامع صدقهم بنجاسة الماء يتوضأ، و لا يتيمم، فإِن أراق الماء ثم تيمم فهو أفضل.

و فى المعاملات التى تنفك عن معنى الإلزام كما فى الوكالات و المضاربات و الاذن فى التجارات يعتبر خبر كل مميز لعموم الضرورة الداعية إلى سقوط سائر الشرائط. فان الإنسان قل ما يجد المستجمع لتلك الشرائط يبعثه إلى وكيله أو غلامه، و لا دليل مع السامع يعمل به سوى هذا الخبر و لأن اعتبار هذه الشروط لتترجح جهة الصدق فى الخبر فيصلح أن يكون ملزما و ذلك فيما يتعلق به اللزوم، فشرطنا فى أمور الدين دون ما لا يتعلق به اللزوم من المعاملات.

و انما اعتبر خبر الفاسق في حل الطعام و حرمته، و طهارة الماء و نجاسته إذا تأيد بأكبر الرأى، لأن ذلك أمر خاص لا يستقيم تلقيه من جهة العدول، فوجب التحرى في خبره للضرورة و كونه مع الفسق أهلا للشهادة و انتفاء التهمة حيث يلزمه بخبر ما يلزم غيره إلا أن هذه الضرورة غير لازمة لأن العمل بالأصل ممكن، و هو أن الماء طهور في الأصل فلم يجعل الفسق هدرا، و لا ضرورة في المصير إلى روايته في أمور الدين

٦٠٢\_\_\_\_\_شرح للنتخب

أصلا، لأن في العدول من الرواة كثرة و بهم غنية فلا يصار إليه بالتحرى.

أما صاحب الهوى فالمذهب المختار أنه لا تقبل رواية من انتحل الهوى و دعا الناس إليه، لأن المحاجة و الدعوة إلى الهوى سبب داع إلى التقول، فلا يؤتمن على حديث رسول الله صلى الله عليه و سلم.

(و خبر الواحد) (۱) فيه/شبهة، فلا يترك المتيقن (۲) بما فيه شبهة (۱۱۰/ب) و كذا يجب العرض على السنة المشهورة، لأنها أقوى من خبر الواحد. مثاله ما روى أنه عليه السلام قال: "من مس ذكره فليتوضأ." (۳) قال علماؤنا رحمهم الله: إنه

ثم قال أحمد بن حنبل رحمه الله بأن خبر الواحد يفيد بنفسه العلم و حكاه ابن حزم في كتاب الإحكام عن داود الظاهري، و الحسين بن على الكرابيسي، و الحارس المحاسبي، قال: و به نقول، و حكاه ابن خواز منداد عن مالك بن أنس، و اختاره، و أطال في تقريره، و نقل أبو إسحاق الشيرازي في التبصرة عن بعض أهل الحديث أن منها ما يوجب العلم كحديث مالك عن نافع عن ابن عمر و ما أشبهه، و حكى صاحب المصادر عن أبي بكر القفال أنه يوجب العلم الظاهر. أنظر: التبصرة (ص ٢٩٨١)، الاحكام لابن حزم (٢/١٣٧١)، شرح الكوكب المنير (٣٤٥/٢) و ما بعدها، جمع الجوامع مع حاشية البناني (٢/ ٢٠٠١)، أصول السرخسي (٢/ ٢٩٠١)، أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٢/ ٢٧٠)، أصول البرخسي (١/ ٢٩٠)، مختصر الطوفي (ص ٣٥)، المستصفى مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢/ ٢١١)، توضيح الأفكار (١/ ٢٥٠)، المستصفى المسودة (ص ٢٤٠، ٢٤٤)، مختصر الطوفي (ص ٣٥)، المستصفى الفحول (ص ٤٨)،

و النسائي في كتاب الطهارة، باب الوضوء من مس الذكر (٨٤/١) و لفظه

<sup>(</sup>۱) خبر الواحد: كل خبر يرويه الواحد، أى المخبر الواحد أو الاثنان لا عبرة للعدد فيه بعد أن يكون دون المشهور و المتواتر. و قال الجمهور: لا واسطة بين المتواتر و الآحاد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نى الأصل: المتعين.

<sup>(</sup>۱۳ أخرجه الترمذي في كتاب الطهارة، باب من مس الذكر (۱۲٦/۱).
و أبو داود في كتاب الطهارة، باب الوضوء من مس الذكر (۲۲/۱).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

يخالف الكتاب، (۱) لأن الله تعالى مدح المتطهرين بالاستنجاء بالماء فقال: "فيه رجال يحبون أن يتطهروا" (۲) و المستنجى يمس ذكره لا محالة، (۳) و هو كالبول عند من جعله حدثا، و الإنسان لا يستحق المدح بالحدث. (٤)

و كذلك حديث المصراة يخالف الكتاب على ما نبين إن شاء الله تعالى. (٥) و روى أنه عليه السلام قضى بشاهد و يمين، (٢) و هذا يخالف المشهور فرده علماؤنا (رحمهم الله). (٧) بيانه: أن قوله عليه السلام: "البينة على المدعى، و

<sup>&</sup>quot;إذا مس أحدكم ذكره فليتوضأ." و الدارمى، فى كتاب الطهارة، باب الوضوء من مس الذكر (١٨٤/١).

و أحمد في مسنده، عن بسرة بنت صفوان (٤٠٧/٦).

و ابن ماجه، في كتاب الطهارة، باب الوضوء من مس الذكر، عن جابر رضى الله عنه (١/ ٩١).

و الحاكم (١٣٨/١)، البيهقي (١٢٨/١)، نصب الراية (١/١٥).

۱۱ في د: مخالف للكتاب.

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة (۱۰۸).

<sup>(</sup>r) في الأصل: محال.

<sup>(</sup>۱) كذا قبال في التبيين. أنظر (۱/ ٥٩٥، ٥٩٦)، الوافي لوحة (١٠٢/ب)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٩٧).

<sup>(</sup>م) أنظر (ص ۲۱۸).

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم فى صحيحه عن ابن عباس رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قضى بيمين و شاهد، انظر كتاب الأقضية، باب القضاء باليمين و الشاهد (١٣٣٧/٣).

و أبو داود، في كتاب الأقضية، باب القضاء باليمين و الشاهد (٣٠٨/٣). و الترمذي، في كتاب الإحكام، باب ما جاء في اليمين مع الشاهد (٢١٩/٦) و ابن ماجه، في كتاب الإحكام، باب القضاء بالشاهد و اليمين (٧٩٣/٢). و أحمد في مسنده (٢١٥/١)، (٣٠٥/٣).

نصب الراية (٤/ ٩٦، ٩٧، ٩٨).

<sup>(</sup>v) ساقطة من الأصل.

٢٠٤ \_\_\_\_\_شرح للنتخب

اليمين على من أنكر"<sup>(۱)</sup> يقتضى أن يكون جميع الأيمان فى جانب المدعى عليه، لأنها محلى<sup>(۲)</sup> بالألف و اللام، و انه لاستغراق الجنس، و هذا الخبر يدل على أن بعض الأيمان في جانب المدعى. <sup>(۳)</sup>

وكنا الخبر إذا خفى، والحادثة مما (٤) تعم به البلوى، كان ذلك (٥) دلالة زيافته، لأن شهرة الحادثة تقتضى شهرة ما يثبت حكم (٢) الحادثة به (٧) فإذا لم يشتهر حسب اشتهار الحادثة دل على أنه غير متصل به عليه السلام. و ذلك مثل حديث: الجهر بالتسمية (٨)

(۱) أخرجه البيهقى فى سننه عن ابن عباس رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: لو يعطى الناس بدعواهم لادعى رجال أموال قوم و دمائهم، لكن البينة على المدعى، و اليمين على من أنكر.

و الحديث فى الصحيحين بلفظ: "لكن اليمين على المدعى عليه." أخرجا عن ابن عباس. أنظر: صحيح مسلم، كتاب الأقضية، باب اليمين على المدعى عليه (٣٣٦/٣)، و سنن البيهقى (٣٣٢/٥)، (٢٥٢/١٠)، نصب الراية (٤/٥٠، ٩٦).

(۲) في ب، د: لأنه حلاها.

(۳) و كذلك قالوا: إنه يخالف كتاب الله تعالى أيضا، لأن الله تعالى قال: "و استشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل و امرأتين" البقرة (۲۸۲) بين الأصل و الخلف في الشهادة. فلو كان القضاء بشاهد و يمين صحيحا لكان زيادة على النص، و هو نسخ لا يجوز بخبر الواحد.

أنظر: التبيين (٧/١١ه)، المغنى في أصوّل الفقه (ص ١٩٦).

(1) في الأصل: فيما.

<sup>٥)</sup> (ذلك) ساقطة من ب.

<sup>(۱)</sup> ني ب، ج، د: الحكم.

(۷) (بد) ساقطة من ب، جه، د.

(^) أخرجه الحاكم فى المستدرك عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم. قال الحاكم: رواة هذا الحديث عن آخرهم ثقات.

و روى الدارقطني عن على بن أبي طالب رضي الله عنه أنه قال: كان النبي

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ - ١٠٥

و حديث مس الذكر. (١)

و لا يقال بأنهما مشهوران بين نقلة الحديث، لأن المعتبر الشهرة في ذلك الزمان، لا في هذا الزمان، كذا سمعت من الثقات.

و كذلك الصحابة رضى الله عنهم إذا اختلفوا فى حكم و لم يحاج بعضهم بذلك الحديث كان ذلك دليلا على انقطاعه و انتساخه، لأن الشريعة منهم وصلت إلينا، فلم يحتمل أنه لم يبلغهم و قد وصل إلينا، و ذلك مثل قوله (٢) عليه السلام (٣): "ابتغوا فى أموال السلام (٣): "ابتغوا فى أموال اليتامى خيرا كيلا تأكلها (٢) الزكاة (٧)

صلى الله عليه و سلم يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم فى السورتين جميعا. و روى عن ابن عباس أنه قال: كان النبى صلى الله عليه و سلم يجهر فى الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم.

أنظر: المستدرك (٢٣٣/١)، سنن الدارقطنى، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة بسم الله الرحمن الرحيم (٢٠١، ٣٠٦).

- (۱) و قد سبق تخریجه. أنظر (ص ۲۰۲)، الهامش (۳).
  - <sup>(۲)</sup> (قوله) ساقطة من ب.
  - (عليه السلام) ساقطة من ب، د. (عليه السلام)
- (1) هذا طرف من الحديث الذي رواه ابن أبي شيبة في مصنفه موقوفا على ابن عباس، قال: الطلاق بالرجال و العدة بالنساء.

قال الزيلعى فى نصب الراية: غريب مرفوعا. قال ابن الجوزى فى التحقيق: و قد روى بعضهم عن ابن عباس عن النبى صلى الله عليه و سلم أنه قال: الطلاق بالرجال، و العدة بالنساء. قال: و الما هذا من كلام ابن عباس.

و روى البيهقى عن ابن عباس مثله. أنظر: سنن البيهقى (٧/ ٣٧٠)، نصب الراية (٣/ ٢٢٥).

- (٥) ساقطة من الأصل.
- <sup>(١)</sup> في الأصل: يتأكلها.
- (Y) أخرجه الترمذي عن عبد الله بن عمرو بن العاص بلفظ: "ألا من ولى يتيما له مال فيتجر فيه و لا يتركه حتى تأكله الصدقة.

قال الترمذي: إنما يروى هذا الحديث من هذا الوجه، و في إسناده مقال.

٢٠٦ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (إنه يوجب العمل) (١) أي حكمه: أنه يوجب العمل <sup>(٢)</sup>.

فإن قيل: العمل بدون العلم لا يجوز لقوله تعالى: "و لا تقف/ما (١٤١/أ) ليس لك به علم. " $^{(7)}$  فينبغى أن لا يوجب العمل لانتفاء $^{(3)}$  العلم، أو يوجب العلم

و قال الزيلعى: قال صاحب التنقيح: مهما سألت أحمد بن حنبل عن هذا الحديث فقال: ليس بصحيح. و قال النووى في شرح المهذب: هذا الحديث ضعيف.

و أخرج الدارقطنى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: ابتغوا بأموال اليتامى، لا تأكلها الزكاة، قال البيهقى: إسناده صحيح و أنكر عليه ابن التركمانى و قال بأنه غير متصل.

أنظر: الترمذي، كتاب الزكاة، باب زكاة مال اليتيم (٢٣/٣ \_ ٢٤).

شرح المهذب للنووى (٥/ ٢٣٩).

و البيهقي (١٠٧/٤)، نصب الراية (٢/ ٣٣١، ٣٣٣).

(١) في الأصل: الحكم.

و قد ذهب الجمهور إلى وجوب العمل بخبر الواحد و أنه وقع التعبد به و قال القاشاني و الرافضة و ابن داود: لا يجب العمل به، و حكاه الماوردي عن الأصم و ابن علية، و قال: انهما قالا: لا يقبل خبر الواحد في السنن و الديانات، و يقبل في غيره من أدلة الشرع. و حكى الجويني في شرح الرسالة عن هشام و النظام أنه لا يقبل خبر الواحد الا بعد قرينة تنضم إليه، و هو علم الضرورة بأن يخلق الله في قلبه ضرورة الصدق، و قال: و ذهب إليه أبو الحسين بن اللبان الفض.

أنظر: التمهيد في أصول الفقه، لأبي الخطاب (٢٤/٣) و ما بعدها أصول السرخسى (١/٣١)، المستصفى (١٤٨/١)، شرح الكوكب المنير (٣٥٨/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٩٩)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣٥٦) و ما بعدها، جمع الجوامع مع شرح المحلى (٢/ ١٣١)، إرشاد الفحول (ص ٤٤، ٤٩)، المعتمد (٢/ ٥٧٣)، المسودة (ص ٢٣٨)، الإحكام للآمدى (٦٣/٢)، اللمع (ص ٢٧)، ميزان الأصول (ص ٤٤٧)، التبصرة (ص ٣٠٣).

<sup>&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الإسراء (٣٦).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب: الانتفاء ـ بزيادة الألف في أولها ـ .

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

لوجوب العمل.

قيل: النص نفى العلم من كل وجه، لأنه نكرة فى موضع النفى و خبر الواحد يوجب العلم بغالب الظن، فاندفع الاشكال. (١١)

و انما شرطنا الإسلام و العقل و الضبط و العدالة. (۱) لأن الخبر الذي يرويه كلام منظوم له معنى معلوم، (۱) لا بد من اشتراط العقل في المتكلم من العباد ليكون كلامه معتبرا، (1) إذ الكلام المعتبر ما يكون عن تمييز و بيان، لا عن تلقين و هذيان. و التمييز الذي يتم به الكلام لا يكون بدون العقل، و هو نور في بدن الآدمى مثل الشمس في ملكوت الأرض يضىء به الطريق الذي مبدؤه من حيث ينقطع إليه أثر الحواس في بتدئ المطلوب للقلب، في دركه القلب بواسطة العقل كالشمس إذا بزغت كانت العين مدركة بشهابها (۱).

و أما الضبط: فلأن كلامنا في خبر هو صدق، لأنا نحتاج إلى الحجة و الحجة هي الصدق، و الصدق بالضبط يحصل، إذ هو سماع الكلام كما هو حق سماعه ثم

<sup>(</sup>۱) و قد أورد السرخسى أدلة القائلين بعدم حجية خبر الواحد فى العمل واحتجاج القائلين بوجوب العمل به مفصلا. أنظر: أصول السرخسى (١/ ٣٢١، ٣٢٢)، الترضيح على التنقيح (١/ ٤٣١).

<sup>(</sup>۲) في ب، د: أستبدلت (و الضبط و العدالة) بـ(و كذا و كذا).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> و قد نقل الشارح من قوله (لأن الخبر الذى يرويه) إلى قوله (هذيان) من أصول السرخسى بالنص، الا أنه لم يراع ترتيب الشروط الأربعة الذى ورد عليه فى أصول السرخسى. أنظر: أصول السرخسى (١/ ٣٤٥).

<sup>(1)</sup> في أصول السرخسي: ليكون قوله كلاما معتبرا، أنظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>۱) كذا قال الشارح في تأليفه المسمى بالمنار و شرحه عليه. أنظر كشف الأسرار على المنار (۲/ ۳۱).

و انظر اشتراط العقل فى الراوى: التقويم لوحة (١٠١/ب)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٩٢/٢)، ميزان الأصول (ص ٤٣١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٢٠٠)، المستصفى (١/١٥١)، ترضيح الأفكار (١١٤/٢) تدريب الراوى (١/٣٠)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١٣٨/٢)، شرح الكوكب المنير (٢/٣٧)، إرشاد الفحول (ص ٥٠)، جمع الجوامع مع شرح المحلى عليه (٢/ (٣٧٩)، التحقيق لوحة (٥٤١/أ)، التبيين (١٩٩/١)، الوافى لوحة (١٠٠/

فهم معناه ثم حفظه ثم الثبات عليه بمحافظة حدوده إلى حين أدائه. (١)

و أما الإسلام فلأن الكفر يخل بالصدق، لأن الكافر ساع لما يهدم الدين الحق فيحمل (ه) (٢) على الكذب في الدين، و هو التصديق و الإقرار بالله تعالى كما هو بأسمائه و صفاته، و الإقرار بملائكته و كتبه و رسله و البعث بعد الموت و القدر خيره و شره من الله تعالى، كذا ذكره (الإمام) (٣) شمس الأثمة السرخسى (رحمه الله) (١). (٥)

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم لوحة (۲۰۱/ب)، (۲۰۱/أ)، أصول السرخسى (۱/٣٤٥، ميزان الأصول (۲۲٪ )، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۹۲/۲)، ميزان الأصول (۲۰ (۳۹۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۲۰۱)، المنار مع كشف الأسرار (۲٪ ۳۳، ۳۳)، توضيع الأفكار (۲٪ ۲۱۱)، تدريب الراوى (۱/۳۰۰)، المستصفى (۱/۳۰۱)، الاحكام للآمدى (۲/۲۰۱)، التحرير مع التيسير (۳٪ ۱۵)، التبيين (۱/۹۹۱)، التبيين (۱/۹۹۱)، الرافى لوحة (۱/۲۵٪)، التبيين (۱/۹۹۱)، النير الراوى (۱/۲۰٪)، التحقيق، لوحة (۱/۱۵٪)، شرح الكوكب المنير (۲/۰۸٪)، إرشاد الفحول (ص ۵۶).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> فى جميع النسخ: فيحمل، و ذلك مخل بالمعنى، و قد زدت الهاء فى آخرها من عندى لتقييم النص، و هذه الزيادة موافقة لعبارة السرخسى حيث قال: "و هم يعادوننا فى أصل الدين بغير حق على وجه هو نهاية فى العداوة فيحملهم ذلك على السعى فى هدم أركان الدين بإدخال ما ليس منه فيه". أنظر أصول السرخسى (٣٤٦/١).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، و زيادة من ب، ج، د.

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، و زيادة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> و قد نقل من قوله (و هو التصديق) إلى قوله (من الله تعالى) من أصول السرخسى بالنص.

هذا وقد ذكر الشارح تعريف الإسلام وهو قوله (وهو التصديق... الخ) فى المنار بعد قوله (الإسلام) مباشرة، ولو فعل هنا كما فعل فى المنار لكان أحسن من جهة تأدية المعنى سليما. أنظر المنار مع كشف الأسرار (٣٧/٢). وانظر المتراط الإسلام فى الراوى: التقويم لوحة (٣٠١/أ)، أصول البزدوى (٣٩٢/٢)، أصول السرخسى (٣٤٦/١)، ميزان الأصول (ص ٤٣١)،

و أما العدالة فلأن الخبر يحتمل الصدق و الكذب، لأن المخبر غير معصوم (۱) عن الكذب، و الكلام فيه، و بالعدالة يترجح (۲) جانب الصدق، لأن تفسيرها (۳) رجحان حجة الدين و العقل على طريق الهوى و الشهوة، و ذلك اغا يعرف بالانزجار عن محظورات دينه حتى لو ارتكب كبيرة أو أصر على صغيرة ( ١٤١/ب) سقطت عدالته، لأن الصغيرة تصير كبيرة بالإصرار، قال عليه السلام: "لا صغيرة مع الإصرار، و لا كبيرة مع الاستغفار." (٤) و الإلمام بالصغيرة لا يسقط العدالة،

أنظر إرشاد الفحول (ص ٥٣).

هذا و قد وضع العز بن عبد السلام ضابطا لتمييز الصغائر من الكبائر فقال: إذا أردت معرفة الفرق بين الصغائر و الكبائر فاعرض مفسدة الذنب على مفاسد الكبائر المنصوص عليها، فإن نقصت عن أقل مفاسد الكبائر فهى من الكبائر، و إن ساوت أدنى مفاسد الكبائر أو أربت عليها فهى من الكبائر... أنظر قواعد الأحكام (٢٣/١).

المغنى فى أصول الفقه (ص ١٩٩)، المنار مع كشف الأسرار عليه (٣٧/٣)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣٥٨)، جمع الجوامع (٢/٤٦)، توضيح الأفكار (٢/٤٢)، تدريب الراوى (١/٠٠٠)، المختصر الطوفى (ص ٥٨٠)، إرشاد الفحول (ص ٥٠)، شرح الكوب المنير (٢/٣٧)، مسلم الثبوت (١٣٨/٢)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (١/٢٨١)، الإحكام للآمدى (٢/٣٠١)، التحقيق لوحة (١٠٤٠)، الوافى لوحة (٢٨١٠)، التبيين (١/٩٩١).

<sup>(</sup>۱) في ب: أستبدلت (معصوم) بـ(مصون).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: يرجع.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في ب: تفسيرهما.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> قال الشوكانى رحمه الله: وقد قيل: إن الإصرار على الصغيرة حكمه حكم مرتكب الكبيرة، وليس على هذا دليل يصلح للتمسك به، وانما هى مقالة لبعض الصوفية، فانه قال: لا صغيرة مع إصرار، وقد روى بعض من لا يعرف علم الرواية هذا اللفظ و جعله حديثا. ولا يصح ذلك بل الحق أن الإصرار حكمه حكم ما أصر عليه، فالإصرار على الصغيرة صغيرة، والإصرار على الكبيرة.

١١٠\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فقد قيل:

إن تغفر اللهم (تغفر) (١) جما و أى عبد لك لا ألما (٢) أى أى عبد لك لا ألما (٢) أى أى عبد لك لم يذنب، كذا ذكره في المغرب (٣). (٤)

قوله (فلا يوجب العمل خبر الكافر... إلى آخره) فيه صنعة اللف و النشر، فإن في خبر الكافر لم يوجد الشرط الأول، و في الفاسق الثاني و في الصبي و المعتود الثالث، و في الرابع الرابع الرابع.

ثم جعل الصبى مطلقا عديم العقل \_ و كم من صغير يستخرج بعقله ما يعجز عنه البالغ الكبير \_ لما أنه باطن، لا يمكن الوقوف عليه، فأقيم البلوغ الذي هو

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل، و في ب، ج، د: فاغفر. و قد صححته من لسان العرب (٤٠٧٨/٥).

الله عن الله عن الله عن الله و الله

أنظر المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot;ا سبق ذكر التعريف بالكتاب في قسم الدراسة. أنظر: ص ٦٩. هذا و لم أعثر على ما نقله الشارح منه.

<sup>(</sup>۱) أنظر اشتراط العدالة: التقويم لوحة (۱/۱۰ ب)، أصول السرخسى (۱/۱۰ به ۳٤۸، ۳۵۰)، أصول البزدوى (۲/۲۱)، ميبزان الأصول (س ۳۲۰)، المغنى في أصول الفقه (ص ۲۰۰)، المنار مع كشف الأسرار (س ۳۲۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۲۰۰)، المنار مع كشف الأسرار (۳۲٪ ۱۸۰۰)، الاحكام للآمدى (۱/۸۲٪)، شرح تنقيح الفصول (ص ۳۰۰)، المعتمد (۲/۲۰٪)، توضيح الأفكار (۱/۱۲٪)، تدريب الراوى (۱/۳۰٪)، المسودة (ص ۲۰۷)، إرشاد الفحول (ص ۱۰)، جمع الجوامع (۲۸٪)، شرح المستصفى (۱/۷۵٪)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (۱/۲۸٪، ۲۸٪)، شرح الكوكب المنير (۱/۲۸٪)، اللمع (ص ۷۰٪)، التحرير مع التيسير (۳٪)، فواتح الرحموت (۲۸٪)، التحقيق لوحة (۱/۱۰٪)، الوافي لوحة (۱/۲۸٪)، الوافي لوحة (۱/۲۸٪)،

<sup>(°)</sup> أي و في خبر المغفل ـ و هو الناسى و الساهى ـ لم يوجد الشرط الرابع و هو الضبط. كذا في التبيين. أنظر (٦٠٢/١).

ذلك<sup>(۱)</sup>. فالمعتوه كالصبى فى حق الأحكام حتى يوضع الخطاب عنه كما يوضع عن الصبى و يولى عليه و لا يلى على الغير، و أظهر ما قيل فى تفسيره: هو من كان قليل الفهم، مختلط الكلام، فاسد التدبير<sup>(۱)</sup> الا أنه لا يضرب و لا يشتم كما يفعل المجنون، كذا ذكره فى النوادر. <sup>(۱)</sup>

و ذكر فى التتمة (٤): المعتوه من يختلط كلامه و أفعاله، و العاقل من يستقيم كلامه و أفعاله غالبا و غير () (٥) نادر، و المجنون ضده، ثم لم يذكر خبر المجنون، لأنه (لما) (١) لم تقبل رواية الصبى و المعتوه مع أنهما ناقص العقل فلان (٧) لا تقبل رواية المجنون أولى (٨).

و المستور الذي لم تظهر عدالته و لا فسقه. <sup>(٩)</sup>

بسهما المبلى عليه السلام: خيركم قرنى ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم. و لا تعليل أقرى من تعديل الشرع.

و قال صاحب شرح الكوكب المنير: لا تقبل رواية مجهول العدالة عند الأكثر، منهم الإمام أحمد رضى الله عنه و أصحابه و المالكية و الشافعية. و عند أحمد رواية ثانية: تقبل وفاقا لأبى حنيفة رضى الله عنه و أكثر أصحابه، و ابن

<sup>(</sup>١) كالتقاء الختانين مع الإنزال. كذا في التبيين انظر (٦٠٣/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> كذا قال في التعريفات. أنظر (ص ۲۲۱).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> سبق ذكره في قسم الدراسة. أنظر: (ص ٧٠).

<sup>(</sup>۱۰ في الأصل، ج: التنبيه. و الذي أثبته من ب، د. و كذا في الوافي أنظر لوحة (۱۰٤/أ).

و قد سبق ذكر الكتاب في قسم الدراسة. أنظر: (ص ٧٠).

<sup>(</sup>۱۵) (الهاء) زيادة من جه، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ب، د: لأن \_ بسقوط الفاء في أولها \_ .

<sup>(</sup>٨) أنظر: التبيين (٦٠٣/١)، الوافي لوحة (٦٠٤/أ).

أً أى خبر المستور في باب الحديث ليس بحجة باتفاق الروايات كخبر الفاسق، الا خبر المستور في القرون الثلاثة، فانه مقبول، لأن العدالة أصل في ذلك الزمان بشهادة النبي عليه السلام.

٦١٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (في باب الحديث) احتراز عن القضاء بظاهر العدالة. (١)

قوله (يعتبر خبر كل مميز) (٢) حتى يقبل خبر الكافر و الفاسق و الصبى (لعموم الضرورة)، لأن للناس ضرورة في التصرفات مع الناس لإقامة مصالحهم و مع وكلاء () (٣) الملاك، و أكثر الناس فسقة. / فلو لم يقبل خبر ( ١٤٢/أ) الفاسق لضاق الأمر على الناس. (٤)

فورك، و سليم الرازى، و المحب الطبرى، و من أصحابنا الطوفى كقبوله عقب اسلامه.

و اطلاق القبول عن أبى حنيفة و أصحابه نقله كثير من العلماء.

ثم ذكر نقل البرماوى عن صاحب البديع و غيره من الحنفية قائلا: ان أبا حنيفة الما ذلك فى صدر الإسلام حيث الغالب على الناس العدالة، فأما اليوم فلا بد من التزكية لغلبة الفسق.

أنظر: أصول السرخسى (٢/١١)، التحقيق لوحة (١٤١/أ)، شرح الكوكب المنيسر (٢/ ٤١١، ٤١٢)، - عمل الجيام (٢/ ٤١١)، التحرير مع المنيسير (٤٨/٣)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣٦٤)، مسلم الثبوت (٢٤٢/٢)، إرشاد الفحول (ص ٥١) و ما بعدها، المسودة (ص ٢٥٣، ٢٥٦)، توضيح الأفكار (٢/ ٢٥٢)، الوافى لوحة (1.1/1)، البيين (1.1/1)، الوافى لوحة (1.1/1)، التبيين (1.1/1).

أنظر الحديث صحيح البخارى، كتاب الرقاق، باب ما يحذر من زهرة الدنيا و التنافس فيها (٥/ ٢٣٦٢).

- (۱) فإن القاضى لو قضى بشهادة المستور جاز عند أبى حنيفة رحمه الله نظرا إلى العدالة الظاهرة كذا قال في التحقيق، أنظر لوحة (١٤٦/أ).
- (۲) أى يقبل قول الواحد في المعاملات عدلا كان أو فاسقا، كافرا أو مسلما عبدا أو حرا، ذكرا أو أنثى لعموم الضرورة. كذا في التبيين (۲۰۲/۱).
  - <sup>(٣)</sup> (المملوك) زيادة من الأصل، (الا) زيادة من ب.
- (ئ) و ذلك بسبب تعطيل مصالحهم، فإن الإنسان قلما يجد العدل الحر البالغ المسلم في كل زمان و مكان يبعثه إلى غلامه أو وكيله، فلو شرط في هذا القسم ما تقدم من الشرائط لتعطلت المصالح، و فيه حرج عظيم فسقط اشتراطها للضرورة، لأن للضرورة أثرا في التخفيف. أنظر التوضيح مع التلويح (٢٠٦/٢)، التبيين (٢٠٦/١).

قوله (و لا دليل مع السامع) احتراز عن الإخبار بنجاسة الماء (۱۱ لأن العمل بالأصل عكن هناك، و هو أن الماء طاهر في الأصل.

قوله (لا يستقيم تلقيه من جهة العدول) (٢) لأن ذلك يكون في الفيافي و المفاوز (٣) و الأسواق، و الغالب فيها (١) الفساق. ثم اعلم أن خبر الفاسق لا يقبل في رواية الأخبار أصلا، و كذا في الإلزامات المحضة. (١)

فقال في جوابه: الها اعتبر خبره للضرورة.

بيانه: أن طلب الحل و الحرمة و الطهارة و النجاسة لا يستقيم من العدول دون الفاسق، لأن ذلك يكون غالبا في المفاوز و السوق و الغالب فيهما أهل الفسق، فلو شرطت العدالة لوقع الناس في الحرج. كذا في التبيين. أنظر (١٠٨/١).

(المفاوز) ساقطة من د، و في ب: الفيافي.

(٤) في الأصل: فهما، و في ب: فيهما.

<sup>(</sup>۱) هذا أحد الاحتمالين اللذين ذكرهما صاحب التبيين، و ثانيهما: هو احتراز عن خبر الفاسق في باب الحديث، لأن هناك دليلا آخر، و هو القياس. أنظر: التبيين (۲۰۷/۱).

<sup>(</sup>۲) هذا بيان لجواب سؤال مقدر، و هو أن يقال: الها اعتبر خبر الفاسق في المعاملات الخالية عن معنى الإلزام للضرورة، و لم يعتبر في أمور الدين لعدم الضرورة، و الأخبار بالحل و الحرمة، و الطهارة و النجاسة من الديانات، فكان ينبغى أن لا يعتبر اخباره و ان تأكد بأكبر الرأي.

<sup>(°)</sup> إعلم أن ما فيه الزام محض من حقوق العباد كالحقوق التى تجرى فيها الخصومات فإن فيه لا يقبل خبر الواحد إلا بشرط العدد، و لفظة الشهادة و الأهلية بالولاية، لأنه لما كان من قبيل الإلزام و من زيادة تأكيد باشتراط لفظ الشهادة و العدد دفعا للتلبيس، و صيانة للحقوق المعصومة.

و أما ما فيه إلزام من وجه دون وجه كعزل الوكيل و حجر المأذون و نحوهما فان فيه يشترط أحد شرطى الشهادة، العدد أو العدالة عند أبى حنيفة رحمه الله اعتبارا لمعنى الإلزام من وجه. كذا في التحقيق أنظر لوحة (١٤٦/ب، ٤٤٧/أ).

(و فى المعاملات التى تنفك عن معنى الإلزام) يقبل خبره و ان لم يتأيد بأكبر رأيه، و فى الإخبار بطهارة الماء و نجاسته يقبل خبره إذا تأيد بأكبر رأيه، فيحتاج (۱) إلى الفرق بين هذا القسم (۲) و بين تلك الأقسام الثلاثة، فنقول (۳): هذا أمر لا يستقيم تلقيه من جهة العدول فدعت الضرورة إلى قبول خبره بخلاف الأخبار، لأن ذلك أمر يستقيم تلقيه من جهة العدول، لأن فى العدول من الرواة كثرة، وكذلك (۱) التهمة منتفية هنا حيث يلزم بخبره ما يلزم غيره بخلاف الإلزامات المحضة لتيقن (۱) التهمة هناك، فانه لا يلزمه (۲) ما يلزم غيره. و الضرورة هنا غير لازمة لا مكان العمل بالأصل بخلاف الوكالات و غيرها فوجب التحرى (۷) ههنا في خبره، و لم يجب التحرى هناك للزوم الضرورة. و هذا شرح قوله (و اغا اعتبر خبر الفاسق في حل الطعام و حرمته) إلى قوله (فلا يصار إليه () (۱)

قوله (فلم يجعل الفسق هدرا) بل يعتبر فسقه حتى يشترط لقبول قوله انضمام أكبر الرأى (١١١) بخلاف الرواية، لأن في العدول من الرواة كثرة لأن العدول

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج: فنحتاج.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> في الأصل: هذين القسمين.

<sup>(</sup>r) في الأصل: فيقول.

<sup>(</sup>۱) فی ب، د: و کذا.

<sup>(</sup>۱) لثبوت.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب: یلتزم.

<sup>(</sup>۷) التحرى: طلب ما هو الأحرى بالاستعمال. من قولهم: حرى بكذا أى جدير به. و تحراه إذا توخاه. أنظر التبيين (۲۰۹/)، مختار الصحاح (ص ۱۳۳).

<sup>(</sup>۱۷) مزيدة من ب، د، و ساقطة من الأصل، و كذا ساقطة من المتن.

<sup>(</sup>۱) أى إلى خبر الفاسق، يعنى لا يقبل خبر الفاسق فى باب الحديث بالتحرى كذا فى التبيين أنظر (٦٠٩/١)

<sup>(</sup>۱۱) كذا قال في الوافي. أنظر لوحة (١٠٥/أ).

هم الذين يتولونها ، (١) فلا ضرورة في المصير إلى روايته (٢) فلا يصار إليه (٣) بالتحري أيضا.

الهوى ميلان النفس إلى ما يستلذ به من الشهوات، (٤) و قيد بقوله (رواية من انتحل (٥) الهوى) لأن شهادته مقبولة ( $^{(7)}$ /لأنه يعتقد الكذب حراما ( $^{(8)}$ /باند

- (١) في الأصل، ب، جه: يتلونها. و الذي أثبتناه من د.
  - (۲) أى إلى رواية الفاسق.
  - (٣) أي إلى خبر الفاسق. أنظر الصفحة السابقة.
- (۱) و قال في التعريفات: الهوى: ميلان النفس إلى ما تستلذه من الشهوات من غيير داعية الشرع. أنظر (ص ٢٥٧) و أيضا الوافي لوحة (١٠٥/أ)، التحقيق، لوحة (١٤٧/ب).
- (°) الانتحال: اتخاذ النحلة و هي الملة أي الدين. كذا في التحقيق أنظر لوحة (١٤٠). (١٤٠) و أيضا مختار الصحاح (ص ٦٤٩، ٦٥٠).
- (۱) قال صاحب التحقيق: إعلم أن عمن اتبع الهرى من يجب اكفاره كغلاة المجسمة و الروافض و يسمى الكافر المتأول، و منهم من لا يجب اكفاره و يسمى الفاسق المتأول.
- و اختلف فى القسم الأول: فذهبت جماعة من الأصوليين إلى قبول شهادته و روايته، لأنه إذا لم يخرج عن أهل القبلة و كان متحرجا معظما للدين، غير عالم بكفره يحصل ظن الصدق فى خبره، فيقبل خبره كخبر العدل المسلم.
- و ذهب أكثرهم إلى ردهما، لأن الكافر ليس بأهل للشهادة و لا للرواية و كونه متأولا، ممتنعا عن المعصية، غير عالم بكفره لا يجعله أهلا لهما فان كل كافر متأول، إذ اليهود لا يعلمون بكفرهم و تورعه عن الكذب كتورع النصراني فلا يلتفت إليه، كذا ذكره الغزالي رحمه الله.
- و اختلفت فى القسم الثانى أيضا، فذهب القاضى أبو بكر الباقلانى و من تابعه إلى رد شهادته و روايته جميعا، لأن الفسق فى العمل مانع من القبول، فالفسق فى الاعتقاد أولى، لأنه أقوى، عاية ما فى الباب أنه جاهل بنفسه لكن جهله بنفسه فسق آخر انضم إلى فسق فكان أولى بالمنع، و لم يكن عذرا كجهله بكفره نفسه. و ذهب الجمهور إلى قبول شهادته، لأن شهادة الفاسق الما لا تقبل لتهمة الكذب، و الفسق من حيث الاعتقاد لا يدل عليه، لأنه الما وقع فيه

و يمتنع عنه أشد الامتناع الا الخطابية(١١) و قد عرف.

لغلوه فى الاحتراز عن المحظور حيث قال بكفر من ارتكب الذنب أو بخروجه من الإيمان، فهذا الاعتقاد يحمل على التحرز عن الكذب أشد الاحتراز، لا على الإقدام عليه.

فأما رواية هذا القسم فمقبولة على الإطلاق عند بعض من قبل شهادتهم لما ذكرنا من انتفاء تهمة الكذب، فان من احترز عن الكذب على غير الروسل كان أشد تحرزا عن الكذب عليه.

و عند بعضهم: تقبل إذا كان عدلا ثقة و لم يكن داعيا للناس إلى هواه، و لا تقبل إذا كان كذلك، و هو مختار المصنف و مذهب عامة مذهب أهل الفقه و الحديث.

أنظر التحقيق لوحة (١٤٧/ب، ١٤٨/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٠٥/ ٢٦) التبيين (٢٠/١، ٦١٠)، الوافي لوحة (١٠٥/أ ـ ب).

(۱) الخطابية: أصحاب أبى الخطاب محمد بن أبى زينب الأسدى الأجدع مولى بنى أسد، و هو الذى عزا نفسه إلى أبى عبد الله بن محمد الصادق رضى الله عنه، فلما وقف الصادق على غلوه الباطل تبرأ منه و لعنه.

و قد زعم أبو الخطاب أن الأثمة أنبياء ثم آلهة، و قال بألوهية جعفر بن محمد، و ألوهية آبائه رضى الله عنهم.

و لما وقف عيسى بن موسى صاحب المنصور على خبث دعوته قبتله بسنجة الكوفة و افترقت الخطابية بعده فرقا.

أنظر: الملل و النحل للشهرستاني (ص ١٨٥، ١٨٦).

المعارف (ص ٢٦٧).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_

و إذا ثبت أن خبر الواحد حجة قلنا: إن كان الراوى معروفا بالفقه و التقدم فى الإجتهاد كالخلفاء الراشدين و العبادلة الثلاثة و زيد بن ثابت و معاذ بن جبل و أبى موسى الأشعرى و عائشة رضى الله عنهم و غيرهم ممن اشتهر بالفقه و النظر كان حديثهم حجة يترك به القياس.

و إِن كان الراوى معروفا بالعدالة و الحفظ و الضبط دون الفقه مثل أبى هريرة و أنس بن مالك رضى الله عنهما فان وافق حديثه القياس عمل به، و ان خالفه لم يترك الا للضرورة و انسداد باب الرأى، و ذلك مثل حديث أبى هريرة رضى الله عنه فى المصراة.

و إِن كان الراوى مجهولا، لا يعرف إلا بحديث رواه أو بحديثين مثل وابصة بن معبد و سلمة بن المحبق و معقل بن سنان، فان روى عنه السلف و شهدوا بصحته أو سكتوا عن الطعن صار حديثه مثل حديث المعروف، و ان اختلف فيه مع نقل الثقات عنه فكذلك عندنا، و إِن لم يظهر من السلف الا الرد لم يقبل حديثه و صار مستنكرا. و إِن كان لم يظهر حديثه في السلف و لم يقابل برد و لا قبول لم يجب العمل به، لكن العمل به جائز، لأن العدالة أصل في ذلك الزمان، حتى ان رواية مثل هذا المجهول في زماننا لا يحل العمل به لظهور الفسق.

فصار المتواتر يوجب علم اليقين، و المشهور علم الطمأنينة، و خبر الواحد غالب الرأى، و المستنكر منه يفيد الظن، و إن الظن لا يغنى من الحق شيئا، و المستتر منه في حيز الجواز للعمل به دون الوجوب.

العبادلة جمع "عبدل"، (١) و هم عبد الله بن مسعود، و عبد الله بن عباس و عبد الله بن عباس و عبد الله بن عمر رضى الله عنهم. (٢)

قوله (يترك به القياس) أي إذا خالفه. أما إذا وافقه تأيد القياس به.

<sup>(</sup>۱) قال صاحب التبيين: العبادلة جمع "عبدل" لغة في عبد قياسا، أو جمع "عبد" على غير قياس كالنساء للمرأة. أنظر (١/٦١٦)، و أيضا مختار الصحاح (ص ٤٠٨)، التحقيق لوحة (١/١٤٨)، الوافي لوحة (١٠٥/ب).

<sup>(</sup>۲) هذا التفسير للعبادلة عند الفقهاء، و عند المحدثين: عبد الله بن زبير مقام عبد الله بن مسعود رضى الله عنهم. كذا في التحقيق اللوحة نفسها، و في الوافي، اللوحة نفسها.

٦١٨ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (و انسداد باب الرأى) و ذلك بأن يروى حديثا يأبى كون القياس حجة كخبر المصراة، و هو قوله عليه السلام: "لا تصروا (١) الإبل و الغنم، فمن ابتاعها بعد ذلك فهو بخير النظرين بعد أن يحلبها ان رضيها أمسكها و الا(٢) ردها و صاعا من تم . "(٣)

والتصرية تفعيل من الصرى، (٤) و هو الحبس، (٥) و هو أن يريد بيع الشاة في حقن اللبن في ضرعها أياما لا يحلبه ليرى أنها كثيرة اللبن كذا في الفائق. (٢) فالأمر برد صاغ من (التمر) (٧) مكان اللبن قل اللبن أو كثر يخالف القياس الصحيح من كل وجه. و القياس الصحيح حجة بالكتاب و السنة، فيصير الخبر على هذا ناسخا لهما، و ذلك لأن الشيء اما يضمن بالثمن أو بالمثل أو بالقيمة، و التمر ليس بمثمن

<sup>(</sup>۱) في الأصل: لا تصور.

<sup>(</sup>۲) في ب، د: أستبدلت (و الا) بـ(و ان سخطها).

<sup>(</sup>۳) أخرج البخارى عن ثابت مولى عبد الرحمن بن زيد أخبره أنه سمع أبا هريرة يقول: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: من اشترى غنما مصراة فاحتلبها فان رضيها أمسكها، و إن سخطها ففى حلبتها صاع من تمر، كتاب البيوع، باب إن شاء رد المصراة و فى حلبتها صاع من تمر (٩٣/٣).

و كذا أخرجه البخارى فى كتاب البيوع، باب النهى للبائع أن لا يحفل الإبل و البقر و الغنم (٩٢/٣).

و أخرجه مسلم في كتاب البيوع باب حكم بيع المصراة (١١٥٨/٣).

و الترمذي، في كتاب البيوع، باب ما جاء في المصراة (٥٤٤/٣).

**و أحمد في مسنده (۲/۸۲، ۳۱۷).** 

<sup>(1)</sup> في الأصل: الصر \_ بسقوط الياء في آخرها \_ .

<sup>(</sup>٥) أنظر: مختار الصحاح (ص ٣٦٢).

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: الفائق فى غريب الحديث للزمخشرى (۲۹۳/۲)، و قد سبق ذكره مفصلا فى قسم الدراسة. أنظر: (ص ۲۷)

<sup>(</sup>v) ساقطة من الأصل.

(و لا مثل) (١) و لا قيمة، لأن القيمة الأصلى الها هي الدراهم أو الدنانير (٢) و قد شرحنا المسألة في فوائد المنظومة.

قوله (و ان كان مجهولا) أراد به المجهول في رواية الحديث لا المجهول في النسب. (٣)

قوله (و ان اختلف فيه مع نقلِ الثقات عنه فكذلك (٤) عندنا) (٥) و ذلك مثل

و قال السغناقى فى تقرير قول المصنف (فكذلك عندنا): أى يقبل إذا كان موافقا للقياس. و هو قول صاحب التبيين.

ثم قال السغناقى: فالحاصل: إن الراوى المشهور مع المجهول على طرفى نقيض، فالأصل فى رواية المشهور: القبول، و الرد بعارض، و هو كونه مخالف اللقياس، و الأصل فى رواية المجهول: الرد، و القبول بعارض، و هو كونه موافقا للقياس.

و قال صاحب التبيين: و الها لا تقبل رواية المجهول إذا خالف حديثه القياس ليقع الفرق بين من ظهرت عدالته، و بين من لم تظهر عدالته.

أنظر: التحقيق، لوحة (١٥١/أ)، الوافى لوحة (١٠٦/أ)، التبيين (١/١٠٦).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

القال في التبيين: ضمان التمر مكان اللبن مخالف للكتاب، قال الله تعالى: "فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليهكم" سورة البقرة (١٩٤)، و مخالف للإجماع أيضا، لأن الإجماع انعقد فيضمان العدوانات على المماثلة، و مثل الشيء اما صورة و معنى كالحنطة للحنطة، و الشعير للشعير، أو معنى لا صورة، و هو القيمة، و قيمة الشيء الما تقدر بالثمن الوضعى أو الجعلى، و الوضعى: الذهب و الفضة، و الجعلى: الفلوس النافقة \_ أى الرائجة \_ و التمر بمعزل عن ذلك. أنظر (١٩٧/١، ٢١٨)، و أيضا الوافى لوحة (١٠٥/ب).

<sup>(</sup>٣) كذا قال صاحب التبيين أنظر (١/ ٦٢٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: فكذا.

<sup>(°)</sup> أى ان اختلف فى صحة حديثه مع نقل الثقات عنه فكذلك أى ان عمل به البعض ورده البعض يقبل أيضا مثل حديث المعروف، لأنه لما قبل بعض الفقهاء المشهورين صار كأنه رواه بنفسه. كذا فى التحقيق.

حدیث معقل بن سنان (۱۱): "إن رسول الله صلی الله علیه و سلم قضی لبروع بنت و اشق بمهر مثل نسائها حین مات عنها زوجها (۲۱) هلال بن مرة و لم یکن فرض لها فی العقد (۳۱) شیئا، و لا دخل بها. "(۱۱) فعمل بحدیثه ابن مسعود (رضی الله عنه) (۱۱) لما وافق رأیه حیث جعل الموت بمنزلة الدخول، ورده علی رضی الله عنه لما خالف رأیه و قال: "ماذا نصنع بقول أعرابی بوال (علی) (۱۱)

<sup>(</sup>۱) هو معقل بن سنان بن مظهر بن عركى بن فتيان بن سبيع بن بكر بن أشجع... ذكر ابن الكلبى و أبو عبيد أنه وفد على النبى صلى الله عليه و سلم و أبو عبيد أنه وفد على الله عليه و سلم و روى عنه مسروق و قطيعة، و هو روى عن النبى صلى الله عليه و سلم و روى عنه مسروق و جمعاعة من التابعين منهم الشعبى و الحسن البصرى و ضربت عنقه بأمر مسلم بن عقبه فى وقعة الحرة. و قيل إن الذى باشر قتله نوفل بن مساحق. حكان ابن إسحاق. أنظر الإصابة (٤٤٦/٣).

<sup>(</sup>۲) (زوجها) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>قى العقد) ساقطة من ب، د.

<sup>(1)</sup> أخرجه الترمذى عن ابن مسعود رضى الله عنه بلفظ: عن ابن مسعود أنه سئل عن رجل تزوج امرأة و لم يفرض لها صداقا و لم يدخل بها حتى مات، فقال ابن مسعود: لها مثل صداق نسائها و لا وكس و لا شطط و عليها العدة، و لها الميراث، و قام معقل بن سنان الأشجعى فقال قضى رسول الله صلى الله عليه و سلم فى بروع بنت واشق امرأة منا مثل الذى قضيت ففرح بها ابن مسعود.

أنظر: الترمذى، كتاب النكاح، باب ما جاء فى الرجل يتزوج المرأة فيموت عنها قبل أن يفرض لها (١١٠/، ١١١) (بتعليق عزت عبيد الدعاس).

و رواه أبر داود فى كتاب النحاح، باب فيمن فزوج لو م يسم صداقا حتى مات (٢٣٧/٢).

و النسائى فى كتاب النكاح، باب التزويج بغير صداق (٦/ ١٢١، ١٢٢)، البيهقى (٢/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

لسم التحقيق\_\_\_\_\_

عقبيه"(۱) و لم يعمل الشافعى بهذا القسم، لأنه خالفه (۲) القياس عنده و عندنا هو حجة لأنه وافق القياس عندنا، و انها يترك إذا خالف القياس، و قد روى/عن معقل بن سنان الثقات، مثل ابن مسعود و علقمة ( $^{(1)}$  و مسروق ( $^{(2)}$  ( $^{(1)}$  ( $^{(1)}$ )

<sup>(</sup>۱) روى البيهقى عن على رضى الله عنه أنه قال فى حديث بروع: لا يقبل قول أعرابي من أشجع على كتاب الله.

و أخرج عبد الرزاق عن الحكم بن عتيبة أن عليا كان يجعل لها الميراث و عليها العدة، و لا يجعل لها صداقا، قال الحكم: و أخبر بقول ابن مسعود فقال: لا تصدق الأعراب على رسول الله صلى الله عليه و سلم.

و فى نيل الأوطار: روى عن على أنه قال: لا نقبل قول أعرابى بوال على عقبيه فيما يخالف كتاب الله و سنة نبيه، ورز بأنه لم يثبت عنه من وجه صحيح.

أنظر: المصنف لعبد الرزاق (٣٩٣/٦، ٤٧٧)، سنن البيهقى (٣٤٧/٧)، نيل الأوطار (٣١٨/٦).

<sup>(</sup>۲) في ب، د: خالف \_ بسقوط الهاء في آخرها \_ .

<sup>(</sup>۳) هو علقمة بن قيس بن عبد الله بن مالك النخعى الهمدانى، تابعى أدرك الجاهلية و الإسلام ولد فى حياة النبى صلى الله عليه و سلم و روى الحديث عن الصحابة، و رواه عنه كثيرون. كان فقيه العراق و شهد صفين، و غزا خراسان، و توفى سنة ٦٢هـ و قيل غير ذلك.

أنظر: تاريخ بغداد (٢٩٦/١٢)، تهذيب التهذيب (٢٧٦/٧)، حلية الأولياء (٩٨/٢)، الإصابة (١١٢/٥)، المعارف (ص ١٩٠)، تذكرة الحفاظ (١/٥٥)، الإعلام (٤٨/٥)، صفة الصفوة (٣٨/٣، ٣٨١).

<sup>(</sup>۱) هو مسروق بن الأجدع بن مالك بن مالك الهمدانى الوادعى، تابعى ثقة من أهل اليمن، قدم المدينة أيام أبى بكر الصديق، و سكن الكوفة، و كان أعلم بالفتيا من شريح، و شريح أبصر منه بالقضاء. توفى سنة ٦٣هـ.

أنظر: الإصابة (١٧٢/٦)، شذرات الذهب (٧١/١)، المعارف (ص ١٩١)، العبر للذهبي (٨/٨١).

و نافع بن جبير (١) و الحسن. (٢) فثبت بروايتهم عدالته.

و مثال المستنكر حديث فاطمة بنت قيس، فانها روت "أن النبى عليه السلام لم يقض لها نفقة و لا سكنى"، (٣) و كانت طلبت النفقة فى العدة عن طلاق بائن، فقد رده عمر رضى الله عنه فقال: "لا ندع كتاب ربنا و لا سنة نبينا بقول امرأة لا ندرى أصدقت أم كذبت، حفظت أم نسيت". (٤) قيل:

<sup>(</sup>۱) هو نافع بن جبیر بن مطعم بن عدی بن نوفل، من قریش و من کبار الرواة، تابعی، ثقة من أهل المدینة، و کان عن یؤخذ عند، و یفتی بفتواه، توفی سنة ۹۹هـ.

أنظر: تهذيب التهذيب (٤٠٤/١٠) ، الأعلام (٣١٦/٨) ، الجنمع بين رجال الصحيحين لابن القيراني، طبع بحيدر آباد، الهند ١٣٢٣هـ (٢٧/٢) طبقات ابن سعد (٨٦٧/١) ، خلاصة تهذيب الكمال (ص ٣٩٩).

<sup>(</sup>۲) هو الحسن بن يسار البصرى، من سادات التابعين و فضلاتهم، كان إمام أهل البصرة و حبر الأمة في زمند، و هو أحد الفقهاء الفصحاء الشجعان النساك، ولد بالمدينة سنة ٢١هـ، شب في كنف على بن أبي طالب و توفي بالبصرة سنة ١١هـ.

أنظر: الأعلام (٢٤٢/٢)، الوفيات (١٦٠/١)، ميزان الاعتدال (٢٢/١) حلية الأولياء (١٣٦/١)، صفة الصفوة (٢٣٣/٣)، شذرات الذهب (١٣٦/١)، تهذيب الأسماء و اللغات (١٦٦/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذى عن الشعبى قال: قالت فاطمة بنت قيس: طلقنى زوجى ثلاثا على عهد النبى صلى الله عليه و سلم فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: لا سكنى لك و لا نفقة.

و أخرج مسلم نحوه.

أنظر الترمذي، كتاب الطلاق، باب ما جاء في المطلقة ثلاثا لا سكِني لها (٤٧٥/٣). و مسلم، كتاب الطلاق، باب المطلقة ثلاثا لا نفقة لها (١١١٧/٢).

و أبو داود ، كتاب الطلاق، باب نفقة المبتوتة (٢٨٦/٢).

و ابن ماجد: كتاب الطلاق، باب المطلق ثلاثا هل لها سكنى و نفقة (٦/٦٥٦) و النسائى، كتاب الطلاق، باب نفقة البائنة (٢/٠١٠).

<sup>(</sup>۱۰ أخرجه مسلم عن أبى إسحاق بلفظ: "لا نترك كتاب الله و سنة نبينا صلى الله عليه و سلم لقول امرأة لا ندرى حفظت أو نسيت." في كتاب النكاح باب المطلقة البائن لا نفقة لها (۱۰٤/۱۰) (مع شرح النووي)، و سنن البيهقي (۷/۵۷۷).

و يسقط العمل بالحديث إذا ظهرت مخالفته قولا أو عملا من الراوى بعد الرواية، و من غيره من أئمة الصحابة، و الحديث ظاهر لا يحتمل الخفاء عليهم و يحمل على الانتساخ.

و اختلف فيما إذا أنكره المروى عنه، قال بعضهم: يسقط العمل به، و هو الأشبه، و قد قيل ان هذا قول أبى يوسف خلافا لمحمد، و هو فرع اختلافهما فى شاهدين شهدا على القاضى بقضية و هو لا يذكرها، قال أبو يوسف: لا تقبل، و قال محمد: تقبل.

و الطعن المبهم لا يوجب جرحا في الراوى، كما لا يوجبه في الشاهد، و لا يمنع العمل به إلا إذا وقع مفسرا بما هو جرح متفق عليه ممن اشتهر بالنصيحة و الإتقان دون التعصب و العداوة من أئمة الحديث.

أراد بالكتاب و السنة القياس الصحيح، (١) لأن ثبوت القياس بهما.

قوله (إذا ظهرت<sup>(۲)</sup> مخالفته قولا) <sup>(۳)</sup> بأن روى خلاف ما روى (أو عملا من الراوى بعد الرواية) الما قبل الرواية) الأنه إذا عمل قبل الرواي، أو لا يعرف تاريخه لا يسقط الاحتجاج. <sup>(1)</sup> و هذا كما روى عن ابن عمر رضى الله عنهما فى

<sup>(</sup>۱) قاله عيسى بن أبان على ما نقله عنه فخر الإسلام في أصوله. أنظر أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٩٠/٢)، و أيضا التبيين (٦٢٧/١)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: ظهر.

<sup>(</sup>۳) قال شمس الأثمة السرخسى: في الخبر يلحقه التكذيب من جهة الراوى أو من جهة غيره. أما ما يلحقه من جهة الراوى فأربعة أقسام:

أحدها: أن ينكر الرواية أصلا.

و الثانى: أن ما يظهر مند مخالفة للحديث قولا أو عملا قبل الرواية أو بعدها، أو لم يعلم التاريخ.

و الثالث: أن يظهر منه تعيين شيء مما هر من محتملات الخبر تأويلا أو تخصيصا. و الرابع: أن يترك العمل بالحديث أصلا. أنظر أصول السرخسي (٣/٢).

<sup>(1)</sup> و يحمل على أنه كان ذلك مذهبه قبل أن يسمع الحديث رجع إليه لأن الحمل على أحسن الرجهين واجب ما لم يتبين خلافه، و هو أن يكون ذلك منه قبل أن يبلغه الحديث ثم رجع إلى الحديث. كذا قال شمس الأثمة رحمه الله. أنظر المصدر السابق (٧/٥، ٦).

٢٢٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

رفع اليدين في الركوع، و قال مجاهد: (١) صحبت ابن (٢) عـمر رضى الله عنه (٣) عشر سنين فلم أره يرفع يديه (٤) إلا في تكبيرة الافتتاح. (٥)

قوله (لا يحتمل الخفاء عليهم) (١) هذا كما روى أن النبى عليه السلام (٧) قال: "البكر بالبكر جلد مائة و تغريب عام. "(٨) ثم ان عمر رضى الله عنه نفى رجلا

<sup>(</sup>۱) هو مجاهد بن جبر (أبر الحجاج) المكى، مولى بنى مخزوم، تابعى مفسر من أهل مكة. قال الذهبى: شيخ القراء و المفسرين، أخذ التفسير عن ابن عباس، و تنقل فى الأسفار، و استقر فى الكوفة أما كتابه فى التفسير فيقيه المفسرون، و سئل الأعمش من ذلك فقال كانوا يرون أنه يسأل أهل الكتاب، ولد سنة ١٤ه، و توفى سنة ١٠٤ه.

أنظر: صفة الصفوة (۲۰۸/۲)، حلية الأولياء (۲۷۹/۳)، المعارف (ص ۱۹۹)، ميزان الاعتدال (۹/۳)، تهديب (۲۲/۱۰)، شذرات الذهب (۱۲۵/۱)، تهديب الأسماء و اللغات (۸۳/۲).

<sup>(</sup>Y) في الأصل: بن\_بسقوط الألف في أولها \_.

<sup>(7)</sup> (رضى الله عنه) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: يده.

<sup>(°)</sup> رواه البخارى فى كتابه "المفرد فى رفع البدين" عن مجاهد أنه لم ير ابن عمر رفع يديه الا فى أول فى تكبيرة الأولى و ابن أبى شيبة فى مصنفه بلفظ: ما رأيت ابن عمر يرفع يديه الا فى أول ما يفتتح.

و روى نحوه الطحاوي في شرح معاني الآثار.

و قال ابن معين: إنما هو توهم لا أصل له، أو هو محمول على السهو كبعض ما يسهو الرجل فى صلاته، و لم يكن ابن عمر يدع ما رواه عن النبى صلى الله عليه و سلم مع ما رواه عن ابن عمر مثل طاوس، و سالم و نافع، و محارب بن دثار، و أبى الزبير انه كان يرفع يديه، فلو صحت رواية مجاهد لكانت رواية هؤلاء أولى، ثم أخرج روايات هؤلاء المذكورين ان ابن عمر كان يرفع يديه فى الصلاة.

أنظر: شرح معانى الآثار (٢٢٥/١)، مصنف ابن أبى شببة (٢٣٧/٢)، نصب الراية (٣٩٢/١).

<sup>(</sup>٦) (عليهم) ساقطة من ج.

۱۱ في جه: صلى الله عليه و سلم.

<sup>&</sup>lt;sup>^/</sup> سبق تخريجه. أنظر (ص ٥٩٨)، الهامش، ٨.

فلحق بالروم وارتد \_ و العياذ بالله \_ فحلف (عمر رضى الله عنه) (۱) أن لا ينفى أحدا أبدا، (۲) و هذا من جنس ما لا يحتمل الخفاء (۳) لأن إقامة الحدود مفوض إلى الأثمة، و مبناها على الشهرة، و عمر رضى الله عنه إمام المسلمين، فلو صح الحديث لما خفى عليه، و هذا لأنا تلقينا الدين منهم، فمحال أن يخفى عليهم و لا يخفى علينا، فيحمل على أنه منسوخ، فأما إذا كان يحتمل الخفاء بأن كانت (٤) الحادثة نادرة فإن ذلك لا يوجب جرحا كما روى عن أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه (٥) أنه لم يعمل بحديث الوضوء على من قهقه (٢) في الصلاة. (٧)

<sup>(</sup>۱۱) زیادة من ج.

<sup>(</sup>۲) أخرج عبد الرزاق عن عبد الله بن عمر أن أبا بكر بن أمية بن خلف غرب فى الخمر إلى خبير، فلحق بهرقل، قال: فتنصر، فقال عمر: لا أغرب مسلما بعده أبدا، أنظر: مصنف عبد الرزاق (٣١٤/٧)، نصب الراية (٣/ ٣٣١).

<sup>(</sup>۱۲) (الخفاء) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>کانت) ساقطة من ج، د.  $(2)^{(1)}$ 

<sup>(°)</sup> هو الصحابى الجليل عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بن حرب قدم المدينة بعد فتح خيبر، مات في ذي الحجة سنة ٤٤هـ.

أنظر: الإصابة (٣/ ٣٥٩)، أسد الغابة (٣/ ٢٤٥)، شذرات الذهب (٥٣/١). في الأصل: أستبدلت ( رضى الله عنه) بـ(رحمه الله).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل: قهقهة.

<sup>(</sup>v) رواه الطبرانى فى معجمه عن أبى موسى قال: بينما رسول الله صلى الله عليه و سلم يصلى بالناس إذ دخل رجل فتردى فى حفرة كانت فى المسجد ـ و كان فى بصره ضرر ـ فضحك كثير من القوم وهم فى الصلاة فأمر رسول الله صلى الله عليه و سلم من ضحك أن يعيد الوضوء و يعيد الصلاة.

قال الهيثمى فى مجمع الزوائد: رواه الطبرانى فى الكبير، و فيه محمد بن عبد الملك الدقيقى، و بقية رجاله موثقون.

و فى مجمع الزوائد أيضا: عن جابر عن النبى صلى الله عليه و سلم قال: لا يقطع الصلاة الكشر و لكن يقطعها القهقهة. رواه الطبرانى فى الصغير موقوفا و مرفوعا، و رجاله موثقون. اهـ.

أنظر: مجمع الزوائد (٢٤٦/١)، (٨٢/٢)، نصب الراية (٢/٧١).

قوله (و هو الأشبه) لأن خبر الواحد يرد بتكذيب العادة بأن كان الحديث شاذا و الحادثة عما تعم به البلوى كحديث مس الذكر، (١) فتكذيب الراوى، و عليه مداره/ أولى. (١٤٣/ب)

قوله (و هو فرع اختلافهما في شاهدين شهدا) صورة المسألة: إدعى رجل عند القاضى أنه قضى له بحق على هذا الخصم و لم يعرف القاضى قضاءه و لم يذكره، و أقام المدعى شاهدين على قضائه بهذه الصفة فان على ()<sup>(۲)</sup> قول أبى يوسف رحمه الله لا يقبل (القاضى)<sup>(۳)</sup> هذه البينة و لا ينفذ قضاءه، و على قول محمد رحمه الله: يقبلها، و ينفذ قضاءه. فإذا ثبت هذا (<sup>(1)</sup> الخلاف بينهما في قضاء ينكره القاضى، فكذلك في حديث ينكره (الـ) راوى<sup>(6)</sup> الأصل. (<sup>(7)</sup>

(و الطعن المبهم لا يوجب جرحا في الراوي) (٧) بأن قال: هو مجروح مطعون،

<sup>(</sup>۱) و قد سبق تخریجه. أنظر (ص ۲۰۲)، الهامش، (۳).

<sup>(</sup> $^{(7)}$  ( $^{(8)}$  ( $^{(8)}$  ( $^{(8)}$  )) ( $^{(8)}$  ( $^{(8)}$  )) ( $^{(8)}$  )) ( $^{(8)}$  ).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل، زيادة من ب، ج، د. و كذا في أصول السرخسي.

<sup>(1)</sup> في الأصل: بهذا.

<sup>(</sup>۱) في جميع النسخ: رواي \_ بدون الألف و اللام \_ و قد صححت من أصول السرخسي.

<sup>(</sup>۱) كذا فى التقويم، أنظر لوحة (١١١/أ)، و فى أصول السرخسى (٣/٢)، و عبارة الشارح منقولة منه نصا. و انظر أيضا التبيين (١/٤٣٤)، الوافى لوحة (١٩٤/أ)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٢١٤)، التحقيق لوحة (١٥٤/ب)، كشف الأسرار على المنار (٧٧/٢).

<sup>(</sup>v) قال ابن اللحام في المختصر: مذهب الأكثرين: يشترط ذكر سبب الجرح، لا التعديل، و قيل عكسه.

و قال بعض أصحابنا و غيرهم: يشترط فيهما، و عن أحمد عكسه.

و المختار وفاقا لأبى المعالى و الآمدى: ان كان عالما كفى الإطلاق فيهما، و إلا لم يكف. أنظر: المختصر فى أصول الفقه (ص ٨٦، ٨٧)، الاحكام للآمدى (٢/ ١٢٧) و ما بعدها، البرهان لإمام الجرمين (٢/ ٢٠)، المغنى فى أصول

قسم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و لم يبين السبب كما لا يوجبه (۱) فى الشاهد، بل أولى، لأن شهادة الحكم أضيق من شهادة الاخبار حتى يشترط فيها العدد و الحرية و الذكورة و لم يشترط شىء منها فى رواية الأخبار. (۲)

قوله (بما هو جرح متفق عليه) كما إذا قال: أنه ليس بعدل<sup>(۳)</sup> أو ليس بعاقل<sup>(1)</sup> على ما تقدم. أما إذا كان مختلفا بأن طعن بالإرسال أو التدليس،<sup>(۱)</sup> أو التلبيس<sup>(۲)</sup> على من كنى بالراوى (فذلك)<sup>(۷)</sup> فليس بطعن و ينبغى أن يكون الطاعن غير متعصب كبعض أصحاب الشافعي على أصحاب(نا)<sup>(۸)</sup> المتقدمين رحمهم الله.

الفقه (ص ۲۱۹)، اللمع (ص ۷۹)، المستصفى ( ۱۹۲/۱)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۲۱۹۲)، جمع الجوامع (۱۹۳/۲)، شرح تنقيح الفصول (۳۱۵)، أصول السرخسى (۹/۲)، المسودة (ص ۲۹۹)، إرشاد الفحول (ص ۸۸)، توضيح الأفكار (۱۳۳/۲)، تدريب الراوى (۱/۳۰)، كشف الأسرار (۱۸/۳)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (۲۵/۲)، شرح الكوكب المنير (۲/۳۰)، الترحيرر مع التيسير (۱/۳۳).

<sup>(</sup>٢) أنظر: التبيين (٦٣٤/١)، كشف الأسرار على المنار (١/ ٨١).

<sup>&</sup>quot; أنظر اشتراط العدالة في الراوى (ص ٦٠٩).

أ أنظر اشتراط العقل في الراوى (ص ٦٠٧).

التدليس) ساقطة من ب، ج، د.

و فى الأصل: أستبدلت (التدليس) بـ(التلقين) و قد صححته من المنار، و هو من مؤلفات الشارح. أنظر المنار مع كشف الأسرار عليه (٨١/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> التلبيس: هو أن يذكر الراوى شيخه بالكنية لا بالاسم، أو يذكره بصفة غير مشهورة حتى لا يعرف فيما بين الناس و لا يطعنوا عليه. أنظر المصدر السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ساقط من الأصل.

<sup>(</sup>A) في الأصل: أصحاب \_ بسقوط "نا" في آخرها \_.

٦٢٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

## فصل في المعارضة

وهذه الحجج التى سبق وجوهها من الكتاب و السنة لا تتعارض فى أنفسها وضعا، و لا تتناقض، لأن ذلك من أمارات العجز تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا، و انما يقع التعارض بينها لجهلنا بالناسخ و المنسوخ، و حكم المعارضة بين الأيتين المصير إلى القياس و أقوال الصحابة على الترتيب فى المحجج ان أمكن، لأن التعارض لما ثبت بين الحجتين تساقطا لاندفاع كل واحدة منهما بالأخرى فيجب المصير إلى ما بعدهما من الحجة، و عند تعذر المصير إليه يجب تقرير الأصول كما فى سؤر الحمار لما تعارضت الدلائل، و لم يصلح القياس شاهدا، لأنه لا يصلح لنصب الحكم ابتداء قيل: ان الماء عرف طاهرا فى الأصل فيا يتنجس بالتعارض و لم يزل به الحدث فوجب ضم التيمم إليه، و سمى مشكوكا.

و أما إذا وقع التعارض بين القياسين لم يسقطا بالتعارض ليجب العمل بالحال، بل يعمل المجتهد به بل يعمل المجتهد به المجتهد به المجتهد به أحطأ، فكان العمل بأحدهما و هو حجة اطمأن قلبه إليها بنور الفراسة أولى من العمل بالحال.

ثم التعارض انما يتحقق بين الحجتين بايجاب كل واحد منهما ضد ما يوجبه الأخرى في وقت واحد في محل واحد مع تساويهما في القوة.

## فصل<sup>(۱)</sup> في المعارضة<sup>(۲)</sup>

كلمة "من" في قدوله (من الكتباب و السنة) للبيبان كقدوله تعبالي (٣) "فاجتنبوا (٤) الرجس من الأوثان. " (٥)

<sup>(</sup>۱۱) (فصل) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٢) شرح المصنف في بيان المعارضة بعد فراغه من الحجج السالمة عنها لأن الأصل عدمها. كذا في التبيين (١/٩٥٨).

<sup>&</sup>lt;sup>٣١)</sup> (تعالى) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> في د: و اجتنبوا.

<sup>(</sup>ه) سورة الحج (٣٠).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

المعارضة لغة: المانعة على سبى المقابلة. (١)

و فى الشريعة: عبارة عن تقابل الحجتين على السواء، لا مزية لإحديهما على الأخرى فى حكمين متضادين. (٢)

و التفاوت بين المعارضة و المناقضة. ان المعارضة منع (<sup>(۱)</sup> الحكم دون الدليل كما يقال: ما ذكرت و ان دل على ثبوت الحكم هنا لكن عندى ما ينفيه.

و المناقصة: ابطال الدليل. (1) و يتضح لك فى فصل القياس ان شاء الله تعالى. (٥)

قوله (على الترتيب في الحجج) يعنى يصار إلى قول الصحابي

<sup>(</sup>۱) أنظر: لسان العبر (٤/ ٢٨٨٥)، هذا المعنى اللغوى منقول من أصول السرخسى نصا (١٢/٢).

<sup>(</sup>۲) أنظر: التقويم لوحة (۱۱۸/ب، ۱۱۹/أ)، أصول السرخسى (۱۲/۲، ۱۳) و أيضا المغنى في أصول الفقه (ص ۲۲٤)، ميزان الأصول (ص ۲۸۳، ۲۸۷)، المنار مع كسشف الأسرار (۸۲/۲، ۸۷، ۸۸)، نور الأنوار (۸۷/۲)، الوافي لوحة (۱۰۸۸)، التبيين (۲۳۷/۱).

<sup>(</sup>r) في ج: أستبدلت (منع) بـ(مع).

<sup>(1)</sup> قال فى التبيين: الفرق بين العارضة و المناقضة: ان المعارضة ابداء علة مبتدأة، بدون التعرض لدليل المجيب \_ أى المستدل \_.

و المناقضة: إيراد الوصف الذي جعله المجيب علة مع تخلف الحكم.

بيان هذا: ان المجيب إذا شرع فى بيان الدليل فلا يخلو اما أن يسلم السئل الدليل دون المدلول لدليل آخر يوجب خلافه أو لا يسلم الدليل لتخلف الحكم فى صورة، فالأول: المعارضة و الثانى: المناقضة.

و قال فى التحقيق: التناقض يوجب بطلان نفس الدليل، و التعارض يمنع ثبوت الحكم من غير أن يتعرض للدليل، هذا هو الفرق بينهما فى اصطلاح الأصوليين.

أنظر: التبيين (۱/ ٦٣٥) ، التحقيق لوحة (۱۵۶/ب)، الوافي، لوحة (۱۵۶/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>)</sup> أنظر (ص ٧٤٥).

٦٣٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

أولا، (١) ثم القياس، لأن قول الصحابى مقدم على القياس (٢) لاحتمال السماع و التوقيف عن رسول الله صلى الله عليه و سلم.

قوله (لما تعارضت الدلائل) و ذلك لأن النبى عليه السلام سمى لحم الحمار رجسا حتى/أمر باكفاء القدور (٣) يوم خيبر (٤٠)، (٥) و أمر أبجر بن غالب (١٤٤/أ) \_ و غالب بن أبجر (٢٠) \_ بالتناول منه فقال: "كل من سمين مالك" حين قال: "لم

و قال ابن حجر: ذكره في الصحابة غير واحد.

<sup>(</sup>۱) أى حكم العارضة بين الآيتين: المصير إلى السنة، بين السنتين: المصير إلى أقوال الصحابة ثم إلى القياس.

أنظر: التقويم لوحة (١١٩/أ)، أصول السرخسى (٣/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٣/٢، ٨٨، ٨٩).

<sup>(</sup>۲) قال صاحب نور الأنوار: قيل: أقوال الصحابة مقدمة على القياس سواء كان فيما يدرك بالقياس، أو لا، و قيل: القياس مقدم مطلقا.

و قيل في التطبيق: ان أقوال الصاحبة مقدمة فيما لا يدرك بالقياس و القياس مقدم فيما يدرك به. أنظر نور الأنوار (٨٨/٢).

<sup>(</sup>r) في الأصل: القدر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم عن على بن أبى طالب فى كتاب النكاح، باب ما جاء فى نكاح المتعة (١٩/ ٣٣١).

<sup>(°)</sup> هى ناحية على ثمانية برد من المدينة لمن يريد الشام، يطلق هذا الاسم على الولاية و تشمل هذه الولاية على سبعة حصون و مزارع و نخل كثير. و غزاها النبى صلى الله عليه و سلم حين مضى ست سنين و ثلاث أشهر و واحد و عشرون يوما للهجرة. أنظر معجم البلدان (٢/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>۲) ذكر ابن الأثير: أبجر المزنى، ثم قال: ذكره ابن منده و أبو نعيم قال أبو نعيم: و اختلف فيه، فقيل: ابن أبجر، و قيل: أبجر و صوابه: غالب بن أبجر. اهـ. و يقال: غالب بن ديخ، و لعله جده، و يقال: ابن دريخ، و يقال: ابن ديج، و فرق ابن قانع بين غالب بن أبجر، و غال بن ديج.

و قال ابن جزم: غالب بن دیج لا یدری من هو.

أنظر: أسد الغابة (٣٨/١)، تهذيب التهذيب (٢٤١/٨)، الاستيعاب (٧٣٠/٨)، الإصابة (١٨٦/٥)، الجرح و التعديل (٤٧/٢/٣).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

يبق من مالى الا (هذه) (١) الحميرات. "(٢) فتعارض الخبران.

و كذلك قد تعارض الأثران. فان ابن عباس رضى الله عنه قال: "لا بأس بالتوضئ به"، و ابن عمر رضى الله عنهما: "يكره التوضأ بسؤره." (٣)

(١) ساقطة من الأصل.

قال في نصب الراية: و في إسناده اختلاف كثير.

و قال البيهقى: هذا حديث مختلف فى إسناده، ثم ذكر جزءا كبيرا من هذا الاختلاف. ثم قال: و مثل هذا لا يعارض الأحاديث الصحيحة المصرحة بتحريم لحرم الأهلية.

أنظر: سنن أبى داود (٤٨٧/٣)، سنن البيهقى (٩/٣٣٢)، نصب الراية (١٩٧/٤).

"ا قال السرخسى فى المبسوط: سؤر ما لا يؤكل لحمد من السباع كالأسد و الفهد و النمر عندنا نجس. و عند الشافعى رضى الله عنه ظاهر لحديث ابن عمر رضى الله تعالى عنهما ان النبى صلى الله عليه و سلم سئل فقيل: انتوضأ بما أفضلت الحمر، فقال نعم، و بما أفضلت السباع كلها. و فى حديث جابر رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه و سلم سئل عن الحياض التى بين مكة و المدينة و ما ينوبها من السباع، فقال: ما ولغت فى بطونها، و ما بقى فهو لنا شراب و طهور.

و لنا: ما روى أن ابن عمر و عمرو بن العاص رضى الله عنهما وردا حوضا فقال عمرو بن العاص: يا صاحب الحوض أترد السباع ماءكم هذا؟ فقال ابن عمر: يا صاحب الحوض لا تخبرنا. اهد (٤٨/١).

أنظر الأحاديث: سنن الدارقطنى، كتاب الطهارة، باب الآثار (٢/١١)، سنن ابن الأحاديث: سنن الدارقطنى، كتاب الطهارة، باب الحياض (٩٨/١)، سنن البيهقى (١/ ٢٥٠)، نصب الراية (١/ ٢٣٦)، جامع مسانيد الإمام الأعظم (٢/ ٢٧٩)، كتاب الآثار للحمد (ص ١١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة، باب في أكل لحوم الحمر الأهلية عن غالب بن أبجر بلفظ: "قال: أصابتنا سنة، فلم يكن في مالى شئ أطعم أهلى الا شيئا من حمر، و كان رسول الله صلى الله عليه و سلم حرم لحوم الحمر الأهلية، فأتيته فقلت يا رسول الله أصابتنا السنة و لم يكن عندي ما أطعم أهلى إلا سمان حمر، و انك حرمت لحوم الحمر الأهلية، فقال: أطعم أهلك من سمين حمرك، فاغا حرمتها من أجل جوال القرية." يعنى الجلالة.

(ولم يصلح القياس شاهدا) (۱) لأنه لا يمكن اعتبار سؤره بلحمه لأن فى لعابه نوع ضرورة لكون الإنسان مختلطا به، ولا ضرورة فى لحمه. وكذا (۲) لا يمكن الاعتبار بعرقه، لأن الضرورة فى العرق (۳) أكثر، ولا يمكن الاعتبار بلبنه أيضا لاختلاف الرواية فى طهارته و نجاسته، ولا يمكن الاعتبار بسؤر الهرة، لأنها تلج المداخل والمضائق دون الحمار، فكانت الضرورة ثمت أكثر وكذا لا يمكن الاعتبار بسؤر الكلب، لأنه لا ضرورة فيه أصلا، فإذا لم يكن له نظير فلو قلنا بأنه نجس أو طاهر يكون نصب الحكم ابتداء بالقياس وذا لا يجوز، فوجب المصير إلى ماكان ثابتا فى الأصل. وقد كانت الطهارة فى جانب الماء، و النجاسة فى جانب الماء، و النجاسة فى جانب الماء، و ليس أحدهما بأولى من الآخر، فبقى الأمر مشكلا، فلا يتنجس الماء الطاهر بالشك، و لا يزول الحدث الثابت بالشك. (۵)

قوله (لأن القياس حجة ()<sup>(۱)</sup> يعمل به أصاب المجتهد به الحق أو أخطأ، فكان العمل بأحدهما و هو حجة اطمأن قلبه إليها بنور الفراسة أولى من العمل بالحال).<sup>(۷)</sup> هذا دليل على أن القياسين لم يسقطا بالتعارض بخلاف النصين، لأنهما إذا سقطا به أمكن العمل بما هو حجة و هو القياس، فأما إذا سقط القياسان لم يمكن العمل بما هو حجة، بل يجب العمل بالحال التي ليست

<sup>(</sup>١) أي دليل على الحكم. كذا في التبيين. أنظر (١/٦٤٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: و كذلك.

<sup>(</sup>العرق) ساقطة من ج. (العرق)

<sup>(</sup>٤) (جانب) ساقطة من ج.

<sup>(°)</sup> فرجب ضم التيمم احتياطا ليخرج المكلف عن العهدة بيقين. كذا في التبيين (٦٤٢/١). التحقيق لوحة (١٩٥٨/أ).

<sup>(</sup>۱) (إلى آخره) زيادة من ب.

<sup>(</sup>٧) من قوله (يعمل به) إلى قوله (بالحال) ساقطة من ب، ج، د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

بدليل. (۱) القلب مختص بنور الفراسة. و قال الله تعالى: "ان فى ذلك لآيات للمتوسمين"، (۲) قيل: للمتفرسين. (۳) و قال عليه السلام: "اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله (تعالى) (۱) أى بعلم و بصيرة يخصه (به) (۱) الله تعالى و يفرده به/و هو خاطر يهجم (٤٤/ب) على القلب

<sup>(</sup>۱) و قد شرحه صاحب التبيين بلفظ أوضح حيث قال: لم يسقط القياسان لكى يجب العمل باستصحاب الحال، و استصحاب الحال عبارة عن ابقاء ما كان على ما كان لعدم الدليل المزيل، و كان القياس أن يسقط القياسان بالتعارض لاندفاع كل واحد بالآخر، لكن لم يسقطا، بل وجب العمل بأيهما شاء المجتهد خطأ كان أو صوابا عند الله تعالى لأنه جعل حجة لله تعالى على عباده، و أحد القياسين حجة يقينا عند الله تعالى، و العمل بأحدهما على احتمال أنه حجة حقيقة أولى من العمل باستصحاب الحال الذى هو العمل بلا دليل، لا سيما إذا يقوى أحدهما بتحرى القلب، و للقلب نور الفراسة، يكون ذلك صوابا و الآخر خطأ لوجود الرجحان بدليل شرعى و هو التحرى عند الضرورة.

أنظر التبيين (١/٦٤٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحجر (۷۵).

<sup>(</sup>۳) قاله مجاهد و ابن قتيبة. أنظر زاد المسير (٤٠٩/٤)، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة بتحقيق السيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية ١٣٩٨ هـ (ص ٢٣٩).

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، ج.

رواه الترمذى عن أبى سعيد الخدرى و قال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه. و ذكره ابن كثير فى التفسير من رواية ابن أبى حاتم، و ابن جرير، و أورده السيوطى فى الدر المنثور ـ و زاد فى نسبته للبخارى فى التاريخ ـ و فى الجامع الصغير.

قال المناوى: و قال الهيثمي: اسناد الطبراني حسن.

تفسير الطبری (۱۲/۱۶)، ابن کثير (۲/۵۵)، الدر المنثور (۱۰۳/٤)، زاد المسير (۲/۹۰۶)، فيض القدير (۱۲۳/۱، ۱۶۴).

<sup>ٔ</sup> مزیدة من ب، د.

٣٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

فينفى (۱) ما يضاده، (۲) و له على القلب حكم، و ليس فى مقابلة الفراسة مجوزات للنفس، و هى (۳) على حسب قوة الإيمان، فكل من كان أقوى إيمانا كان أحد فراسة. حتى قيل: "من نظر بنور الفراسة نظر بنور الحق، و يكون بوادر (۱) عمله من الحق بلا سهو (۱) و لا غفلة، بل حكم حق جرى على لسان عبده (۲).

و قال الواسطى (٧) رحمه الله: الفراسة سواطع أنوار لمعت في القلوب و مكين معرفة حملت (١٤) السرائر في الغيوب حتى يشهد الأشياء من حيث (انه) (١٩) أشهده الحق إياها فتكلم عن ضمائر الخلق.

و قيل: من غض بصره عن المحارم و أمسك نفسه عن الشهوات و عمر قلبه (۱۰۰ بدوام المراقبة و تعود أكل الحلال لم تخطأ فراسته.

<sup>(</sup>۱) في د: فينتفي.

<sup>(</sup>٢) أنظر معنى الفراسة في التعريفات (ص ١٦٦).

<sup>(</sup>r) في الأصل، ب: و هو.

<sup>&</sup>quot; نی د: نوارد، و نی ب: بوارد.

<sup>(</sup>ه) في الأصل: بسهو.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: عبد.

<sup>(</sup>v) هو مستلم بن سعید الثقفی الواسطی العابد، روی عن خاله منصور بن زاذان و غیره و ذکره ابن حبان فی الثقات. و قال یزید بن هارون بت عند المستلم بن سعید و کان لا یکاد ینام، و قال أیضا: لا یشرب إلا فی کل جمعة.

و ورد اسمه فى صفة الصفوة: المستلم. أنظر: تهذيب التهذيب (١٠٤/١٠)، صفة الصفوة (١٤/٤، ١٥).

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> نی ج: جملت.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مزیدة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> في ب، ج، د: نفسه.

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_فسم التحقيق

وقيل فى قدوله تعالى: "أومن كان ميتا فأحييناه" (١) أى بنور الفراسة. (٢)

و يروى عن أنس بن مالك رضى الله عنه أنه قال: لما (٢٠) دخلت على عثمان رضى الله عنه، و كنت رأيت امرأة فى الطريق (٤٠) فتأملت فى محاسنها، فقال عثمان (٥٠) رضى الله عنه يدخل على أحدكم و آثار الزنا ظاهرة على عينيه فقلت: أوحى بعد رسول الله (صلى الله عليه و سلم) ؟ (٢٠) قال: لا، و لكن بصيرة و فراسة. (٧)

و حكاية محمد مع الشافعي (رحمهما الله)(٨) معروفة. (٩)

أنظر تفسري النسفي (۲/۳۱).

و سبق ذكر الأقوال التى وردت فى تفسير هذه الآية فى ص، ١٦٧، و الهامش (٣).

- (1) في الأصل: في الطريق رأيت امرأة.
  - <sup>٬٬</sup> (عثمان) ساقطة من د.
    - (١) ساقطة من الأصل.
- (۲) ذكره القرطبى فى تفسير قوله تعالى: "إن فى ذلك لآيات للمتوسمين" سورة الحجر (۷۵) عن عثمان بن عفان رضى الله عنه بنحو ما ذكره الشارح. و ذكره الملا على القارى بعد أن قال: روى عن بعض الأصحاب. أنظر تفسير القرطبى (٤٤/١٠)، شرح مسند أبى حنفية (ص ٥٦٦).
  - (٨) ساقطة من الأصل.
- (۱) روى عن الشافعى و محمد بن الحسن أنهما كانا بفناء الكعبة و رجل على باب المسجد فقال أحدهما: أراه نجارا، و قال الآخر: بل حدادا فتبادر من حضر إلى الرجل فسأله فقال: كنت نجارا و أنا اليوم حدادا. أنظر تفسير القرطبى (٤٤/١٠).

<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام (۱۲۲).

<sup>(</sup>۲) قال الشارح فى تفسيره: و الأصح أن الآية عامة لكل من هداه الله و لكل من أضله الله فبين أن مثل المهتدى مثل الميت أحيى و جعل مستضيئا يمشى فى الناس بنور الحكمة و الإيمان... الخ.

قوله (ثم التعارض انها يقع بين الحجتين... إلى آخره) و إذا عرفت ان المعارضة انها يتحقق عند وجود هذه الشرائط، فمتى فقد شرط منها ينعدم التعارض.

قوله (فى وقت واحد) حتى إذا اختلف الزمان لا يثبت التعارض كما فى قوله تعالى: "و الذين يتوفون منكم..." (١) الآية مع قوله تعالى (٢) "و أولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن. "(٣) فإن ابن مسعود رضى الله عنه قال: من شاء باهلته ان سورة النساء القصرى (٤) نزلت بعد سورة البقرة فلا جرم، (٥) قلنا ان المتوفى عنها زوجها إذا كانت حاملا تعتد بوضع الحمل. (٢)

وكذا قوله تعالى: "و امسحوا برؤسكم و أرجلكم "(٧) بالنصب و الخفض (٨)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (٢٣٤).

<sup>(</sup>تعالی) ساقطة من ب، ج، د. (r)

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق (٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: القصوي.

<sup>(</sup>۰) أخرجه البخارى بلفظ: أتجعلون عليها التغليظ، و لا تجعلون عليها الرخصة؟ لنزلت سورة النساء القصرى بعد الطولى: "و أولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن."

و روى ابن ماجه عن عبد الله بن مسعود بلفظ: و الله لمن شاء لاعناه لانزلت سورة النساء القصرى بعد أربعة أشهر و عشرا.

و روى البيهقى مثله.

أنظر: صحيح البخارى، كتاب تفسير القرآن، باب تفسير سورة الطلاق (٤/ ١٨٦٥)، سنن ابن ماجد، أبواب الطلاق، باب الحامل المتوفى عنها زوجها إذا وضعت حلت للأزواج (١/ ٣٧٤)، سنن البيهقى (٧/ ٤٣٠)، نصب الراية (٣/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (۲۰/۲)، التبيين (۱/۲٤٦، ٦٤٧)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۲۲۸).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة المائدة (٦).

<sup>(</sup>۱۸ أي بنصب اللام و جرها. كذا في التبيين (۲٤٧/١).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

ليسا بمتعارضين/لاختلاف المحل، لأن قراءة (١) النصب (٢) محمولة (٣) على ظهور ( ١٤٥/أ) القدمين و الخفض (٤) على حال الاستتار بالخفين. (٥)

و كذا إذا لم يثبت تساويهما في القوة لا يتحقق التعارض كما قلنا في حديث سعد (٦) بن أبي وقاص (٧) في بيع الرطب بالتمر (٨) مع قوله عليه السلام

- <sup>(۳)</sup> في ب، ج: محمول.
- (1) و هى قراءة ابن عباس فى رواية أخرى، و الحسن، و عكرمة، و حمزة، ابن كثير. و هنا رواية أخرى عن نافع انه قرأ بالرفع، و هى قراءة الحسن، و الأعمش. أنظر المصدرين السابقين.
  - (٥) أنظر: المغنى في أصول الفقه (ص ٢٢٨)، التبيين (٦٤٧/١).
    - <sup>(١)</sup> في الأصل: سعيد.
- (۷) هو سعد بن مالك بن أهيب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب، و كنيته أبو اسحاق أحد العشرة المبشرين بالجنة، و آخرهم موتا. مات سنة ٥٥هـ. أنظر: المعارف (ص ١٠٦)، الإصابة (٢٣/٢)، أسد الغابة (٢٩٠/٢)، شذرات الذهب (١٩٠/١).
- (^) روى مالك عن سعد بن أبى وقاص أنه سئل عن البيضاء بالسلت، فقال له سعد: أيهما أفضل؟ قال: البيضاء، قال: فنهاه عن ذلك و قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يسأل عن شراء التمر بالرطب، فقال عليه السلام: أ ينقص الرطب إذا بيس قال: نعم فنهاه عن ذلك.
- رواه أصحاب السنن الأربعة، وقال الترمذى: حديث حسن صحيح. و أخرج الحاكم نحوه وقال: هذا حديث صحيح.
  - أنظر: الموطأ، كتاب البيوع، باب ما يكره من بيع التمر (٦٢٤/٢).
- و الترمذي، كتاب البيوع، بأب ما جاء في النهي عن المحاقلة و المزابنة (٢٠/٤).
- و رواه الشافعي في الرسالة فقرة (٩٠٧) (بتحقيق أحمد محمد شاكر) (ص ٣٣١، ٣٣٢)، نصب الراية (٤٠/٤، ٤١).

<sup>(</sup>۱) (قراءة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) و هى قراءة على، و عبد الله بن مسعود، و ابن عباس فى رواية، و إبراهيم و الضحاك، و نافع، و ابن عامر، و الكسائى، و حفص عن عاصم. أنظر أحكام القرآن للجصاص (٢/ ٣٤٥)، تفسير القرطبي (٦/ ١٩).

و اختلف مشائخنا في أن خبر النفى هل يعارض خبر الإثبات أم لا؟ و اختلف عمل أصحابنا المتقدمين في ذلك. فقد روى أن بريرة أعتقت و زوجها حر، و روى أنها أعتقت و زوجها عبد مع اتفاقهم على أنه كان عبدا. و أصحابنا رحمهم الله أخذوا بالمثبت.

و روى أن رسول الله صلى الله عليه و سلم تزوج ميمونة و روى أنه عليه السلام تزوجها و هو محرم، و اتفقت الروايات أنه لم يكن في الحل الأصلى، فجعل علماؤنا العمل بالنافي أولى، و قالوا في الجرح و التعديل: أن الجرح أولى و هو المثبت.

و الأصل فى ذلك: أن النفى متى كان من جنس ما يعرف بدليله أو كان مما يشتبه حاله لكن عرف ان الراوى اعتمد على دليل المعرفة كان مثل الإثبات، و إلا فلا. فالنفى فى حديث بريرة رضى الله عنها مما لا يعرف إلا بظاهر الحال فلم يعارض الإثبات، و فى حديث ميمونة مما يعرف بدليله و هو هيئة المحرم فوقعت المعارضة، و جعل رواية ابن عباس "أنه تزوجها و هو محرم" أولى من رواية يزيد بن الأصم لأنه لا يعدله فى الضبط و الإتقان.

و طهارة الماء و حل الطعام و الشراب من جنس ما يعرف بدليله مثل النجاسة و الحرمة، فيقع التعارض بين الخبرين فيهما، و عند ذلك يجب العمل بالأصل.

و من الناس من رجح بفضل عدد الرواة، لأن القلب إليه أميل، و بالذكورة و الحرية في العدد دون الأفراد، لأن به تتم الحجة في العدد، و استدل بمسائل الماء إلا أن هذا متروك بإجماع السلف.

و هذه الحجج بجملتها تحتمل البيان.

"التمر بالتمر (مثلا بمثل) <sup>(۱)</sup> و الفضل ربا."<sup>(۲)</sup>

قوله (واختلف مشائخنا رحمهم الله (۳) في أن خبر النفي هل يعارض الإثبات). (٤) قال الكرخي رحمه الله: المثبت أولى. لأن المثبت يعتمد الدليل لا

<sup>(</sup>١١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سبق تخریجه (ص ۱۹) الهامش (۸).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> (رحمهم الله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>ان خبر النفي هل يعارض الإثبات) ساقطة من ب، ج، د.

محالة بخلاف النافى، فكان أقرب إلى الصدق، ولهذا قبلت الشهادة على الاثبات دون النفى. (١)

و قال عيسى بن أبان رحمه الله(٢<sup>)</sup>: يتعارضان. <sup>(٣)</sup>

و المراد بالنفى نفى العارض على الأصل و إن كان اثباتا صورة كما فى قوله: "و زوجها عبد" (٤) نفى الحرية العارضة عليه، لأن فى الأصل هو عبد. (٥) على هذا تعبير البواقى.

قوله (أو كان مما يشتبه حاله) أي يجوز أن يعرف (١٦) بدليله و يجوز أن يعتمد

- (۱) أنظر: التقويم لوحة (۱۲۱/أ)، أصول السرخسى (۲۱/۲)، المغنى فى أصول الفقد (ص ۲۳۰)، التحقيق لوحة (۱۵۷/ب)، التبيين (۱۱۸۸)، الوافى لوحة (۱۱۸/۱)، الأصول (ص ۷۳٤).
  - <sup>(۲)</sup> (رحمه الله) ساقطة من ب، ج.
- (۳) لأن ما يستدل به على صدق الراوى فى المثبت من العقل و الضبط و الإسلام و العدالة موجود فى النافى، فيتعارضان، و يطلق الترجيح من وجه آخر.
- و ذهب إليه القاضى عبد الجبار من المعتزلة. كذا فى التحقيق لوحة (١٤٧/ ب)، المعتمد (٢١٢/٣).
- (1) أخرج الأحاديث في أنه كان عبدا الجماعة \_ إلا مسلما \_ عن عكرمة عن ابن عباس أن زوج بريرة كان عبدا أسود يقال له مغيث... الخ.
- أخرجه البخارى فى كتاب الخلع، باب شفاعة النبى صلى الله عليه و سلم فى زوج بريرة (٢/ ٢٩٥).
- و الترمذى، فى كتاب الرضاع، باب ما جاء فى الأمة تعتق و لها زوج (١٤٩/١) و أبو داود، فى باب المملوكة تعتق و هى تحت حر و عبد (٣٠٣/١).
  - و ابن ماجه، في بابخيار الأمة إذا أعتقت (١/١٥١).
- و النسائى، فى كتاب القضاء باب شفاعة الحاكم للخصوم قبل الحكم (٢/ ٣١٠).
  - و انظر تفصيل الكلام في هذه الأحاديث: نصب الراية (٢٠٦/٣) و ما بعدها.
- (°) فى ب، ج، د: إعلم أن المراد بالنافى الذى ينفى على الأمر الأول فروايته: "إن زوجها عبد" ينفى على الأمر الأول، و إن كان إثباتا صورة.
  - (ان يعرف) ساقطة من د. (ان يعرف)

٠ ٦٤ ------شرح المنتخب

المخبرون (۱) ظاهر الحال، فإن ثبت أنه أخبرنا (۲) على ظاهر الحال لم يقبل خبره، لأنه خبر لا عن دليل بل عن استصحاب حال، و خبر المثبت عن دليل فكان أولى. و لأن السامع و المخبر في هذا النوع سواء فإن السامع غير عالم بالدليل (۱) المثبت كالمخبر بالنفى، فلو جاز أن يكون هذا الخبر معارضا لخبر المثبت لجاز (۱) أن يكون علم السامع معارضا لخبر (۱) المثبت. و إن ثبت أنه أخبر عن معرفة كان مثل الإثبات كما إذا أخبر بطهارة الماء و بين سبب علمه بأن قال: أخذته من الوادى و جعلته في موضع نظيف (۱) و كنت غير مفارق عنه، و كذا الماء الذي نزل من السماء إذا أخذه الإنسان في إناء طاهر و كان بمرأى العين منه إلى وقت الاستعمال فلا يكون خبره بناء على ظاهر الحال، بل يكون ناء على الدليل/كالاخبار (۱۵۵/ب) بالنجاسة، فتتحقق المعارضة. (۱)

و فى مسألة التزكية من يزكى الشاهد فقد عرفنا أنه انما يزكيه لعدم العلم بسبب الجرح، إذ لا طريق (٨) لأحد إلى الوقوف على جميع أحوال غيره حتى يكون اخباره عن تزكيته بناء على دليل موجب للعلم، (٩) و الذى جرحه

<sup>(</sup>۱) في ب، ج: المخبر فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، د: ان أجرينا.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ب: لدليل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في الأصل، د: جاز.

<sup>(</sup>ه) في ب، د: بخبر، و في ج: الخبر.

<sup>(</sup>١١ في الأصل: نضيف.

<sup>(</sup>۷) و عند ثبوت التعارض يجب العمل بالأصل، و هو الطهارة في الماء لأن استصحاب الحال و إن لم يصلح دليلا لكنه يصلح مرجحا فيترجح الخبر النافي به. كذا في التحقيق و انظر أيضا التبيين (١/١٥٤)، الوافي لوحة (٢٣٢/أ)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٣٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> **نی ج**: سبیل.

<sup>(</sup>١) في الأصل: العلم.

فخبره (۱) مشبت للجرح المعارض (۲) لوقوعه على دليل موجب له، فكان خبره أولى. (۳)

قوله (و من الناس<sup>(1)</sup> من رجح بفضل عدد الرواة) أى إذا كان أحد الخبرين يرويه واحد، و الآخر يرويه اثنان، فالذي يرويه الاثنان أولى. (٥)

(وبالذكورة<sup>(۱)</sup> و الحرية في العدد) حتى قالوا: إن خبر الحرين<sup>(۱)</sup> و رواية الرجلين أولى. <sup>(۱)</sup> الا أن هذا متروك بإجماع الصحابة و غيرهم رضى الله عنهم. <sup>(۱)</sup> فانهم لم يرجحوا بكثرة. العدد في (باب) <sup>(۱)</sup> العمل بأخبار الآحاد، فالقول به يكون قولا بخلاف إجماعهم. (و الله أعلم). <sup>(۱۱)</sup>

<sup>(</sup>١) في الأصل: فخبر.

<sup>(</sup>٢) في الأصل، ب: العارض.

<sup>(</sup>۲) نقل الشارح من قوله (و في مسألة التزكية) إلى قوله (خبره أولى) من أصول السرخسى بالنص. أنظر (۲۳/۲).

و النظر مسألة التركية، التحقيق لوحة (٨٠١/ب)، التبيين (٢٥٤/١)، الوافى لوحة (٢١/١))

<sup>(</sup>د) (و من الناس) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>b) و بهذا قال محمد بن الحسن، و أبو عبد الله الجرجاني، و أبو الحسن الكرخي في رواية، و أبو سفيان السرخسي من الحنفية.

و ذهب إليه الإمام الشافعي و أكثر أصحابه، و الإمام مالك فيما ذكره ابن برهان.

أنظر: أصول السرخسى (٢٤/٢)، كشف الأسرار (٢٠/٣)، الرسالة للشافعى (ص ٢٨١)، العدة (ص ٢٨١)، السودة (ص ٣٠٥)، شرح تنقيح الفصول (ص ٤٢١)، الاحكام للآمدى (٤٢٢)، التمهيد في أصول الفقد (٣٠٣،٣٠٢)، التبيين (١/٥٥، ٣٥، ٣٥٢)، التحقيق لوحة (١/٥٥، ١٥٥)، ميزان الأصول (ص ٧٣٣، ٧٣٤)،

المغنى فى أصول الفقه (ص ٢٣٤). ( (١<sup>١)</sup> في الأصل: بالذكورية.

<sup>) (</sup>خبر الحرين) ساقط من ج.

أ أنظر: ميزان الأصول (ص ٧٣٥)، التحقيق، لوحة (٥٩ / أ)، التبيين (٦٥٤/١).

<sup>(</sup>٩١) في ب، ج، د: الصحابة رضى الله عنهم و غيرهم.

<sup>(</sup>١٠) ساقطة من الأصل، ج.

١١) مزيدة من ج.

#### باب البيان

و هو على خمسة أوجه: بيان تقرير، و بيان تفسير بيان تغيير، و بيان تبديل و بيان ضرورة.

أما بيان التقرير فهو توكيد الكلام بما يقطع احتمال المجاز أو الخصوص، فيصح موصولا و مفصولا بالاتفاق. و كذلك بيان التفسير، و هو بيان المجمل و المشترك، فأما بيان التغيير نحو التعليق و الاستثناء فانما يصح بشرط الوصل.

و اختلف فى خصوص العموم، فعندنا لا يقع متراخيا، و عند الشافعى يجوز فيه التراخى، و هذا بناء على أن العموم مثل الخصوص عندنا فى إيجاب الحكم قطعا، و بعد الخصوص لا يبقى القطع، فكان تغيرا من القطع إلى الاحتمال فتقيد بشرط الوصل. و على هذا قال علماؤنا فيمن أوصى بخاتمه لانسان و بالفص منه لأخر موصولا إن الثانى يكون خصوصا للأول، و يكون الفص للثانى، و ان فصل لم يكن خصوصا للأول بل صار معارضا فيكون الفص بينهما.

و اختلفوا في كيفية عمل الاستثناء أيضا. قال أصحابنا الاستثناء يمنع التكلم بحكمه بثدر المستثنى، فيكون تكلما بالباقي بعده.

و قال الشافعى رحمه الله: الاستثناء يمنع الحكم بطريق المعارضة بمنزلة دليل الخصوص كما اختلفوا فى التعليق بالشرط على ما سبق. فصار عندنا تقرير قوله: "لفلان علي الف درهم إلا مائة"، له علي تسعمائة، و عنده: "الا مائة فانها ليست علي"."

و على هذا اعتبر صدر الكلام في قوله عليه السلام: "لا تبيعوا الطعام بالطعام إلا سواء بسواء" عاما في القليل و الكثير، إلا أن الاستثناء عارضه في المكيل خاصة فبقى عاما فيما وراءه. و قلنا هذا استثناء حال، فيكون الصدر عاما في الأحوال، و ذلك لا يصلح الا في المقدار.

و احتج أصحابنا رضى الله عنهم بقوله تعالى: "فلبث فيهم ألف سنة الا خمسين عاما" فالخمسين تعرض للعدد المثبت بالألف لا لحكمه مع بقاء العدد، لأن الألف متى بقيت ألفا لم تصلح اسما لما دونها، بخلاف العام كاسم المشركين إذا خص منه نوع كان الاسم واقعا على الباقى بلا خلل.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

ثم الاستثناء نوعان: متصل: و هو الأصل، و تفسيره ما ذكرنا و منفصل، و هو ما لا يصلح استخراجه من الأول، لأن الصدر لم يتناوله فجعل مبتدأ مجازا. قال الله تعالى: "فانهم عدو لى الا رب العالمين"، أى لكن رب العالمين.

### ہاب البیان

البيان عبارة عن إظهار ما خفى على المخاطب. (١١)

(۱) البيان لغة عبارة عن الظهور من "بان لى معنى هذا الكلام"، أى ظهر بيانا، و قد يستعمل فى الإظهار إذا كان اسما من "بين" بمعنى المصدر كالكلام و السلام من "كلم" و "سلم" كقوله تعالى: "ثم ان علينا بيانه". سورة القيامة (۱۹).

و أما عند الأصوليين فاختلفت عباراتهم في معناه، قال أكثر أصحاب الحنفية:
هر إظهار المعنى و إيضاحه للمخاطب منفصلا عما تستر به \_ و هو اختيار
الشارح \_ .
وقال بعضهم: هم ظهر الماد للمخاطب و العلم بالأم الذي حصار له عند

و قال بعضهم: هو ظهور المراد للمخاطب و العلم بالأمر الذى حصل له عند الخطاب، و هو اختيار أصحاب الشافعى. و قال السرخسى: الأصح هو الأول. و قال فخر الإسلام: عندنا الإظهار دون

الظهور، و قال الماوردى بأنه قول جمهور الفقهاء. و ذكر صاحب شرح الكوكب المنير فى ذلك تفصيلا و قال: البيان الذى هو اسم

مصدر "بين" يطلق على "التبيين" الذي هو مصدر "بين" و هو فعل المبين. و يطلق أيضا على ما حصل به التبيين، و هو الدليل.

و يطلق أيضا على متعلق التبيين، و هو المدلول، أى المبين و على محله. إذا تقرر هذا:

فالبيان بالنظر إلى الإطلاق الأول: إظهار المعنى للمخاطب و إيضاحه. و بالنظر إلى إطلاقه على ثان: الدليل. قاله التميمي و أكشر الأشعرية و

المعتزلة. و بالنظر إلى إطلاقه على ثالث: العلم الحاصل عن دليل، قاله أبو عبد الله ......

البصرى و غيره. اه بالتصرف. أنظر: التقويم لوحة (٢٢٢/ب)، أصول السرخسى (٢٦/٢)، أصول البزدرى

مع كشف الأسرار (٣/٤٠١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٣٧)، شرح

1٤٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (بیان تقریر) أي بیان هو تقریر، (۱۱) و كذا البواقي.

قوله (بما يقطع احتمال المجاز) كما في قوله تعالى: "و لا طائر يطير بعناحيه" (٢) فان حقيقة الطيران بالجناح يكون، لكن يحتمل غيره كما يقال: المرء يطير بهمته. و مثاله في الشرعيات: إذا قال: "أنت حر" و نوى به (٣) الحرية عن الرق و الملك فانه يكون صحيحا، لأنه تقرير الحكم الثابت بظاهر الكلام. (٤)

الكوكب المنير (٣/ ٤٣٨، ٤٣٩، ٤٤٠)، التمهيد في أصول الفقه (٢٢٩/٢)، و ما بعدها، التبيين (١/ ١٥٨)، التحقيق، لوحة (١/٩١٠)، الوافي (١/١٩٠)، البرهان لإمام الحرمين (١/ ١٥٩)، المحصول (٢٢٦/١)، للمع (ص ٥٦)، الرسالة للشافعي (ص ٢١)، المستصفي (١/ ٣٦٤)، جمع الجوامع مع حاشية البناني عليه (٢/ ٢٧)، الاحكام لابن حزم (١/ ٤٦، ٨٩)، التحرير مع التيسير (٣/ ١٧١)، شرح تنقيح الفصول (ص ٢٧٤)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢/ ٢٤)، المعتمد (١/ ٣١٧)، المسودة (ص ٧٧٢)، مختصر ابن الحاجب مع شرح المعضد عليه (٢/ ٢١)، الاحكام للآمدي (٣/ ٣٧)، المنار مع كشف الأسرار (١/ ١٠٩٠)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٢٥١)، المرآة على يالمرقاة مع حاشية الإزميري (١/ ١٢١).

<sup>(</sup>۱) إعلم أن إضافة البيان إلى التقرير، و التفسير، و التغيير، و التبديل من قبيل إضافة الجنس إلى نوعه، كعلم الطب، أى بيان هو تقرير و إضافته إلى الضرورة من قبيل إضافة الشيء إلى سببه، أى بيان يحصل بالضرورة. كذا في التحقيق لرحة (١٦٠/أ).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام (٣٨).

<sup>(</sup>۳) قول الشارح (و نوى به) غير دقيق فى أداء المعنى، إذ ذكر هذا المثال بيان التقرير، و ذلك لا يتأدى بالنية، و لو قال: و قال: نويت به الحرية... الخ لكان قوله أصح، و كذا فى أصول السرخسى و غيره. أنظر: أصول السرخسى (۲۸/۲)، أصول البزدوى (۲۸/۲).

<sup>(</sup>۱۱ منظر: التبيين (۱/ ۲۰۹)، التحقيق لوحة (۱۹۰/أ ـ ب)، أصول السرخسى (۲۸/۲).

(و الخصوص) كما في قوله تعالى: "فسجد الملائكة كلهم أجمعون"(١٠). (٢)

ثم اعلم أن بيان التقرير يصح موصولا كما ذكرنا، و مفصولا "كما فى قوله تعالى: "إنكم و ما تعبدون من دون الله حصب جهنم." فإن هذه الآية لا يتناول عيسى و الملائكة صلوات الله عليهم، لأن كلمة "ما" لذوات غير العقلاء، لكنه قد تستعار بمعنى "من" فاشتبه على ابن الزبعرى و من تابعه حتى قالوا ما قالوا. فزاد الله في البيان (٥) بقوله تعالى: "إن الذين سبقت لهم منا الحسنى..." (١) الآية. (٧)

و بيان التفسير يصح مفصولا (<sup>(۸)</sup>: كما في الصلاة و الزكاة و الربا و ذوى القربي. فإن الصلاة و الزكاة و الربا مجملة فسرت (<sup>(۱)</sup> ببيان النبي عليه السلام، (<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱۱) سورة الحجر (۳۰)، سورة (ص) (۷۳).

<sup>(</sup>۱۲) و بقوله تعالى (كلهم) قرر معنى العموم فيه حتى صار بحيث لا يحتمل الخصوص. كذا في التحقيق لوحة (13.4).

<sup>(</sup>۳) أنظر: أصول السرخسى (۲۸/۲)، أصول البزدوى (۱۷/۳)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۲۳۸)، التحقيق لوحة ( ۱۹۰/ب)، و لم يذكروا لكونه مفصولا أى مثال.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء (٩٨).

<sup>(°)</sup> أنظر قصة ابن الزبعرى فى تفسير الطبرى (١٧/ ٩٥)، زاد المسير (٣٩٢/٥، الترضيح ٣٩٣)، الدر المنثور (٣٣٨/٤)، أسباب النزول للواحدي (ص ١٧٥)، الترضيح (٢٠/ ٤٦).

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء (١٠١).

<sup>(</sup>۷) أنظر: المغنى فى أصول الفقه (ص ۲۳۹)، و ذكر الخبازى هاتين الآيتين دليلا للشافعى على قوله بجواز ورود الخصوص متراخيا. لكنه أشار فى آخر المسألة ـ بعد أن رد قول الشافعى ـ إلى أنه بيان تقرير.

<sup>(^)</sup> أنظر: أصول السرخسى (٢٨/٢)، أصول البزدوى (١٠٨/٣)، المغنى فى أصول الفقد (ص ٢٣٨)، التحقيق لوحة ( ١٦٥٠/ب)، التبيين (١٩٩٨)، و قد صرح صاحب التبيين فى ذلك بالإجماع.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: مفسرة.

<sup>(</sup>۱۰) يعنى أنه بيان ما فيه خفاء من المشترك، و المجمل، و المشكل، و الخفى و ليس له اختصاص بالمشترك و المجمل. كذا في التحقيق لوحة (۱۲۰/ب).

و ذلك مفصول.

و قوله "و لذى القربى" (١) مشترك يحتمل أن يراد به قرب النصرة (١٤٦/أ) ويحتمل أن يراد به قرب القرابة. وبين النبى عليه السلام أن المراد به قرب النصرة (٢) بقوله عليه السلام (٣): "انهم لن يزالوا معى في الجاهلية و الإسلام هكذا." و شبك بين أصابعه حين (٤) قال عثمان و جبير بن مطعم رضى الله عنهما (٥): "انا لا ننكر فضل بنى هاشم لمكان الذى وضعك الله فيهم فأما (١) نحن و بنو المطلب في القرابة إليك على السواء، فما بالك أعطيتهم و حرمتنا ؟" (٧)

و موصولا: كما في قوله تعالى (٨): ان الإنسان خلق هلوعا" (١) الآية.

و بيان التبديل لا يصح الا مفصولا لأنه () (١٠٠) يؤدى إلى البداء إذا كان موصولا.

# و بيان التغيير لا يصح إلا موصولا. (١١١)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الحشر (۷).

<sup>(</sup>۲) (و يحتمل أن يراد به قرب القرابة، و بين النبي عليه السلام أن المراد به قرب النصرة) ساقط من ب.

<sup>(</sup>۳) (عليه السلام) ساقط من ج.

<sup>(</sup>۱) في د: أستبدلت (حين) بـ(حتى).

<sup>(</sup>a) ( رضى الله عنهما) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٦) في جـ: أستبدلت (فأما) بـ(فانا).

<sup>(</sup>Y) أخرج نحوه أبو داود و النسائي عن جبير بن مطعم.

أنظر: سنن أبى داود ، كتاب الخراج و الإمارة و الفىء، باب فى بيان مواضع قسم الخمس و سهم ذوى القربى (٣٨٢/٣).

و سنن النسائي، كتاب قسم الفيء (١٣٠/٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(٨)</sup> في جـ: كما قال الله تعالى.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة المعارج (۱۹).

<sup>(</sup>۱۰) (لا) زيادة من د .

<sup>(</sup>۱۱) اعلم أن المصنف اتبع فخر الإسلام فى أنه جعل التعليق و الاستثناء من واد واحد، لكن القاضى أبا زيد و السرخسى فرقا بينهما، فجعلا التعليق من بيان التبديل، و الاستثناء من بيان التغيير، و لم يجعلا النسخ من باب البيان، و فخر الإسلام جعل النسخ من بيان التبديل و تبعد المصنف، و الخبازى، و الشارح فى كتابه المنار .. و قال أبو زيد و

نسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_العالم التحقيق

ثم اختلف أن تخصيص العام بيان تغيير أم بيان تفسير. فعند الشافعى (رحمد الله) (١١) بيان تفسير فيصح موصولا و مفصولا.

و عندنا بيان تغيير فلا<sup>(۲)</sup> يصح الا موصولا، و هذا بناء على أن العام عندنا يوجب العلم قطعا قبل الخصوص، و بعد الخصوص لا يبقى القطع (<sup>۳)</sup> فكان تغيير من القطع إلى الاحتمال، و لو احتمل الخصوص بصفة التراخى لما كان موجبا قطعا كما بعد الخصوص.

وعنده: لا يوجب الحكم قطعا لا قبل الخصوص و لا بعده، فلا يكون تغييرا. (٤)

و الما سمينا التعليق بالشرط و الاستثناء بيان تغيير إشارة إلى أثر كل واحدمنهما، (٥) لأن قوله: "أنت حر" علة للعتق، و بذكر الشرط تبين أنه ليس بعتق، بل هو يمين، فصار الشرط مغيرا له من هذا الوجه و لكنه بيان مع ذلك، لأن حد البيان: إظهار حكم الحادثة عند وجوده ابتداء، فأما التغيير بعد

السرخسى: البيان ما يظهر به ابتداء وجود الشىء و بالنسخ يرتفع و ينقطع، فلا يكون النسخ بيانا.

و قال فخر الإسلام: النسخ بيان فى حق الله تعالى، لأنه عبارة عن بيان انتهاء مدة الحكم المعلوم انتهاؤه عند الله تعالى، تبديل فى حقنا، لأن ظاهر الحكم كان يقتضى البقاء لعدم التوقيت فيه فسميناه بيان التبديل.

أنظر: التقويم لوحة (٢٢/ /ب، ٢٣ / أ)، أصول السرخسى (٣٥/٢)، أصول البزدوى (٣٥/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٥٠)، المنارمع كشف الأسرار (١٣٨/٢)، التبيين (١٠/ ٦٦٠، ٦٦٠)، وانظر أيضا (ص ٧٧٩) وما بعدها من كتاب ...

١١ ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) في ب، ج، د: لا .. بسقوط الفاء في أولها ...

<sup>(</sup>يبقى القطع) ساقط من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: تغيرا.

<sup>(°)</sup> يعنى أن هذا النوع من البيان سمى بيان التغيير، ولم يقتصر على تسميته بالتغيير، ولا بالبيان للإشارة إلى وجود أثر كل واحد من البيان و التغيير فيه. كذا في كشف الأسرار على البيدوي (١٨/٣).

/٦٤ \_\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الوجود <sup>(۱)</sup> فنسخ. و لما كان التعليق بالشرط لابتداء وقوعه غير موجب<sup>(۲)</sup> سمى بيانا. <sup>(۳)</sup>

و كذلك الاستثناء، (٤) فان قوله لفلان: "على ألف" مقتضاه وجوب الألف و يتغير بقوله: "الا مائة" لا على طريق أنه يرتفع ليكون نسخا، بل على طريق أنه يصيرعبارة (٥) عما وراء المستثنى فكان بيانا / فسمى بيان (١٤٦/ب) التغير. (١)

قوله (واختلفوا فى كيفية عمل الاستثناء) فعندنا يمنع الموجب و (۱۷) الموجب. و هذا معنى قوله (يمنع التكلم بحكمه) أى يجعل كأنه لم يتكلم فى حق الحكم.

<sup>(</sup>۱)  $= (1)^{(1)}$   $= (1)^{(1)}$   $= (1)^{(1)}$ 

<sup>(</sup>۲) و الكلام كان يحتمله شرعا لأن التكلم بالعلة و لا حكم لها جائز شرعا مثل البيع بالخيار و غيره سمى هذا بيانا، فاشتمل على هذين الوصفين فسمى بيان تغيير. كذا قال فخر الإسلام فى أصوله. أنظر (١١٨/٣).

<sup>(</sup>٣) نقل الشارح هذا التقرير من أصول البزدوي، أنظر الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) أى و كالتعليق بالشرط الاستثناء في اشتماله على وصفى البيان و التغيير. كذا في كشف الأسرار على البزدوي (١١٩/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> فی جـ: عبادة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> بفتحها، و هو الحكم.

يعنى أن الاستثناء يمنع التكلم مع حكمه بقدر المستثنى فيجعل تكلما بالباقى بعد الاستثناء و ينعدم الحكم فى المستثنى لعدم الدليل الموجب له مع صورة التكلم بمنزلة الغاية فيما يقبل التوقيت، فإن الحكم ينعدم فيما وراء الغاية لعدم الدليل الموجب له، لا لأن الغاية توجب نفى الحكم عما وراءها، كذا فى التحقيق أنظر لوحة (١٦٢/ب).

<sup>(</sup>V) بكسر الجيم، و هو التكلم.

<sup>(</sup>۸) بفتحها، و هو الحكم.

يعنى أن الاستثناء يمنع التكلم مع حكمه بقدر المستثنى فيبجعل تكلما بالباقى بعد الاستثناء و ينعدم الحكم فى المستثنى لعدم الدليل الموجب له مع صورة التكلم بمنزلة الغاية فيما يقبل التوقيت، فإن الحكم ينعدم فيما وراء الغاية لعدم الدليل الموجب له، لا لأن الغاية توجب نفى الحكم عما وراءها، كذا فى التحقيق. أنظر لوحة (١٦٢/ب).

<sup>&</sup>quot; في ب، د: استبدلت (لا) بـ(في).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ع ؟

قوله (بطريق المعارضة) (۱۱) يعنى صدر الكلام يوجبه، و الاستثناء ينفيه فتعارضا، فلم يثبت الحكم بمنزلة دليل الخصوص، فانه بطريق المعارضة من حيث الصورة بالإجماع، لأنه نص قائم بنفسه كالعام، أو أريد به الصورة و المعنى لكنه يستقيم على مذهبه، فانا لا نجعل التخصيص معارضا. (۲)

كما اختلف وافى التعليق، (٣) فان عنده أثر الشرط فى منع الحكم دون السبب (٤) وعندنا أثره فى منع السبب و الحكم. (٥)

و احتج<sup>(۱)</sup> بإجماع أهل اللغة، فانهم قالوا: الاستثناء من النفى إثبات، و من الإثبات نفى. و الها يكون ذلك ان لو كان عمله بطريق المعارضة، و كذلك<sup>(۱)</sup> أجمعوا بأن كلمة "لا إله إلا الله" للتوحيد، و معناه النفى و الإثبات، فلو كان الأمر كما زعمتم لكان نفيا لغير(ه)<sup>(۸)</sup> لا إثباتا له، فلا يكون

<sup>(</sup>۱) هذا تقرير لمذهب الشافعي.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدرى (۱۲۱/۳)، التحقيق لوحة (۱۲۲/ب)، التبيين (۱۲۳/۳، ۱۹۳۶).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أي التعليق بالشرط.

و اعلم أن أصل الخلاف في التعليق بالشرط فان التعليق عند الشافعي لا يخرج الكلام من أن يكون إيقاعا، بل يمتنع وقوعه لمانع، و هو التعليق أو عدم الشرط، فكذا الاستثناء.

و عند الحنفية: التعليق يخرج الكلام من أن يكون إيقاعا، و يمتنع بثبوت الحكم في المحل لعدم العلة مع وجود التكلم بها، فكذا الاستثناء. كذا في التحقيق لوحة (١٦٢/ب).

<sup>(</sup>م ۳۱۳، ۳۱۴). أنظر (ص ۳۱۳، ۳۱٤).

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> أنظر تقرير ذلك في (ص ٣١٣).

<sup>&</sup>lt;sup>ر)</sup> أي الشافعي رحمه الله.

۷ في الأصل: و لذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> (الهاء ساقطة من الأصل.

توحيدا. <sup>(١)</sup>

(۱) بيان ذلك: أن الشافعي رحمه الله استدل على مذهبه بثلاثة أمور: أولا: إجماع أهل اللغة.

و ثانياً: دلالة الإجماع.

و ثالثا: الدليل المعقول.

أما الإجماع: فهو أن أهل اللغة أجمعوا على أن الاستثناء من الإثبات نفى، و من الإجماع: فهو أن أهل اللغة أجمعوا على خلاف الأول لما جعلوه كذلك، فثبت أن للإستثناء حكما على ضد موجب أصل الكلام يعارض الإستثناء بذلك الحكم حكم المستثنى منه، الا أنه لم يذكر اختصارا لدلالة الصدر عليه. و قد نص عليه في بعض المواضع قال الله تعالى: "فسسجدوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين". سورة الأعراف (١١) و في موضع "إلا إبليس أبى أن يكون مع الساجدين". سورة الحجر (٣١)).

و أما دلالة الإجماع: فهو أن كلمة الشهادة، و هى كلمة "لا إله إلا الله" كلمة توحيد بالإجماع، وهى مستحلة على النفى و الإثبات، فقوله "لا إله" نفى للألوهية عن غير الله، و قوله "إلا الله" إثبات الألوهية لله عز و جل، و بهاتين الصفتين صارت كلمة الشهادة و التوحيد و على ما ذكرتم ـ معاشر الأحناف ـ لا تبقى كلمة التوحيد، لأن الاستثناء إذا جعل داخلا على التكلم ليمنع البعض صار أكنه لم يتكلم بالإثبات و الما تكلم بالنفى على الإطلاق، أى بنفى الألوهية عن غير الله لا بإثبات الألوهية له عز و جل، و ذلك لا يكون توحيدا، فتبين بما ذكرنا أن معنى التوحيد يتحقق فى هذه الكلمة إذا جعل معناه "الا الله فانه اله".

و أما الدليل المعقول: فهو أن الاستثناء لا يرفع التكلم بقدر المستثنى حقيقة، لأن الكلام بعدما وجد حقيقة يستحيل القول بكونه غير موجود حقيقة إذا نفى التكلم صيغة نفى بحكمه إذا لم يمنع عنه مانع، لأن بقاء الدليل يدل على بقاء المدلول فعرفنا أنه لا سبيل إلى القول بارتفاع التكلم بالاستثناء لأنه يؤدى إلى إنكار الحقائق فيبجب القول بامتناع الحكم بالمعارضة بين الاستثناء و صدر الكلام في القدر المستثنى مع قيام التكلم حقيقة، و امتناع الحكم لمانع مع بقاء التكلم سائغ كالبيع بشرط الخيار، و العام المخصوص منه يمتنع حكمه في القدر المخصوص لوجود المعارض صورة و هو دليل الخصوص لا لعدم التكلم بالدليل الموجب، فأما القول بعد التكلم مع وجوده حقيقة فغير معقول، و لا نظير له. أنظر أصول البزدوي و كشف الأسرار عليه (١٢٧/١٣).

نسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ 10 7

و احتج أصحابنا رحمهم الله (۱۱) بقوله تعالى: "فلبث فيهم ألف سنة الا خمسين عاما." (۲۱) و سقوط الحكم بطريق المعارضة في الإيجاب يكون، لا في الاخبار، لأن ذلك يوهم الكذب باعتبار صدر الكلام. (۳)

و كذا احتجوا بالإجماع، فان أهل اللغة قالوا: الاستثناء استخراج و تكلم بالباقى بعد الثنيا. و إذا ثبت الوجهان وجب الجمع بينهما<sup>(1)</sup> فقلنا: إنه استخراج و تكلم بالباقى بوضعه و إثبات و نفى (ب)<sup>(0)</sup> إشارته (۱)<sup>(۲)</sup> على معنى أن الاستثناء بمنزلة الغاية للمستثنى منه لما أن الصدر ينتهى به، فإذا لم يبق بعده ظهر النفى لانعدام علة الإثبات، فسمى نفيا مجازا.

<sup>(</sup>۱) و قد احتج الحنفية بثلاثة أدلة: النص، و الإجماع، و الدليل المعقول. أما النص: فهو ما ذكره الشارح \_ تبعا للمؤلف \_ من قوله تعالى. و كذا فى أصول البزدوى (١٢٧/٣).

<sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت (۱٤).

<sup>(</sup>۳) لأن صحة الخبر بناء على وجود المخبر به فى الزمان الماضى، و المنع بطريق المعارضة الها يتحقق فى الحال لا فى الزمن الماضى. كذا فى كشف الأسرار. أنظر (١٢٧/٣).

ان أى ما قال أهل اللغة أنه استخراج و تكلم بالباقى، و انه اثبات و نفى وجب الجمع بينهما. كذا في كشف الأسرار على البزدوى (١٢٨/٣).

<sup>(</sup>o) (الباء) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) و قد نقل الشارح من قوله (الاستثناء) إلى قوله (بإشارته) من أصول البزدوى بحروفه. أنظر (۱۲۷/۳).

<sup>(</sup>۲) لأن الإثبات و النفى غير مذكورين فى المستثنى قصدا لكن لما كان حكمه على خلاف حكم المستثنى منه ثبت ذلك ضرورة الاستثناء، لأن حكم الإثبات يتوقف بالاستثناء كما يتوقف بالغاية، فإذا لم يبق بعده ظهر النفى لعدم علة الاثبات فسمى نفيا مجازا. كذا فى كشف الأسرار (۱۲۸/۳).

و على هذا نقول فى كلمة الشهادة فانه نفى الألوهية عن غير الله تعالى قصدا ثم يشبت التوحيد بطريق الإشارة/و هذا لأن المقصود نفى (١٤٧/أ) الشركة، (١) لأنهم يزعمون أن لله تعالى شركاء مع اعترافهم به، ألا ترى إلى قوله تعالى: "و لئن سألتهم من خلق السموات و الأرض ليقولن الله. "(٢)

قوله (فيكون الصدر عاما في الأحوال) الأحوال ثلاثة (٣): حالة المساواة، و حالة المفاضلة و حالة المجازفة. و الها قلنا بأن هذا استثناء حال، لأن استثناء الحال (٤) من العين (٥) محال، لأن المجانسة (٢) شرط صحة الاستثناء، لأنه استخراج بعض ما تكلم به، و الها يتحقق الاستخراج أن لو كان داخلا تحت الصدر، و الحال ليست من جنس العين، لأنه من المعاني و المعاني مع الأعيان لا يتجانسان. (٧)

قوله (وذلك لا يصلح إلا في المقددار) (^) الذي يدخل تحت الكيل لأن المساواة لا يكون إلا بالمسوى الشرعي، وهو الكيل، (^) و الحالتان

۱۱ أنظر: أصول البزدوي (۳/ ۱۳۰)، المغنى في أصول الفقد (ص ٢٤٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة لقمان (۲۵).

<sup>(</sup>۳) أى فى قول الرسول صلى الله عليه و سلم: "لا تبيعوا الطعام بالطعام إلا سواء بسواء". أنظر المتن (ص ٦٤٣).

<sup>(</sup>٤) الحال هي المساواة.

<sup>(</sup>۱) العين هو الطعام.

و على هذا لا يمكن استخراج "المساواة" من "الطعام". أنظر التحقيق لوحة (١٦٣/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في جـ: المحاسبة.

<sup>(</sup>v) في الأصل: لا يتناجسان.

<sup>(</sup>٨) في ب، ج، د: المقدر \_ بسقطو الألف قبل الراء \_ و ذلك مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۱) و ذلك بالإجماع، و بدليل قوله عليه السلام: "كيلا بكيل". و بالعرف فان الطعام لا يباع في العادة إلا كيلا، و بدليل الحكم، فان اتلاف ما دون الكيل في الطعام لا يوجب المثل، بل يوجب القيمة لفوات المسوى، و المفاضلة و المجافة مبنيان على الكيل أيضا. كذا في التحقيق، اللوحة نفسها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الأخريان (١) بناء عليها، (٢) لأن المفاضلة عبارة عن رجحان أحد المتساويين على الآخر. و المجازفة عبارة عن الحالة التي لم يعلم أنها متساوية أو متفاضلة على انا نقول: لو تحقق إلا في الكثير.

قوله (لم تصلح اسما لما دونها) لأن الألف (٣) اسم لعدد معلوم ليس فيه احتمال ما دونه بوجه، لأن اسم الألف لا ينطلق على تسعمائة و خمسين أصلا، لو جاز لكان بطريق المجاز. و فيما قلنا عمل (٤) بالحقيقة، فان الاستثناء لما كان مانعا عن التكلم بحكمه يصير كأنه قال: فلبث فيهم تسعمائة و خمسين عاما، إلا أن هذا الكلام مختصر، و المطول الها هو الكلام مع الاستثناء، و المختصر و المطول سواء في اثبات الأحكام، لأن المختصر أحد لسان العرب كالمطول، فكان ما قلنا أولى. (٥)

قوله (بلا خلل) أى العموم باق بعد الخصوص، و لهذا جاز التخصيص في صيغة الجمع إلى الثلاثة، لأن أدنى ما يتناوله اسم الجمع ثلاثة. (١٦)

<sup>(</sup>١) في الأصل: الآخران.

<sup>(</sup>۲) في ج: عليهما.

<sup>&</sup>quot; فى الآية المذكورة، وهى قوله تعالى: "فلبث فيهم ألف سنة الاخمسين عاما" العنكوبت (١٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> في جـ: عملا.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التحقيق لوحة (١٣٤/أ ـ ب)، التبيين (١/ ٦٦٩)، الوافى (١/ ١٦٩)، الوافى (١/ ١٦٩). (١١٥/ب).

<sup>(</sup>۱) يعنى الما يعمل دليل الخصوص بطريق المعارضة صورة لأنه إذا عارض العام فى بعض أفراده يمنع الحكم، بقى الاسم دالا على الباقى بلا خلل فلم يكن التحصيص تعرضا للتكلم بلفظ العام، بل يكون تعرضا للحكم مع بقاء الصيغة على حالها، فيمكن أن يجعل بطريق المعارضة، و فيما نحن فيه لا ينطلق الاسم على الباقى بعد الاستثناء فيكون الاستثناء تعرضا للتكلم حكما لا محالة. أنظر التحقيق لوحة (١٦٤/ب).

و أما بيان الضرورة فهو نوع بيان يقع بما لم يوضع له و هذا على أربعة أنواع: منه ما هو فى معنى المنطوق به نحو قوله تعالى: "و ورثه أبواه فلأمه الثلث"، صدر الكلام أوجب الشركة ثم تخصيص الأم بالثلث دل على أن الأب يستحق الباقى، فصار بيانا بصدر الكلام لا بمحض السكوت.

و منه ما يثبت بدلالة حال المتكلم مثل سكوت صاحب الشرع عند أمر يعانيه عن التغيير يدل على الجقية و في موضع الحاجة إلى البيان يدل على البيان، مثل سكوت الصاحبة رضى الله عنهم عن تقويم منفعة البدن في ولد المغرور.

و منه ما يثبت ضرورة دفع المغرور مثل سكوت الشفيع و سكوت المولى حين يرى عبده يبيع و يشترى.

و منه ما يثبت بضرورة كثرة الكلام مثل قول علمائناً فيمن قال له: "على مائة و درهم، أو مائة و قفيز حنطة" أن العطف جعل بيانا للمائة. و قال الشافعي رحمه الله القول قوله في بيان المائة كما إذا قال: "على مائة وثوب."

قلنا: ان حذف المعطوف عليه متعارف ضرورة كثرة العدد و طول الكلام، و ذلك فيما يثبت وجوبه في الذمة في عامة المعاملات كالمكيل و الموزون دون الثياب، فانها لا تثبت في الذمة الابطريق خاص، و هو السلم.

(بيان الضرورة) أي بيان يثبت<sup>(۱)</sup> بطريق/الضرورة. <sup>(۲)</sup> (۱٤٧/ب)

قوله (نحو سكوت صاحب الشرع) كما إذا رأى النبى عليه السلام رجلا يفعل فعلا و سكت، كان سكوته دلالة على كون ذلك الفعل مشروعا، لأنه لا يحل له السكوت إذا شاهد المحظور، (٣) لأن الساكت عن الحق شيطان أخرس. (٤) فلما

<sup>(</sup>۱) في ج: ثابت. و في د: ثبت.

ر بعبارة أخرى: هو البيان الذي يقع بسبب الضرورة، كذا في التحقيق لوحة (١٦٥/ب).

<sup>(</sup>٣) لأن بيان المشروع عليه واجب لكونه مبعوثا للبيان، فلا يجوز منه ترك الواجب، لأنه حرام. كذا في التبيين أنظر (١/ ٦٧٥).

<sup>(</sup>³) ذكره عبد الرحمن التكريتي في كتابه "الأمثال البغدادية المقارنة" و قال: يضرب لمن يعرف الحق و يكتمه. أنظر (٢/ ٣٣٥) (مطبعة الإرشاد بغداد، ط/الأولى، ١٩٦٧م).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه ٥

سكت كان ذلك دلالة على شرعية ذلك الفعل.

قوله (عن تقويم منفعة البدن في ولد المغرور) صورة المسألة: رجل تزوج امرأة على أنها حرة، ثم بان أنها أمة لإنسان، أو اشترى أمة من انسان ثم استحقت فان الولد يجعل حرا بالقيمة، لأنه الها أقدم على وطئها لزعمه أنها حرة، إذ (١) الانسان يحترز عن إرقاق جزئه، فلو لم يجعل الولد حرا يتضرر هو، و لو لم توجب القيمة عليه يتضرر المستحق، فجعلنا (٢) حرا بالقيمة نظرا للجانبين.

ثم ان الصاحبة رضى الله عنهم سكتوا عن بيان منافع الولد أنها مضمونة أم لا، فسكوتهم في هذا الموضع \_ و هو موضع الحاجة (٣) إلى البيان \_ بيان أنها غير مضمونة. (٤)

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، ج: أستبدلت (إذ) بـ(الواو).

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ساقطة من الأصل، ب.

و في ب، د: يحتاج، و الذي أثبتناه من جـ. و هو موافق لما في المتن.

<sup>(</sup>۱) روى ابن أبى شيبة فى مصنفه بإسناده عن على رضى الله عنه فى رجل اشترى جارية فولدت منه أولادا ثم أقام رجل البينة أنها له قال: ترد عليه، و يقوم عليه ولدها، فيغرم الذى اعها ما غررها.

و روى أيضا عن سليمان بن يسار أن أمة أتت قوما فغرتهم و زعمت أنها حرة، فتزوجها رجل فولدت له أولادا فوجودها أمة، فقضى عمر بقيمة أولادها فى كل مغرور غرة. و رواه أبو عبيد أيضا.

و ربو أيضا أن الشعبى سئل عن حادثة شبيهة بهذه فقال: يأخذ المولى أمته، و يفدى الأب أولاده بغرة غرة.

و روى عن ابن مسيب أنه قال: في ولد كل مغرور غرة.

و ذكر مالك فى الموطأ أنه بلغه أن عمر بن الخطاب أو عثمان بن عفان رضى الله عنهما قضى أحدهما فى امرأة غرت رجلا بنفسها و ذكرت أنها حرة، فتروجها، فولدت له أولادا، فقضى أن يفدى ولده بمثلهم، ثم قال مالك: و القيمة أعدل فى ذها إن شاء الله. أه. ثم كان ذلك كله بمحضر من الصحابة رضى الله عنهم فحل محل الإجماع منهم أنهم حكموا برد الجارية على مولاها،

٦٥٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (ضرورة الدفع<sup>(۱)</sup>) أى دفع الغرور، <sup>(۲)</sup> فان سكوت الشفيع لو لم يجعل بيانا لاسقاط الشفعة يتضرر المشترى، فانه يتصرف فيه بناء على سكوته، فلافع الضرر و الغرور جعلنا ذلك كالتنصيص منه على اسقاط الشفعة، و إن كان السكوت فى أصله غير موضوع للبيان بل هو ضده. <sup>(۳)</sup>

و كذلك سكوت المولى عن النهى عند رؤيته العبد يبيع و يشترى يجعل اذنا له فى التجارة لضرورة دفع الغرور عمن يعامله، لأن الناس لا يتمكنون من التطلاع رأى المولى فى كل معاملة، و الها يتمكنون من التصرف بمرأى العين منه، و يستدلون بسكوته على رضاه، فجعلنا سكوته (٤) كالتصريح بالاذن لضرورة دفع الغرور. و هذا لأن الناس لما رأوا مولاه يشاهد حال عبده، و لا يمنعه من التصرف يظنون أنه مأذون، فيتصرفون معه و يجب عليه ديون و ليس معه شيء/و لا

و بكون الولد حرا بالقيمة و بوجوب العقر، و سكتوا عن بيان قيمة منفعة بدل ولد المغرور و وجوبها للمستحق على المغرور، فيكون سكوتهم دليلا على أن المنافع لا تضمن بالاتلاف المجرد عن العقد و عن شبهة العقد بدلالة حالهم لأن المستحق جاء طالبا حكم الحادثة، و هو جاهل بما هو واجب له و كانت هذه الحادثة أولى حادثة وقعت بعد رسول الله صلى الله عليه و سلم مما لم يسمعوا فيه نصا فكان يجب عليهم البيان بصفة الكمال، و السكوت بعد وجوب البيان دليل النفى، كذا قال شمس الأئمة السرخسى.

أنظر: الموطأ كتاب الأقضية، باب القضاء بإلحاق الولد بأبيه (1/1/1)، نصب الراية (1/1/1)، أصول السرخسى (1/1/1)، كشف الأسرار على البزدوى (1/1/1)، التحقيق لوحة (1/1/1أ ـ ب)، الوافى لوحة (1/1/1أ).

<sup>(</sup>١) كذا في جميع النسخ. و ذلك مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۲) في ب، ج، د: المغرور.

<sup>(</sup>٣) كذا في أصول السرخسي. أنظر (٢/٥١)، و في أصول البزدوي (٣/٥٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب: سكو \_ بسقوط التاء و الهاء في آخرها \_.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

يقدرون على بيع رقبته، لأنه محجور، جينئذ (١٤٨/أ) فيلحقهم الضرر. (١)

قوله (القول قوله في بيان المائة) (۱) (۳) لأنها يحتمل أشياء كثيرة، فكان بيانها عليه، لأن بيان المجمل على المجمل. و لا يقال: أنها تثبت بقوله: "و درهم" لأن العطف ليس بموضوع للبيان، بل هو يقتضى المغايرة، و لو كان بيانا لصار بيانا في قوله: "لفلان على مائة و شاة." (٤)

و إنا نقول: ان هذا بيان عادة، لأن (أكثر)<sup>(6)</sup> الناس اعتادوا حذف ما هو تفسير المعطوف عليه في العدد إذا كان المعطوف مفسرا بنفسه و انما اعتادوا ذلك لضرورة طول الكلام طلبا للإيجاز و الإختصار. و هذا انما يكون<sup>(1)</sup> فيما يكثر استعماله، و ذلك فيما يثبت في الذمة في عامة المعاملات. أما الثياب فانها لا تثبت في الذمة قرضا و لا بيعا مطلقا و انما تثبت في السلم أو فيما هو في معنى السلم كالبيع بالثياب الموصوفة مؤجلا. (9) (و الله أعلم

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى، الصفحة نفسها، أصول البزدوى (٣/ ١٥١)، المغنى في أصول الفقد (ص ٢٤٩، ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) و هو قول الشافعي. أنظر "القول" في المتن.

<sup>(</sup>الأنها مجملة) زيادة من ج.

أو في قوله: "مائة وثوب" أو "مائة وعبد". كذا في التبيين ((١/ ٦٧٩).

<sup>(°)</sup> ساقطة من الأصل، ب، د. و أثبته من ج.

<sup>(</sup>ذلك لضرورة طول الكلام طلبا للإيجاز و الاختصار، و هذا الها يكون). ساقط من حد

بيان ذلك بلفظ أوضح كما فى التبيين: أن ما قاله الشافعى منقوض بالإجماع، و هو ما إذا قال: "لفلان على أحد و عشرون درهما"، أو قال "شاة" أو قال: "ثوبا" أو قال: "مائة و ثلاثة دراهم" أو قال "مائة و ثلاثة أثواب" أو "ثلاث شاة" حيث يكون البيان فى الثانى بيانا للأول بالإجماع. فلما بطل قوله، و لا أصل له يطرد، و لا دليل له عليه يعتمد قلنا: لا بد هنا من أصل يخرج عن حضيض التقليد إلى أوج عالم الاستدلال، و هو ان حذف مميز المعطوف عليه و الاكتفاء بالبيان فى المعطوف أما ثالث عاف و عقلا. أما الأول: فان الرجل إذا قال: بعت منك هذا بائة و عشرة دراهم أو قال: "بائة و عشرين درهما" أو قال:

٨٥٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

بالصواب). <sup>(۱)</sup>

بمائة درهم" يكون المراد من المائة المجسملة هي الدراهم بدون بيسان المجسمل بالاتفاق. و أما الثاني: فهو أن المعطوف مع المعطوف عليه بمنزلة شيء واحد من حيث لا وجود للعطف الا بهما، كما أن المضاف إليه بيانً للمضاف البهم في لا وجود للإضافة إلا بهما، و البيان في المضاف إليه بيانً للمضاف المبهم في قولك ثلاثة رجال، و أربعة أثواب، فكذا البيان في المعطوف بيان للمعطوف عليه لشمول العلة، و هي الكينونة بمنزلة شيء واحد، غير انا لم نجعل البيان في الثاني بيانا في الأول فيما قاس عليه الشافعي رعاية لأصل الوضع في العطف، و جعلنا وجود البيان في الثاني بيانا في الأول مخصوصا بما يكثر، لأن الكثرة مستدعية للخفة.

ثم الكثرة تكون اما استعمالا أو ذاتا، و الأول كالمكيل والموزون لأنهما يثبتان في الذمة في جميع المعاملات، و الثاني كالجمع لأن الجمع أكثر بالذات من الواحد و التثنية لوضعه على الكثير كقولك: مائة و ثلاثة دراهم، أو و ثلاثة أثواب، أو و ثلاث شياة، بخلاف ما قاس عليه الشافعي، فانه ليس بكثير استعمالا لكونه غير ثابت في جميع المعاملات، ألا يرى أنه لا يثبت في الذمة قرضا و لا بيعا مطلقا إلا في السلم، أو ما هو في معنى السلم كالبيع بثياب موصوفة بأجل، و ليس بكثير أيضا ذاتا لكونه واحدا. فلما ثبت أنه لا كثرة فيه أصلا انعدم الحكم لانعدام العلة. أنظر التبيين (١/ ١٨٠، ١٨٨).

ساقطة من الأصل، ج. و (بالصواب) ساقطة من د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٩ ه ٦

أما بيان التبديل و هو النسخ. فنقول: النسخ في حق صاحب الشرع بيان لمدة الحكم المطلق الذي كان معلوما عند الله تعالى، الا أنه تعالى أطلقه فصار ظاهره البقاء في حق البشر، فكان تبديلا في حقنا بيانا محضا في حق صاحب الشرع و هو كالقتل، فانه بيان محض للأجل في حق صاحب الشرع، تغيير و تبديل في حق القاتل، و محل النسخ حكم يكون في نفسه محتملا للوجود و العدم و لم يلتحق به ما ينافي النسخ من توقيت أو تأبيد ثبت نصا كما في قوله تعالى: "خالدين فيها أبدا" أو دلالة كسائر الشرائع التي قبض عليها رسول الله صلى الله عليه و سلم.

و الشرط التمكن من عقد القلب عندنا دون التمكن من الفعل خلافا للمعتزلة، و لا خلاف بين الجمهور أن القياس لا يصلح ناسخا، و كذلك الإجماع عند أكثرهم لأن الإجماع عبارة عن اجتماع الأراء و لا مدخل للرأى في معرفة نهاية وقت الحسن و القبح في الشيء عند الله تعالى، و انما يجوز النسخ بالكتاب و السنة و يجوز نسخ أحدهما باأخر عندنا.

و قال الشافعي رحمه الله: لا يجوز، لأنه يكون مدرجة إلى الطعن.

و انا نقول: النسخ بيان مدة الحكم، و جائز للرسول عليه السلام بيان مدة حكم الكتاب، فقد بعث مبينا، وجائز أن يتولى الله تعالى بيان ما أجرى على لسان رسوله صلى الله عليه و سلم.

و يجوز نسخ التلاوة و الحكم جيمعا، و يجوز نسخ أحدهما دون الأخر، لأن للنظم حكمين: جواز الصلاة و ما هو قائم بمعنى صيغته، و كل واحد منهما مقصود بنفسه فاحتمل بيان المدة و الوقت.

و الزيادة على النص نسخ عندنا خلافا للشافعى رحمه الله لأن بالزيادة يصير أصل المشروع بعض الحق، و ما للبعض حكم الوجود فيما يجب حقا لله تعالى لأنه لا يقبل الوصف بالتجزى حتى أن المظاهر إذا مرض بعد ما صام شهرا فأطعم ثلاثين مسكينا لم يجزه. فكانت الزيادة نسخا من حيث المعنى و لهذا لم يجعل علماؤنا رحمهم الله قراءة الفاتحة ركنا في الصلاة بخبر الواحد، لأنه زيادة على النص. و أبوا

زيادة النفى حدا في زنا البكر، و زيادة الطهارة شرطا في الطواف و زيادة صفة الإِيمان في رقبة الكافرة بخبر الواحد أو القياس.

## باب(١١) بيان النسخ و التبديل

النسخ أن يرفع حكم الأول بلا بدل، و التبديل أن يرفع ببدل. (٢)

و النسخ فى اللغة عبارة عن النقل. يقال: نسخت الكتاب، أى نقلته من موضع إلى موضع. و قيل: انه عبارة عن (الإبطال من) (٣) قولهم: نسخت الشمس الل، أى أبطلته. و قيل: إنه عبارة عن الإزالة من قولهم: نسخت الرياح الآثار، أى أزالتها. (١)

<sup>(</sup>۱) لم يدر "باب" في النسخة التي بين يدى من المنتخب.

و نقل محقق كتاب التبيين عن النظامى أند قال فى شرحه: و فى بعض النسخ: "باب بيان التبديل". و جوه وضع الباب ههنا: النظر إلى كثرة المباحث، فان فيه أبحاثا ستة:

الأول: في تعريفه.

و الثاني: في جوازه.

و الثالث: في محله.

و الرابع: في شرطه.

و الخامس: في بيان الناسخ.

و السادس: في بيان المنسوخ.

و ترك المصنف \_ أى الاخسيكتى \_ البحث الثانى لظهوره. اهـ أنظر التبيين (١/ ١٨٦) و البند (٥).

<sup>(</sup>۲) و قيل أيضا فى الفرق بينهما: ان التبديل رفع الحكم ببدل، و النسخ تارة يكون بلا بدل كتحريم نكاح الأخت، و حرمة الخمر، و تارة يكون ببدل كانتساخ التوجه إلى بيت المقدس. كذا فى التبيين. أنظر (١/ ٦٨١، ٦٨٢).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(</sup>ن) أنظر لسان العرب (٤٤٠٧/٦)، الصحاح (ص ٦٥٦)، التعريفات (ص ٢٤٠).

قوله (بیان لمدة (۱) الحكم المطلق) أراد بالحكم المحكوم، لأن الحكم صفة أزلیة لله تعالی، و یعنی به الحكم الشرعی، (۲) و هذا احتراز عما كان علیه العرف قبل شریعتنا فصار ظاهره البقاء، لأن الظاهر فی علمنا بقاء كل موجود و استمراره (بیانا محضا فی حق صاحب الشرع)، (۳) لأنه یعلم أن ذلك یبقی إلی تلك المدة، و لكن (۱) أطلق الأمر و لم یبینه، و هذا كالطبیب إذا أمر المریض بأكل شیء أو نهاه عن أكل شیء ثم بعد ذلك بیوم/أو یومین یأمره (۱۹۸۸/ب) بخلاف ما أمر أو (۱۹) نهی، فهذا منه بیان أن المصلحة قد تبدلت، و هذا لا یعد (۱) منه بداء و تناقضا، فكذلك فی العالم الذی لا یغرب (۱۷) عنه مثقال ذرة فی الأرض و لا فی المساء أنه أمرنا (۱۸) بشیء مطلقا و أمره لا یخلو عن حكمة ثم نهی عنه بعد مدة و نهیه لا یخلو عن حكمة أیضا فلا یؤدی إلی البداء و التناقض.

<sup>(</sup>١) في د: مدة \_ بسقوط اللام في أوله \_ و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۲) كذا في ميزان الأصول. أنظر (ص ۷۰۰).

<sup>(</sup>۳) وقد اعترض صاحب الميزان على هذا وقال: وما قالوا: "انه بيان عند الله تعالى، و لكنه في حق العباد ابطال و إزالة" غير مستقيم فان الحق عندنا واحد في الشرعيات كما في العقليات، و المجهد يخطئ و يصيب خلافا لقول من قال: ان كل مجتهد مصيب، فهذا يرجع إلى ذلك.

و أجيب عنه بأن الحق واحد بالنسبة إلى صاحب الشرع، فأما بالنسبة إلى العاباد فمتعدد حتى وجب على كل مجتهد العمل باجتهاده، و لا يجوز له تقليد غيره، و ههنا الحق النسبة إلى صاحب الشرع واحد، و هو كونه بيانا، لا رفعا و الطالا.

أنظر: : ميزان الأصول (ص ٧٠٢)، كشف الأسرار على البزدوى (١٥٧/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> (الواو) ساقطة من ج.

<sup>(°)</sup> في ب: أستبدلت (أو) بـ(الواو).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: و لا يعد هذا.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل، ب: أستبدلت (يغرب) بـ(يعرف).

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> في ج: أمر \_ بسقوط "نا" في آخرها \_.

و فى هذا جواب عما زعمت اليهود، (١١) فانهم يقولون: ان النسخ يؤدى إلى البداء (٢) التناقض (٣) و ظهور الغلط، فلا يليق بالصانع. (٤)

(و هو كالقتل، فانه بيان محض) في حق صاحب الشرع، لأن الأجل واحد غير متعدد عندنا، (٥٠ فيكون المقتول ميتا بأجله بلا شبهة. (٢٠)

و قالت فرقة بأنه غير مشورع عقلا.

و قال بعضهم: انه ليس بقبيع عقلا، لكن امتنع النسخ لشريعة موسى عليه السلام سمعا.

فالمنكرون لشريعته عقلا، شبهتم واحدة، و هى النسخ من باب البداء و الغلط ـ كما فى الشرح ـ و هو محال فى حق الله تعالى، و ما أفضى إلى المحال فهو محال.

- (۱) الداء: ظهور الرأى بعد أان لم يكن، كذا في التعريفات (ص ٤٣). و قد ذكر العلماء الفرق بين البداء و النسخ. أنظر الإحكام لآمدى (١٥٧/٣)، حاشية البناني على شرح جمع الجوامع (٨٨/٢)، اللمع (ص ٥٥، ٥٥)، البرهان لإمام الحرمين (١٣٠١/٣)، المعتمد (١٩٨/١)، العدة (٣٩٤٧)، التبصرة (ص ٢٥٣).
  - (التناقض) ساقطة من ب، ج، د. (التناقض)
- انا هذا و قد أنكر بعض المسلمين النسخ مثل أبى مسلم عمرو بن بحر الأصبهانى، فاند لم يجوز النسخ فى شريعة واحدة، و أنكر وقوعه فى القران، و المراد بعض من انتحل الإسلام و زعم أنه مسلم لا انه يكون مسلما على الحقيقة فان انكار النسخ مع صحة عقد الإسلام لا يتصور، كذا فى كشف الأسرار على البزدوى (١٥٧/٣)، و انظر أيضا المختصر فى أصول الفقه (ص ١٣٧)، المسودة (ص ١٩٥)، التبصرة (ص ٢٥١).
- (۱) أى عند أهل السنة و الجسماعة، كذا في شرح ابن ملك على المنار أنظر (٧٠٩/٢)، و أيضا الوافي لوحة (١١٦/ب).
- (۲) إذ لا أجل له سواه كما نص الله تعالى بقوله: "فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة و لا يستقدمون". سورة النحل (۲۱). و المرت الذي حصل فيه بخلق الله تعالى كما حصل في الميت حتف أنفه، لا بفعل القاتل. كذا في التحقيق لوحة (۲۱۸/۱).

<sup>(</sup>۱) قال السمرقندى فى ميزان الأصول: الويهود \_ فى هذا \_ افترقت ثلاث فرق: قالت فرقة مثل قولنا.

سم التحقيق

(تغيير (۱) و تبديل (۲) في حق القاتل) و لهذا جعلناه جانيا حتى يؤاخذ بالقصاص (۳) و الدية و الكفارة (۱) و يحرم عن الميراث و الوصية. (۱)

إعلم بأن الذي لا يحتمل النسخ أربعة أقسام: <sup>(١)</sup>

منها ما (<sup>۷)</sup> لا يحتمل الوجود و العدم، و هو نوعان: ما كان واجب الوجود كذات الله تعلى <sup>(۸)</sup> و صفاته، و (ما) <sup>(۹)</sup> كان محتنع الوجود، كالشريك و الصاحبة.

وما يحتمل الوجود و العدم لكن اقترن به ما يمتنع الزوال من التأبيد و صريحا أو دلالة و التوقيت. و هذا لأن ما كان واجب الوجود لا يمكن فرض عدمه، فكيف يحتمل النسخ، و هو بيان انتهاء الحكم الأول. و كذا ما كان ممتنع الوجود، فانه لا يمكن فرض وجوده، فلا يحتمل النسخ. و كذا ما ثبت (تأبيده و) (۱۱) تأقيته، لأن بعد ثبوتهما لا يكون النسخ إلا على وجوه البداء و ظهور الغلط، و الله تعالى (۱۱) يتعالى عن

<sup>(</sup>۱) في د، ج: يعتبر.

<sup>(</sup>و تبدیل) ساقطة من ب، ج، د. (r)

<sup>(</sup>٣) و ذلك في القتل عمدا.

<sup>(1)</sup> و ذلك في القتل خطأ.

<sup>(°)</sup> أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/ ١٣٩)، نور الأنوار (٢/ ١٤٠) التبيين (١/ ٦٨٦)، التحقيق لوحة (١٦٨)أ)، الوافى لوحة (١١٦/ب)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>۱) هذا تقرير قول المصنف: (و محل النسخ حكم يكون فى نفسه محتملا للوجود و العدم، و لم يلتحق به ما ينافى النسخ من توقيت أو تأبيد ثبت نصا). و الشارح ترك ذكر ما يحتمل النسخ و ذكر ما لا يحتمل النسخ.

<sup>(</sup>۱۲) ساقطة من ج. (ما) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في ج: أستبدلت (تعالى) بـ(جلّ جلاله).

<sup>(</sup>٩) ساقطة من الأصل، ج، د. و قد زدته من ب.

<sup>(</sup>١٠٠ ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۱۱) في ج: أستبدلت (تعالى) بـ(عز و جل).

٦٦٤\_\_\_\_\_\_شرح للنته

ذلك. <sup>(۱)</sup>

و إذا انتفت هذه الأقسام و خرجت عن محلية النسخ تعين ما ذكر في المتن، و هو الحكم الذي في نفسه يحتمل الوجود و العدم إلى آخر ما ذكر. (٢)

و ذهب أبو بكر الجصاص، و لاشيخ أبو منصور، و القاضى أبو زيد، و فخر الإسلام، و شمس الأثمة و جماعة من أصحاب الحنفية إلى أنه لا يجوز.

و تمسك الفريق الأول بأن الخطاب إذا كان بلفظ التأبيد فغايته أن يكون دالا على ثبوت الحكم في جميع الأزمان لعمومه و لا يمتنع أن يكون المخاطب مع ذلك مريدا لثبوت الحكم في بعض الأزمان دون البعض كما في الألفاظ العامة لجميع الأشخاص، و إذا لم يمتنع ذلك لم يمتنع ورود الناسخ المعرف لمراد المخاطب.

و بأن فى العرف قد يراد بلفظ التأبيد المبالغة، لا الدوام، كقول القائل: لازم فلا أبدا، و يكرم الضيف أبدا، و اجتنب فلاتا أبدا إلى غير ذلك، فيجوز أن يكون كذلك فى استعمال الشرع، و يتبين بلحوق الناسخ به ان المراد منه المبالغة، لا الدوام.

و تمسك الفريق الثانى بما ذكره الشارح، إذ أن التأبيد بمنزلة التخصيص على كل وقت من أوقات الزمان بخصوصه، النسخ لا يجرى فيه بالاتفاق، فكاذ فيما نحن فيه.

أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (١٦٥/٣)، المحصول (٤٩١/٣/١)، البرهان (١٦٩/٣)، المسودة (ص ١٩٥)، شرح تنقيح الفصول (ص ١٩٥)، التبصرة (ص ٢٥٥)، الاحكام للآمدى (١٩٢/٣)، المعتمد (٤١٣/١)، ارشاد الفحول (ص ١٨٦)، حاشية البناني على شرح جمع الجوامع (١٨٥/١)، مسلم الثبوت (١٨٨)، فتح الغفار على المنار (١٣١/١)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (١٩٢/٢)، شرح الكوكب المنير (٥٢٩/٣)، التحقيق، لوحة (١٦٨/٠)، (١٩٢/٢).

(۲) أنظر ما ورد في محل النسخ: التقويم لوحة (۱۳۰/ب)، أصول السرخسي

<sup>(</sup>۱) إعلم أن الأصوليين اختلفوا في هذا الفصل، فذهب الجمهور منهم إلى جواز نسخ ما لحقه تأبيد أو توقيت من الأوامر و النواهي، و هو مذهب جماعة من الحنفية و أصحاب الشافعي، و هو اختيار صدر الإسلام أبي اليسر.

قسم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

قوله (كسائر شرائع التى قبض عليها رسول الله صلى الله عليه و سلم)/و ذلك لأن محمدا صلى الله عليه و سلم (١) خاتم النبيين، و لا نبى بعده، و لا نسخ (١٤٩/أ) الا بوحى على لسان نبى. (٢)

و نظير التوقيت بأن يقول القائل: أذنت (لك) (٣) في أن تفعل كذا إلى مائة سنة. فان النهى قبل مضى تلك المدة يكون من باب البداء، (١) و ما لها مثال من (١) المنصوصات شرعا. كذا ذكره في التقويم (١) و أصول السرخسى (٧) (رحمه الله). (٨)

قوله (خلافا للمعتزلة) (٩) و هذا بناء على أن النسخ بيان المدة لعمل القلب

(۲/۳)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۹۳/۳)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۲۵۳)، المنار مع كشف الأسرار (۱۴۲/۲)، ميزان الأصول (ص ۲۵۳)، المنار مع كشف الأسرار (۲/۲۸)، التوضيح على التنقيح على التنقيح (۲/۵۷/۱)، الاحكام لابن حزم (۵۷۷/٤)، التحقيق لوحة (۱۹۷/۸)، التبيين (۱/۲۸۷)، الوافى لوحة (۱۹۷/۲)، الرام، ۱۹۷/۱).

- (۱) في ب، د: عليه السلام.
- (۲) فكان من هذا الوجه دلالة على تأبيد الشرائع التى قبض عليها رسول الله صلى الله عليه و سلم. كذا في الوافي أنظر لوحة (١١٧/أ)و أيضا التقويم لوحة (١٣٧/أ).
  - (٣) ساقطة من الأصل، جه، د، و قد زدته من ب.
- (1) إذ تبين أن الأذن الأول كان غلطا منه لجهله بعاقبة الأمر و النسخ الذي يكون مؤديا إلى هذا \_ أي إلى البداء \_ كذا في الوافي. أنظر لوحة (١١٧/أ).
  - <sup>ه)</sup> في جه، د: أستبدلت (من) بـ(عن).
    - <sup>١)</sup> أنظر: التقويم لوحة (١٣١/أ).
  - (۲) أنظر: أصول السرخسي (۲۰/۲).
    - (A) ساقطة من الأصل.
  - (۱) إعلم أن للنسخ شروطا بعضها متفق عليها، و بعضها مختلف فيها.
- و أما لامتفق عليها فكون الناسخ و المنسوخ حكمين شرعيين، فان العجز و الموت كل واحد يزيل التعبد الشرعى و لا يسمى نسخا، و كذا إزالة الحكم العلم الشرعى لا يسمى نسخا.

و البدن تارة، و لأحدهما، و هو عمل (١) القلب مرة عندنا، و عقد القلب هو الحكم الأصلى فيه، والعمل بالبدن من الزوائد، يجوز أن يكون النسخ بيانا للمدة فيه، و يجوز أن لا يكون.

و على قولهم: النسخ بيان لمدة الحكم فى حق العمل به، و ذلك لا يتحقق الا بعد الفعل (أ)و (٢٠) التمكن منه. قالوا: لأن العمل بالبدن هو المقصود بالأمر و النهى لأن به يتحقق الابتلاء. (٣)

و أما المختلف فيها فاشتراط كون الناسخ و المنسوخ من جنس واحد و اشتراط البدل للمنسوخ، و اشتراط كونه أخف من المنسوخ أو مثله فانه شرط لصحة النسخ عند قوم.

و من الشروط المختلف فيها التمكن من الفعل، فهو ليس بشرط عند أكثر الفقهاء، و عامة أصحاب الحديث. و ذهب جماهير المعتزلة إلى أنه شرط، و إليه ذهب بعض الحنفية مثل أبى بكر الجصاص، و أبى منصور، و القاضى أبى زيد. و بعض أصحاب الشافعى كالصيرفى. و بعض أصحاب أحمد بن حنبل.

و معنى التمكن من الفعل أن يمضى بعدما وصل الأمر إلى المكلف زمان يسع الفعل المأمور به.

و حاصل الخلاف ما ذكره الشارح بقوله: و هذا بناء على أن النسخ... الخ و صورة المسألة على وجهين:

أحداهما: أن يرد الناسخ بعد التمكن من الاعتقاد قبل دخول وقت الواجب كما إذا قيل في رمضان حجوا هذه السنة. ثم قيل في آخره: لا تحجوا، أو قيل: صوموا، ثم قيل قبل انفجار الصبح: لا تصوموا.

و الثانى: أن يرد بعد دخول وقته قبل انقضاء زمان يسع الواجب كما إذا شرع فى الصوم فى قوله: صم غدا، فقيل له قبل انقضاء اليوم: لا تصم. كذا فى الميزان. أنظر (ص ٧١١)، و ما بعدها، كشف الأسرار على البزدوى (٦٩/٣)، التحقيق، لوحة (١٦٩/أ ـ ب).

<sup>(</sup>۱۱) (عمل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) (الهمزة) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(</sup>۳) قال عبد العزيز البخارى في بيان هذا الدليل للمعتزلة و من معهم انهم قالوا: الما يشترط التمكن من العمل، لأن العمل بالبدن هو المقصود بكل أمر و نهى

فسم التحقيق\_\_\_\_\_

و لنا: إن النسخ يجوز بعد وجود مدة يصلح للتمكن من جزء من الفعل لأن الأدنى يصلح مقصودا بالإبتلاء، فكذلك بعد عقد القلب لهذا. ألا ترى أن الله تعالى ابتلانا بما هو متشابه، و لا يلزمنا إلا اعتقاد الحقية (١) فيه، فدل ذلك على أن عقد القلب يصلح أصلا. (٢)

نصا، أى العمل هو المقصود بكل أمر. و المنع من العمل هو المقصود بكل نهى، لأن صيغة الأمر و النهى بصريحهما تدلان على وجوب الفعل و المنع عنه لدلالتهما على المصدر، لا على العزم و القصد و المنع منه، فيقتضى كون الفعل و الامتناع عنه هو المقصود بالأوامر و النواهى حسن الفعل بالأمر و قبحه بالنهى، يعنى لما كان الفعل هو المأمور به و المنهى عنه النواهى حسن الفعل بالأمر و قبحه بالنهى اقتضى ذلك أن يكون نفس الفعل حسنا إذا ورد الأمر به، و ذاته قبيحا، إذا ورد النهى عنه عنه، و النسخ قبل التمكن من الفعل يؤدى إلى اجتماعهما في شيء واحد في وقت واحد، لأنه إذا أمر بشيء في وقت دل ذلك على حسن ذلك الشيء في ذلك الوقت، و إذا نهى عن ذلك الشيء في ذلك الوقت، و إذا نهى عن خرورات الأمر و النهى و قد علمت أن اجتماعهما في وقت واحد لشيء واحد محال، فكان ضرورات الأمر و النهى و قد علمت أن اجتماعهما في وقت واحد لشيء واحد محال، فكان القول بجواز النسخ الذي يؤدي إليه فاسدا، و كان هذا النسخ من باب البداء و الغلط الذي هو على صاحب الشرع محال.

نبينه: ان الشارع إذا آمر في صبيحة يوم بأداء ركعتين عند غروب الشمس بطهارة، ثم عند الزوال نهى عن أدائهما عند الغروب بطهارة كان الأمر و النهى متناولا فعلا واحدا على وجه واحد في وقت واحد و قد صدر عن مكلف واحد إلى مكلف واحد، و في تناول النهى لما تناوله الأمر على الحد الذي تناوله دليل على البداء و الغلط، لأنه الها ينهى عما أمر بفعله إذا ظهر له من حال المأمور ما لم يكن معلوما له حين أمر به، لعلمنا أنه بالأمر الها طلب من المأمور ايجاب الفعل بعد التمكن منه، لا قبله، إذ التكليف لا يكون إلا بحسب الوسع و البداء على الله لا يجوز. اه.

أنظر: كشف الأسرار على البزدوي (١٧٠/٣، ١٧١)، التحقيق لوحة (١٦٩/ب).

(العقيقة) . (الحقيد) بـ (الحقيد) المعتبدات (الحقيقة) . • (الحقيقة) . • (الحقيقة) . • (الحقيقة) . • (الحقيقة

و بعبارة أخرى نقول: لا نسلم ان المقصود ما قلتم، بل المقصود الابتلاء و الإبتلاء تارة يكون بالاعتقاد و الفعل، و تارة بالاعتقاد، لا الفعل و الاعتقاد و هو عزيمة القلب على شيء هو الأصل لتوقف الفعل في كونه قربة على العزيمة دون العكس، فلا يلزم البداء.

ألا ترى أن الواحد منا قد يأمر عبده بشىء و مقصوده من ذلك أن يظهر عند الناس حسن طاعته، و انقياده له، ثم ينهاه عن ذلك بعد حصول هذا المقصود قبل أن يتمكن من مباشرة النعل، و لا يجعل ذلك دليل البداء. و إن كان الأمر عن يجوز عليه البداء، فلأن لا يجعل

قوله (وكذا الاجماع عند أكثرهم) يحتمل أنه أراد به أن نسخ الكتاب و السنة بالإجماع لا يجوز، لأنه ذكر الإمام فخر الإسلام البزدوى رحمه الله أن (۱) النسخ في ذلك جائز بمثله حتى إذا ثبت حكم (۱) بإجماع أهل عصر يجوز أن يجتمع أولئك على خلافه فنسخ به الأول، و يستوى في ذلك أن يكون في عصرين أو في عصر واحد من غير ذكر (۱) الخلاف، (ع) مع أنه ذكر في باب (تقسيم) (۱) الناسخ: الصحيح أن النسخ بالإجماع لا يجوز، لأن النسخ لا يكون إلا في حياة النبي عليه السلام، و الإجماع ليس بحجة في حياته، لأنه لا إجماع دون رأيه (۱۹۹۸) و الرجوع إليه فرض، و إذا وجد منه البيان كان منفردا بذلك لا محالة و إذا صار الإجماع واجب العمل به لم يبق النسخ مشروعا. (۱)

قوله (و لا خلاف بين الجمهور) و هذا احتراز عن قول ابن سريج (٧) من

النسخ قبل التمكن من الفعل بعد عزم القلب و اعتقاد الحقية موهما للبداء فى حق من لا يجوز عليه البداء أولى. أنظر التبيين (١/ ١٩٢)، التحقيق لوحة (١/١٧٠).

<sup>(</sup>۱) في جميع النسخ وقع (الواو) مكان (أن) و قد صححته من عندى لتقييم النص.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: أحكم \_ بزيادة الألف في أول "حكم" \_ .

<sup>(</sup>r) في الأصل: أستبدلت (ذكر) بـ(ذلك).

<sup>(1)</sup> أنظر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٣/٢٦٢).

<sup>(</sup>۱<sup>۵)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر المصدر نفسه (۳/ ۱۷۵).

۷ هو أحمد بن عمر بن سريج \_ بضم السين و فتح الراء و سكون الياء \_ بعدها جيم. كنيته: أبو العباس. ولد ببغداد، تتلمذ للمزنى و أبى القاسم الأغاطى فى الفقه، و للحسن بن محمد الزعفرانى فى الحديث. و قد شرح مذهب الشافعى و اختصره و قام بمناصرته و الذب عنه و فضل على جميع أصحاب الشافعى حتى على المزنى. توفى ببغداد سنة ٣٠٦هـ.

أنظر: تاريخ بغداد (٢٨٧/٤)، وفيات الأعيان (٢١/١)، طبقات السبكى (٨٧/٢)، الفتح المبين (١٦٥/١).

أصحاب الشافعي (رحمه الله) (١) فانه يقول (٢): يجوز نسخ الكتاب و السنة (٣) بالقياس (٤). (٥)

قوله (و انما يجوز النسخ بالكتاب و السنة) (١) كلمة "انما" للحصر أى النسخ لا يكون إلا فى هذين القسمين. و ذلك أربعة أقسام: نسخ الكتاب بالكتاب، و نسخ السنة بالكتاب.

والشافعي (رحمه الله) (٧) يخالفنا في القسمين الأخيرين، فالمتفق متفق، (٨) و المختلف مختلف (١٠). (١٠)

- (۱) ساقطة من الأصل، ب، د. و قد زدته من ج.
  - <sup>(۲)</sup> (يقول) ساقطة من ب، ج.
  - <sup>(۳)</sup> في جه: يجوز النسخ بالكتاب و السنة.
- (1) كذا في أصول السرخسي (٦٦/٢). و (القياس) ساقطة من ج.
- (°) و قد عزا الشيرازي و الآمدي هذا القول إلى أبي القاسم الأنماطي من أصحاب
- و قد عزا الشيرازي و الامدى هذا القول إلى ابى القاسم الاناطى من اصحاب الشافعى بشرط أن يكون القياس جليا. أنظر التبصرة (ص ٢٧٤)، الاحكام للآمدى (٣/٣٣).
- (۱) لما بين أن القياس و الإجماع لا يجوز أن يكونا ناسخين من بين سائر الحجج شرع في بيان الناسخ. كذا في التبيين (١٩٦/١).
  - (Y) ساقطة من الأصل.
- (^) أى نسخ الكتاب بالكتاب، و نسخ السنة بالسنة متفق عليه بين الشافعية و الحنفية.
  - (١) أى نسخ الكتاب بالسنة و نسخ السنة بالكتاب مختلف فيه بينهما.
- "" إعلم أن نسخ الكتاب بالسنة المتواترة جائز عند جمهور الفقهاء و المتكلمين من الأشاعرة و المعتزلة، و إليه ذهب المحققون من أصحاب الشافعى، و نص الشافعى رحمه الله في عامة كتبه أنه لا يجوز، و هو مذهب أكثر أهل الحديث. ثم اختلفوا في ذلك: فقال بعضهم: لا يجوز ذلك عقلا، و هو الظاهر من مذهب الشافعى، و إليه ذهب المحاسبى، و عبد الله بن سعيد و القلانسى من متكلمى أهل الحديث و أحمد بن حنبل في رواية عنه.
- و قال بعضهم: يجوز ذلك عقلا، و لكن الشرع لم يرد به، و لو ورد به كان جائزا. و به قال ابن شريح في إحدى الروايتين عنه.

و هو يحتج بقوله تعالى: "ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها." (۱) و السنة لا تكون مثلا للكتاب، و قوله تعالى: "و نزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء"، (۲) و السنة شيء، فيكون الكتاب تبيانا لحكمه ( $^{(1)}$  لا رافعا له، و بقوله  $^{(2)}$  عليه السلا: "إذا روى لكم عنى حديث فاعرضوه على كتاب الله، فما وافق فاقبلوه، و ما خالف فردوه.  $^{(6)}$  و الناسخ مخالف لما في الكتاب، فيجب رده

رانظر حقيقة هذه المسائل: الرسالة للشافعى (ص ١٠٦)، التقويم لوحة (انظر حقيقة هذه المسائل: الرسالة للشافعى (ص ١٠٦)، التبصرة (١٧٢/ب)، أصول البرخسى (١٧٤/٣)، التبصرة (ص ٢٦٨/ب)، التمهيد فأ صول الفقه (٣٦٨/٢) و ما بعدها، المسودة (ص ٢٠٠)، الاحكام للآمدى (٣/٢١)، شرح الكوكب المنير (٣/٥٥)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣١١)، مسلم الثبوت (٢/٢١)، فتح الغفار (١٣٣/٢)، شرح المحلى على جمع الجوامع (١٩/٢)، مختصر ابن الحاجب (٢/١٣٠)، المحصول (١٩/٣/١)، المستصفى (١٩٤١)، المعتمد (١٢٤/١)، المعتمد (١٢٤٢١)، المعتمد (١٢٤٢١)، التوضيح (١٢٢٤)، المناز (١٢٤٧١)، التحقيق لوحة (ص ٢٥١)، الرقعي لوحة (١٨١٨)، التبيين (١/١٩١)، المنار مع كشف الأسرار (١٢٤٧)، الوافي لوحة (١٨١٨)، التبيين (١/١٩١)، المنار مع كشف الأسرار (١٢٤٧)، الوافي لوحة (١٢١٨)، التبيين (١/١٩٦)، المنار مع كشف الأسرار (٢٧/١)، الوافي لوحة (١٨١٨).

و قال بعضهم: قد ورد الشرع بالمنع من ذلك، و هو قول ابى حامد الاسفراينى. و يجوز أيضا نسخ السنة بالكتاب عند جميع من قال بالجواز فى المسألة الأولى و عند بعض من أنكر الجواز فيها، منهم عبد القاهر البغدادى، و أبو المظفر السمعانى. و ذكر عن الشافعى فى كتاب الرسالة القديمة و الجديدة ما يدل على أن نسخ السنة بالقرآن لا يجوز، و لوح فى موضع آخر بما يدل على جوازه فخرجه أكثر أصحابه على قولين، أحدهما لا يجوز و هو الأظهر من مذهبه، و الآخر انه يجوز، و هو الأولى بالحق، كذا ذكره السمعانى فى القواطع. أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (٣/ ١٧٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة البقرة (۱۰٦).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة النحل (۸۹).

<sup>(</sup>٣) في د: للحكمة.

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في الأصل، ج: لقوله \_ أستبدلت (الباء) في أولها بـ(اللام) \_.

<sup>(</sup>o) و قد سبق تخریجه فی (ص ۱۷) الهامش (۲).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

بهذا الحديث، و انه مدرجه للطعن. (١)

بيانه: أنه لو جاز أن يقول ما هو مخالف للمنزل في الظاهر على وجه النسخ له فالطاعن يقول: هو أول قائل و أول عامل بخلاف ما يزعم أنه أنزل إليه فكيف يعول على قوله، و إذا جوزنا نسخ السنة بالكتاب فالطاعن (٢) يقول: قد كذبه ربه فيما قال، فكيف نصدقه. (٣)

و الجواب عما ذكر: أن مثل هذا الطعن<sup>(1)</sup> يتوجه في المتفق، لأنه إذا <sup>(ه)</sup> قال بخلاف ما قال فيقال: هو أول مخالف لنفسه، و هو متناقض فيما قال، فعلم أن<sup>(١)</sup> هذا الطعن باطل. <sup>(٧)</sup>

و أما الحديث فقد قيل أنه لا يكاد يصح، لأنه بعينه مخالف لكتاب الله تعالى فان فى الكتاب فرضية اتباعه مطلقا. قال الله تعالى: "و ما آتاكم الرسول فخوذه." (١٠) و قال تعالى (٩): "فاتبعونى يحببكم الله." (١٠) و فى هذا الحديث فرضية

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> في ج: إلى الطعن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، د: و الطاعن.

<sup>(70)</sup> و قد نقل الشارح هذا البيان من أصول السرخسى. أنظر (70).

<sup>(</sup>٤) في جـ: للطعن ـ بزيادة (اللام) في أولها ـ.

في ج: إذ \_ بسقوط (الألف) في آخرها \_.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ج: بأن.

<sup>&</sup>quot; و قال الشسم الأثمة ـ بعد أن رد ما قالوا من أن ذلك يؤدى إلى الطعن ـ بل يؤدى ذلك إلى تعظيم رسول الله صلى الله عليه و سلم و إلى قرب منزلته من حيث ان الله تعالى فوض بيان الحكم الذى هو وحى فى الأصل إليه ليبينه بعبارته، و جعل لعبارته من الدرجة ما يثبت به مدة الحكم الذى هو ثابت بوحى متلو حتى يتبين به انتساخه. أنظر أصول السرخسى (٧٤/٢)، ٧٥)، و كذا فى أصول البزدوى. أنظر (١٨٣/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة الحشر (۷).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> (تعالى) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۰) سورة آل عمران (۳۱).

٦٧٢\_\_\_\_\_شرح للنتخب

اتباعه مقيد (١) (١) بأن لا يكون /مخالفا لما في (١٥٠/أ) الكتاب ظاهرا، ثم و لئن ثبت فالمراد اخبار الآحاد. (٢)

و النسخ بيان انتهاء الحكم الأول، فجاز أن يكون الكتاب تبيانا له من هذا الوجد. (٣)

و المراد بالخيرية بقوله: "نأت بخير منها"(٤) فيما يرجع إلى مرافق

<sup>(</sup>١١) في الأصل، ب، ج: مقيد \_ بسقط الألف في آخرها \_.

<sup>&</sup>quot;
و قد نقل الشارح من قوله (فقد قيل) إلى قوله (أخبار الآحاد) من أصول السرخسى نصا. ثم قال السرخسى رحمه الله إضافة إلى ما سبق نقله: "لا المسموع منه بعينه، أو الثابت عنه بالنقل المتواتر و فى اللفظ ما دل عليه، و هو قوله عليه السلام: "إذا روى لكم عنى حديث"، و لم يقل: إذا سمعتم منى، و به نقول أن بخبر الواحد لا يثبت نسخ الكتاب، لأنه لا يثبت كونه مسموعا من رسول الله صلى الله عليه و سلم قطعا، و لهذا لا يثبت به علم اليقين، و لعم أن المراد بقوله: "و ما ما خالف فردوه" عند التعارض إذا جهل التاريخ بينهما حتى لا يوقف على الناسخ و المنسوخ منهما فانه يعمل بما فى كتاب الله معالى، و لا يجوز ترك ما هو ثابت فى كتاب الله نصا عند التعارض. و نحن هكذا نقول، و انما الكلام فيما إذا عرف التاريخ بينهما". اه أنظر (٧٦/٢)، و كذا فى كشف الأسرا على المنار (٧١/٥٤)، و انظر أيضا أصول البزدوى (٣/٥٥).

<sup>(</sup>۳) و ذلك جواب عن الآية الأخيرة التي استدل بها الشافعي على مذهبه. أنظر التبيين (٦٩٨/١).

هذا و قد استدل القائلون بجواز نسخ السنة بالكتاب بما استدل به القائلون بعدم جواز ذلك و قالوا: و الدليل على جواز نسخ السنة بالكتاب قوله تعالى: "و نزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء" سورة النحل (٨٩)، فإن السنة شيء و مطلقها يحتمل التوقيت و التأبيد فناسخها يكون مبينا معنى التوقيت فيها، و الله تعالى بين أن القرآن تبيانا لكل شيء فبه يظهر جواز نسخ السنة بالكتاب و الدليل عليه جواز نسخ السنة بالسنة، فإن كل واحد منهما ثابة بوحى غير متلو فلأن يجوز نسخها بوحى متلو كان متلو، فإذا جاز نسخ السرخسى (٢٧٦).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة (١٠٦).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

العباد (١) دون النظم بمعناه، (٢) لأنه (٣) في عين كلام الله تعالى لا يرد فيه الخبرية. (٤)

أما نسخ الكتاب بالكتاب كقوله تعالى: "فاعف عنهم واصفح" (١) نسخ (٢) بقوله تعالى: "و قاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم. "(٧)

و نسخ الكتاب بالسنة، كقوله تعالى: "لا يحل لك النساء من بعد" (١٠) فانه روى عن (ابن) (١٠) عمر و عن (١٠) عائشة رضى الله عنهما: "أن رسول الله صلى الله عليه و سلم ما خرج من الدنيا حتى أبيح له من النساء ما شاء. "(١١) و قد اتفقت

و قال الشيرازى: قد يكون بعض القرآن خيرا من بعض فى الثواب ألا ترى أن سورة الإخلاص و يس و غيرهما أفضل من غيرهما من القرآن فى الثواب، و قد يكون بعضها أظهر فى الإعجاز من بعض، ألا ترى أن قوله عز و جل. و قيل يا أيض ابلعى ما ك و يا سماء اقلعى. هود (١١) أبلغ فى الاعجاز من غيره. أنظر التبصرة (ص ٢٦٦).

و روى أحمد عن عائشة رضى الله عنها بلفظ: ما مات رسول الله صلى الله عليه و سلم حتى أحل له النساء.

<sup>(</sup>١) كذا قال فخر الإسلام في أصوله. أنظر (١٨٧/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: معناه \_ سقوط (الباء) في أولها \_.

<sup>(</sup>r) في ج: لأن \_ بسقوط (الهاء) في آخرها \_.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> كذا فى المغنى فى أصول الفقه. أنظر (ص ٢٧٥) و فى أصول البزدوى (م ٢٧٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> سورة المائدة (١٣).

<sup>&#</sup>x27; (نسخ) ساقطة من د.

<sup>(</sup>١٩٠) سورة البقرة (١٩٠).

<sup>&</sup>lt;sup>٨)</sup> سورة الأحزاب (٥٢).

<sup>(</sup>١) ساقطة من جميع النسخ، و الصواب ما أثبتناه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱)</sup> (عن) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۱۱۱) أما قول ابن عمر رضى الله عنه فقد روى الطحاوى عن عطاء عن عائشة قالت: "ما توفى ساقطة من الأصل حتى أحل له من النساء ما شاء." و زاد فى آخره قال: من أخبرك بهذا؟ قال: حسبت أنى سمعته من عبد الله بن عمر.

الصحابة رضى الله عنهم على انتساخه. (١١)

و نسخ السنة بالسنة: كقوله عليه السلام: "كنت نهيتكم عن زيارة القبور، ألا فزوروها."(٢)

و نسخ السنة بالكتاب كما روى (٣) أن رسول الله صلى الله عليه و سلم صالح أهل مكة على رد نسائهم، ثم نسخ بقوله تعالى: "فان علمتموهن مؤمنات

أنظر: مشك الآثار، باب بيان مشكل ما روى فى حقه رفع تحديد النساء (٢١/١٢)، صحيح الترمذى، أبواب التفسير (٢١/١٢) (بشرح ابن العربي)، مسند أحمد (٦/٤١).

(۱) أنظر: أصول السرخسى (۲/ ۷۵)، أصول البزدوى (۱۸۲/۳)، التبيين (۲/ ۷۰۰)، كشف الأسرار على المنار (۱۵۳/۲).

هذا و قد ذهب بعض العلماء إلى أن الناسخ لقوله تعالى: "لا يحل لك من النساء من بعد" هو قوله تعالى: "ترجى من تشاء منهن و تؤوى إليك من تشاء". سورة الأحزاب (٥١)، كذا قال الطحاوى و هبة الله بن سلامة.

أنظر: مشكل الآثار (۲۱۸/۱)، تفسير القرطبي (۲۱۹/۱۲، ۲۱۹)، شرح النووي على صحيح مسلم (۲۱۰/۵۰).

(۲) أخرجه مسلم، و النسائى، و الترمذى عن حديث ابن بريدة عن أبيه و قال الترمذى: حسن صحيح.

أنظر: صحيح مسلم كتاب الأضاحى، باب بيان ما كان من النهى عن أكل لحوم الأضاحى بعد ثلاث (١٣٤/١٣) (مع شرح النوو)، و سنن الترمذى، أبواب الجنائز باب ما جاء فى الرخصة فى زيارة القبور (٢٧٤/٤) (مع عارضة الأحوذى).

و انظر ما ورد فى نسخ السنة بالنسة فى أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٨٦/٣)، أصول السرخسى (٧٧/٢)، كشف الأسرار على المنار (٢/٥٥)، التبيين (٧٠٣/١).

و رواه أيضا الترمذي و قال: هذا حديث حسن.

و رواه أيضا أحمد.

<sup>(</sup>روی) ساقطة من جـ.

قسم التحقيق

فلا ترجعوهن إلى الكفار"(١). (٢)

و المراد من قولنا نسخ الكتاب بالسنة متواترة و<sup>(۳)</sup> المشهورة، فأما النسخ بخبر الواحد لا يجوز. (٤)

(و) (ه) اعلم أن النسخ أربعة أقسام (١): نسخ التلاوة و الحكم. مثل صحف إبراهيم عليه السلام، (٧) فانها نسخت أصلا. (٨) و كذا روى أن سورة الأحزاب كانت مثل سورة البقرة أو أكثر ثم نسخ. (٩)

(۱) رواه البخارى عن مروان و المسور بن مخرمة يخبران عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم قالا: كان فيما اشترط سهيل بن عمرو على النبى صلى الله عليه و سلم أنه لا يأتيك منا أحد و اإن كان على دينك الا رددته إلينا، و خليت بيننا و بينه، فكاتبه النبى عليه السلام على ذلك، و جاءت المؤمنات مهاجرات، و كانت أم كلثوم بنت عقبة بن أبى معيط ممن خرج إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم يومئذ و هي عاتق، فجاء أهلها يسألون النبى أن يرجعها اليهم حتى أنزل الله تعالى في المؤمنات مأ أنزل. اه نختصرا.

صحيح البخارى، كتاب المغازى، باب غزوة الحديبية (٤/ ١٥٣٢)، تفسير القرطبي (١٥٣٢).

أنظر هذه المسألة في: أصول البزدوى (٣/ ١٨٢)، أصول السرخسي (٧٧/٢)، المنار مع كشف الأسرار (١٥٣/٢).

- (۲) سورة المتحنة (۱۰).
- <sup>(۳)</sup> في ج، د: أستبدلت (الواو) بـ(أو).
  - <sup>4)</sup> أنظر (ص ٦٧٢) الهامش (٢).
    - (a) ساقطة من الأصل، ج، د.
- (۱) عنوان هذا الموضوع في أصول السرخسى: فصل في وجوه النسخ، و في أصول البزدوي: باب تفصيل المنسوخ.
  - أنظر: أصول السرخسى (٧٨/٢)، أصول البزدوى (١٨٨/٣).
    - <sup>۷)</sup> نى ج: صلوات الله عليهم.
- (^) أنظر المرجعين السابقين، و المغنى فى أصول الفقه (ص ٢٥٨)، المنار مع كشف الأسرار (٢/ ١٥٥، ١٨٩/)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (٢/ ١٨٩/)، الترضيح على التنقيح (٢/ ١٤٨٩)، التبيين (١/٤٠٤، ٧٠٥).
  - (۱) ذكره أبو بكر الانباري عن أبي بن كعب. أنظر تفسير القرطبي (١١٣/١٤).

171\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و نسخ الحكم بدون التلاوة كقوله تعالى: "فآذوهما..."(١) و قوله تعالى: "فأمسكونهن في البيوت."(٢)

و نسخ التلاوة بلا حكم كقراءة ابن مسعود رضى الله عنه: "فصيام ثلاثة أيام متتابعات" (٣) لأنه لما صح الحاقه بالمصحف و لا تهمة فى روايته لعدالته وجب الحمل على أنه نسخ نظمه و بقى حكمه. (٤)

و نسخ وصف في الحكم و هو الزيادة. (٥)

<sup>(</sup>۱) سورة النساء (۱۹).

<sup>(</sup>۲) سورة النساء (۱۵).

قال شمس الأثمة رحمه الله: فان الحبس فى البيوت و الأذى باللسان كان حد الزنا، وقد انتسخ هذا الحكم مع بقاء التلاوة. أنظر: أصول السرخسى (٨٠/٢)، و أيضا أصول البزدوى (١٨٩/٣، ١٩٠)، ميزان الأصول (ص ٧٢١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٢٨٥)، المرآة على المرقاة (٧٢١)، كشف الأسرار على المنار (٧٠٢/١)، التبيين (٧٠٦/١).

<sup>(</sup>۳) سورة المائدة (۸۹). أنظر تفسير القرطبي (۲۸۳/۱).

<sup>(1)</sup> كذا قال فخر الإسلام، أنظر أصول البزدوى (٣/ ١٩٠) و أيضا أصول السرخسى (٨١/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٥٩)، كشف الأسرار على المنار (٨١/٢).

<sup>(°)</sup> أى و هو الزيادة على النص، فانه بيان صورة، و نسخ معنى عند الحنفية، سواء كانت الزيادة في السبب أو الحكم، و ذلك زيادة النفى على الجلد، و زيادة قيد الإيمان في كفارة اليمين و الظهار.

و حجتهم فى ذلك: أن النسخ بيان مدة الحكم و ابتداء حكم آخر و النص المطلق يوجب العمل بإطلاقه، فإذا صار مقيدا صار شيئا آخر لأن التقييد و الإطلاق ضدان لا يجتمعان، و إذا كان هذا غير الأول لم يكن بد من القول بانتهاء الأول و ابتداء الثاني.

و هذا لأنه متى صار مقيدا صار المطلق بعضه، و ما للبعض حكم و الجود كبعض العلة و بعض الحد، حتى ان شهادة القاذف لا تبطل ببعض الحد عندهم، لأنه ليس بحد، فثبت أن هذا \_ أى التقييد فى المطلق \_ نسه لوصف الإطلاق بمنزلة نسخ جملته \_ أى بمنزلة نسخ أصله. أنظر أصول البزدوى (١٩٢/٣) بمنزلة نسخ أصله. أنظر أصول البزدوى (١٩٢/٣)، المنار مع كشف الأسرار (١٩٣)، و أيضا أصول السرخسى (٢/٢٨)، المنار مع كشف الأسرار (٢٠١/)، المنخول (ص ١٧٧)، التبصرة (ص ٢٧٢)، المختصر (٢٠١/٢).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و قوله (لأن للنظم حكمين) جواب عها قاله البعض أنه لا يجوز نسخ أحدهما دون الآخر، لأن الحكم لا يشبت بدون السبب، ولا يبقى (١) بدون السبب، و لا يبقى (١) بدون السبب، و لا يبقى (١)

قوله (و ما هو قائم بمعنى صيغته) (٤) أراد به الوجوب أو الحل أو الحرمة. (٥) قوله ( و ما هو قائم بمعنى صيغته) احتراز عن حقوق العباد، فانها ( ١٥٠ / ١٥٠) ب) قد تقبل الوصف بالتجزى حتى (ان) (٢) من ادعى على غيره ألفا و خمسمائة و شهدله شاهدان أحدهما (٧) بألف و الآخر (٨) بألف و خمسمائة يقضى بالمال (كله) (١٠).

قوله (بخبر الواحد) أراد به قوله عليه السلام: "لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب. "(١١١) لأنه زيادة على النص، إذ هو مأمور بقراءة ما تيسر من القرآن

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (لا) ساقطة من ب، جـ.

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوي (۳/ ۱۸۹)، أصول السرخسي (۲/ ۸۰).

<sup>(</sup>T) و الدليل على جواز ذلك أنه يتعلق بصيغة التلاوة حكمان مقصودان أحدهما: جواز الصلاة، و الثانى: النظم المعجز، و بعد انتساخ الحكم الذى هو العمل به

جوار الصلاء، و الثاني: النظم المعجز، و بعد التساح الحكم الذي هو العمل به يبقى هذان الحكمان و هما مقصودان. كذا في أصول السرخسي. الصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> كذا فى أصول البزدوى (۳/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٥) أنظر كشف الأسرار على البزدوي (٣/ ١٩٠).

انظر کشک الاسرار علی البردوی ۱۲۰٫۲۱

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ب، جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> (أحدهما) ساقطة من ب، ج، د.

۱۸ في د: أستبدلت (الآخر) بـ(آخران).

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۰) و قال صاحب التبيين: الما قيد بقوله (فيما يجب حقا لله تعالى) لأن ما وجب حقا للعبد يكون فيه للبعض حكم الوجود، حتى أن المديون إذا أدى بعض ما عليه يكون محسوبا. أنظر (١/ ٧١٠)، أصول السرخسى (١٩٣/٣)، أصول البزدوى (١٩٣/٣)، المنار مع كشف الأسرار (١٥٩/٣).

<sup>(</sup>۱۱) روى الأثمة الستة في كتبهم من حديث عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب."

.شرح للنتخب مطلقا، (١) فلو قيدنا (ه) (٢) بالفاتحة لكان (٣) نسخا، و هو باطل على مامر. (١)

قسوله (و أبوا زيادة النفي حسدا) (٥) احستسراز بذكسر "الحسد" عن النفي على وجسه السياسة، (١) إذ هو جائز للإمام كما روى أن عمر () (٧) رضى الله عنه

و أخرجه الدارقطني باللفظ الذي ذكره الشارح. صحيح البخاري، كتاب صفة الصلاة، باب وجوب القراءة للإمام و المأموم في الصلاة كلها (٢٦٣/١).

صحيح مسلم، كتاب الصلاة باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة .( 140/1)

سنن النسائي، كتاب الصلاة، باب إبجاب قراءة فاتحة الكتاب في الصلاة .(160/1)

سنن ابن ماجه، كتاب الصلاة، باب القراءة خلف الإمام (١/ ٦٠).

سنن أبى داود، كتاب الصلاة، باب من ترك القراءة في صلاته (١/٢٦).

سنن الترمذي، كتاب الصلاة، باب لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب .(48/1)

سنن الدارقطني، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة أم الكتاب في الصلاة و خلف الإمام (٦/ ٣٢٠)، نصب الراية (١/ ٣٦٥).

بقوله تعالى: "فاقرأوا ما تيسر من القرآن." سورة المزمل (٢٠).

ساقطة من الأصل، ب، د.

في الأصل، ب، د: فكان.

أنظر حكم القراءة في الصلاة: بدائع الصنائع (١١٠/١)، شرح فتح القدير على الهداية (١/ ٣٣١ ـ ٣٣٢).

هذا إيضاح لقوله: (الزيادة على النص نسخ عندنا) عطفا على قوله (لم يجعل) كذا في التبيين (١/٧١٢).

يعنى أن زيادة النفي بخبر الواحد، و هو قوله عليه السلام: "البكر بالبكر جلد مائة و تغريب عام" لا يجوز، لأن الثابت في حد زنا البكر هو الجلد بقوله تعالى: "الزانية و الزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة" سورة النور (٢). فإذا زيد عليه النفي يلزم النسخ لما قالوا، فلا يجرز النسخ بخبر الواحد، و الها قيد المصنف بقوله (حدا) احترازا عن النفي سياسة، ذإ هو يجوز. أنظر: التبيين (٧١٢/١)، أصول السرخسي (٨٤/٢)، أصول البزدوي (٣/ ١٩٥)، الهداية .(44/4)

(ابن الخطاب) زيادة من د.

فسم التحقيق........

غرب<sup>(۱)</sup> نصر بن الحجاج. <sup>(۲)</sup>

قوله (فى رقبة الكفارة) (٣) أراد به كفارة الظهار و اليمين (٤) لأن فى كفارة القتل صفة الإيمان منصوص عليها. (٥)

قوله (بخبر الواحد) (٢) روى أبو هريرة رضى الله عنه أن رجلا جاء إلى النبى عليه السلام برقبة سوداء و قال: على عتق رقبة، أفتجزئنى (هذه) ؟ (٧) فامتحناها (بالايمان) (٨) فوجدها مؤمنة، فقال: اعتقها

<sup>(</sup>۱) في الأصل: عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه غرب... الخ.

<sup>(</sup>۲) و قد ذكر صاحب التبيين تفصيل هذه الرواية و قال: روى أن عمر رضى الله عنه سمع ليلة في المدينة قائلة:

هل من سبيل إلى خمر لأشربها أم هل سبيل إلى نصر بن الحجاج فسأل عنه فقيل: انه رجل صبيح مليح تفتن به النساء، فنفاه عمر عن المدينة.

ثم قال صاحب التبيين: و ما ذاك الا بطريق السياسة، لأن صباحة الوجه لا توجب التغريب حدا. أنظر (١/ ٧١٢).

و انظر هذه الرواية: الفائق في غريب الحديث للزمخشرى، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، على محمد البجاوى، الطبعة الثانية (٣٩١/٣)، لطبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين السبكى تحقيق محمود محمد الطناحى، عبد الفتاح محمد الحلو، الطبعة الأولى ١٣٨٣هـ (١/٠٢٠).

<sup>(</sup>r) في الأصل: الرقبة الكافرة، و ذلك مخالف لما في المتن.

أى أبى علماء الحنفية زيادة الإيمان فى كفارة الظهار و اليمين بالقياس على كفارة القتل بأن يقال: هذه كفارة و تلك كفارة فتقاس هذه على تيك. كذا فى التبيين (٧١٣/١).

<sup>(</sup>٥) بقوله تعالى: "و من يقتل مؤمنا خطأ فتحرير رقبة مؤمنة" سورة النساء (٩٢).

<sup>(1)</sup> قال صاحب التبيين: يجوز أن يتعلق قوله (بخبر الواحد) بقوله (و زيادة صفة الإيمان) كما يجوز أن يتعلق بقوله (القياس). أنظر الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>۲) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> ساقطة من الأصل، ج، د.

و الذى يتصل بالسنن أفعال رسول الله صلى الله عليه و سلم و هى أربعة أقسام: مباح، و مستحب، و واجب، و فرض و فيها قسم أخر، و هو الزلة، لكنها ليس من هذا الباب فى شىء، لأنه لا يصلح للاقتداء و لا يخلو عن الاقتران ببيان أنه زلة و اختلف فى سائر أفعاله، و الصحيح ما قاله الجصاص رحمه الله ان ما علمنا من أفعال الرسول صلى الله عليه و سلم واقعا على جهة نقتدى به فى إيقاعه على تلك الجهة، و ما لم نعلمه على أى جهة فعله قلنا فعله على أدنى منازل أفعاله صلى الله عليه و سلم وهو الإباحة، لأن الاتباع أصل، فوجب التمسك به حتى يقوم دليل خصوصه به.

و يتصل بالسنن بيان طريقة رسول الله صلى الله عليه و سلم فى إظهار حكم الشرع بالاجتهاد. و اختلف فى هذا الفصل. و الصحيح عندنا أنه كان يعمل بالاجتهاد إذا انقطع طمعه عن الوحى فيما ابتلى به و كان لا يقر على الخطأ، فإذا أقر على شيء من ذلك كان ذلك دلالة قاطعة على الحكم بخلاف ما يكون من غيره من البيان بالرأى، و هو نظير الإلهام فانه حجة قاطعة فى حقه و إن لم يكن فى حق غيره بهذه الصفة.

و مما يتصل بسنة نبينا عليه السلام شرائع من قبله و القول الصحيح فيه أن ما قص الله تعالى و رسوله منها من غير إنكار يلزمنا على أنه شريعة لرسولنا صلى الله عليه و سلم.

فانها مؤمنة."<sup>(۱)</sup> فامتحانه و تعليله بالإيمان دليل على أن الواجب لا يتأدى إلا بالمؤمنة. و كذا نقول: النص شرط الإيمان في كفارة القتل بمعنى مؤثر و هو تخليص العبد المؤمن عن ذل الرق، في شترط في سائر الكفارات لأنه<sup>(۲)</sup> جنس واحد.<sup>(۳)</sup>

## (الزلة) اسم لفعل حرام غير مقصود ، (1) و المعصية اسم لفعل حرام مقصود

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الإيمان و النذر، باب في الرقبة المؤمنة (٥٨٨/٣ ، ٥٨٩) و أحمد في مسنده (٢٩١/٢)

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جه: أستبدلت (لأنها) بـ(لأنهما).

<sup>(</sup>۱) الا أن اشتراطه زيادة على النص المطلق بخبر الواحد، أو القياس، فلا يجوز. كذا في التحقيق أنظر لوحة (١٧٥٥) و أيضا التبيين (٧١٣/١، ٧١٤)، التوضيح مع التلويح (٤٩٤/٢)، المرآة على المرقاة (١٩٦/٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ذاته للفاعل، و لكنه وقع فيه عن فعل مباح قصده فلم يوجد القصد فيها إلى عينها، و لكن وجد القصد إلى أصل الفعل. كذا في التحقيق لوحة (١٧٥/ب).

أخذت من قول القائل: "زل فى الطين" (١) إذا لم يوجد القصد إلى الوقوع و لا إلى الثبات بعد الوقوع، و لكن وجد القصد إلى المشى فى الطريق (٢) (و لا يخلو عن الاقتران ببيان أنه زلة) أما من جهة الفاعل أو من الله تعلى كما قال الله تعالى مخبرا عن موسى عليه السلام (٣) عند قتل القبطى "هذا من عمل الشيطان." (٤) و قال أيضا: "و عصى آدم ربه فغوى" (٥) ... و إذا كان البيان يقترن به لا محالة علم أنه غير صالح للاقتداء. (١)

و قان في حسف الاسرار على البردوي: الما جعل فنن الحافر من عمل السيطان لأن قتله كان قبل الاذن في القتل، و قيل: لأنه كان مستأمنا فيهم، و ليس للمستأمن قتل الكافر الحربي، و هو لم يقصد قتله فكان زلة.

أنظر: التبيين (١/ ٧٢٠)، التحقيق، لوحة (١٧٥/ب)، كشف الأسرار (١٩٩/٣).

(a) سورة طه (۱۲۱).

و قد أورد صاحب التبيين سؤالا مع جوابه حيث قال:

فإن قلت: يبطل فرقك بين الزلة و المعصية بهذه الآية، لأنك أوردتها نظيراً للزلة.

قلت: نعم لو أريدت الحقيقة، و ذلك ممنوع و الما المراد من المعصية الزلة مجازا، ألا يرى إلى قوله: فنسى و لم نجد له عزما سورة طه (١١٥). أنظر التبيين (١/ ٧٢٠).

(۱) كذا في أصول السرخسي (٨٦/٢) و انظر أيضا أصول البزدوي (١٩٩/٣)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٦٢).

<sup>(</sup>١) أنظر: لسان العرب (٣/ ١٨٥٥)، مختار الصحاح (ص ٢٧٤).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> كذا فى أصول السرخسى (٨٦/٢) و انظر أيضا أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>r) في ج: صلى الله عليه و سلم.

<sup>(</sup>۱) سورة القصص (۱۵). و ذلك مثال اقتران البيان بالزلة من جهة الفاعل، و لا يفهم هذا من الشرح صراحة، و لو قال الشارح: كما قال الله تعالى مخبرا عن "قول" موسى عليه السلام كما في التبيين أو ذكر كلمة "قال" في الآية الكريمة أم قال مذا من ما الشطان على المناه على التبيين أو ذكر كلمة "قال" في الآية الكريمة أم قال مناه على الشطان على الشطان المناه على الشطان المناه على الشطان المناه على الشطان المناه على الشطان الش

\_ أى قال هذا من عمل الشيطان \_. كما فى التحقيق، لكان أوضع. و قال فى كشف الأسرار على البزدوى: الما جعل قتل الكافر من عمل الشيطان

قوله (لأن الاتباع أصل) لأنه بعث متبعا في أقواله/ و أفعاله (١٥١/أ) قال الله تعالى: "لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة" (١) و قال: "أطبعوا لله و أطبعوا الرسول" (٢) و قال () (٣): فاتبعوني يحببكم الله. " (٤) و غير ذلك.

قوله (و اختلف في هذا الفصل) قال بعضهم: الاجتهاد ليس من حظ النبي عليه السلام، و انما حظه الوحى الخالص. (٥)

و قال بعضهم: هو من حظه كالوحي. (٦)

و الصحيح عندنا هو (٧) ما ذكر في المتن (٨) لقوله تعالى: "فاعتبروا يا أولى

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب (٢١٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة محمد (۳۳).

<sup>(</sup>تعالى) زيادة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة آل عمران (۳۱).

<sup>(</sup>۱) و هم الأشعرية، و أكثر المعتزلة و المتكلمين، الا أن بعضهم قالوا: انه غير جائز عليه عقلا، و هو منقول عن أبي على الجبائي، و ابنه أبي هاشم.

و قال بعضهم: أنه جائز عليه عقلا، و لكنه لم يتعبد به شرعا كذا في كشف الأسرار على البزدوى. أنظر (٣/ ٢٠٥) و أيضا التبصرة (ص ٥٢١)، الاحكام للآمدى (٤/ ٢٢٢)، المستصفى (٢/ ٣٥٥)، التحرير مع التيسير (١٨٣/٤)، أصول السرخسي (٢/ ٩٠/١).

<sup>(</sup>۲) و هم عامة أهل الأصول، و هو منقول عن أبى يوسف من أصحاب الحنفية و هو مذهب مالك، و الشافعي، و عامة أهل الحديث.

و قال أكثر أصحاب الحنفية بأنه عليه السلام كان متعبدا بانتظار الرحى فى حادثة ليس فيها وحى، فان لم ينزل الوحى بعد الانتظار كان ذلك دلالة للإذن بالاجتهاد.

أنظر: كشف الأسرار (٢٠٥/٣، ٢٠٦)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (٢٠٩/٢)، الاحكام للآمدى (٢٩١/٢)، الاحكام للآمدى (٢٢٢/٤).

<sup>(</sup>۲) (هو) ساقطة من د.

<sup>(</sup>A) قال في المتن: و الصحيح عندنا أنه كان يعمل بالاجتهاد إذا انقطع طمعه عن الرحى فيما ابتلى بد. أنظر (ص ٦٧٠).

الأبصار"(١) و رسول الله صلى الله عليه و سلم(٢) أولى الناس بهذا الوصف. (٣) شريعة من قبلنا متصلة(٤) بسنة نبينا عليه السلام، (٥) و ذلك لأنها بلغت

(۱) سورة الحشر (۲).

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٠٦/٣)، أصول السخسى (٩٣/٢).

(۱) في الأصل، ب، د: متصل.

(°) إعلم أنه يجوز أن يتعبد الله تعالى نبيه عليه السلام بشريعة من قبله من الأنبياء، و يأمره باتباعها، و يجوز أن يتعبده بالنهى عن اتباعها، و ليس فى دين استبعاد و لا استنكار، و ان مصالح العباد قد تتفق و قد تختلف، فيجوز أن يكون الشىء مصلحة فى زمان النبى الأول دون الثانى، و يجوز عكسه، و يجوز أن يكون مصلحة فى زمان النبى الأول و الثانى، فيجوز أن تختلف يجوز أن يكون مصلحة فى زمان النبى الأول و الثانى، فيجوز أن تختلف الشرائع و تتفق الا أن العلماء اختلفوا فى وقوع التعبد بها فى موضعين:

أحدهما: أنه عليه السلام هل كان متعبدا بشرع أحد من الأنبياء قبل البعثة؟ فأبى بعضهم ذلك كأبى الحسين البصرى و جماعة من المتكلمين. و أثبته بعضهم مختلفين فيه أيضا، فقيل: كان متعبدا بشرع نرح، و قيل بشرع إبراهيم، و قيل بشرع موسى، و قيل بشرع عيسى، و قيل با ثبت أنه شرع. و توقف فيه بعضهم كالغزالى، و عبد الجبار و غيرهما.

و الثانى: أن النبى عليه السلام بعد البعثة و أمته هل كانوا متعبدين بشرع من تقدم و هى مسألة الكتاب.

فذهب كثير من أصحاب أبى حنفية و عامة أصحاب الشافعى و طائفة من المتكلمين إلى أنه عليه السلام كان متعبدا بشرائع من قبلنا من الأنبياء عليهم السلام، و ان كل شريعة ثبت لنبى فهى باقية فى حق من بعده إلى قيام الساعة

<sup>(</sup>۲) في د: عليه السلام.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> كذا قال فخر الإسلام فى أصوله. بيانه: هذه الآية أمرت بالاعتبار عاما لأولى الأبصار، إذ المراد من البصر البصيرة، و كان قوله "يأ أولى الأبصار" تعليل للاعتبار. أى اعتبروا يا أولى الأبصار لاتصافكم بالبصيرة، و النبى عليه السلام أعظم الناس بصيرة و أصفاهم سريرة، و أوصبهم اجتهادا، و أحسنهم استنباطا، فكان أولى بهذه الفضيلة و بالدخول تحت هذا الخطاب.

١٨٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

إلينا ببيانه عليه السلام.

و صورة المسألة ما ثبت بكتابنا (كما)(١) في قوله تعالى: "لها شرب و لكم

الا أن يقوم الدليل على الانتساخ فعلى هذا يلزمنا شريعة من قبلنا على أنه شريعة ذلك النبى الا أن يثبت نسخنا.

و ذهب أكثر المتكلمين و طائفة من الحنفية و الشافعية إلى أنه عليه السلام كان لم يكن متعبدا بشرائع من قبلنا، و ان شريعة كل نبى تنتهى بوفاته على ما ذكر صاحب الميزان، أو ببعث نبى آخر على ما ذكر شمس الأئمة، و يتجدد للثانى شريعة أخرى الا ما لا يتحمل التوقيت و الانتساخ، فعلى هذا لا يجوز العمل بها الا بما قام الدليل على بقائه ببيان الرسول المبعوث بعده.

و قال بعضهم: يلزمنا العمل بما نقل من شرائع من قبلنا فيما لم يثبت انتساخه على أذلك شريعة لنبينا، ولم يفصلوا بين ما يصير معلوما منها بنقل أهل الكتاب و برواية المسلمين عما فى أيديهم من الكتاب و بين ما لم يثبت من ذلك ببيان فى القرآن أو السنة.

و ذهب أكثر مشايخ الحنفية منهم أبو منصور، و القاضى أبو زيد و فخر الإسلام و شمس الأثمة الرسخسى و عامة المتأخرين إلى أن ما ثبت بكتاب الله تعالى انه كان من شريعة من قبلنا أو ببيان من رسول الله صلى الله عليه و سلم يلزمنا العمل به على أنه شريعة نبينا ما لم يظهر ناسخه، فأما ما علمم بنقل أهل الكتاب أو بفهم المسلمين من كتبهم فانه لا يجب اتباعه لقيام دليل موجب للعلم على أنهم حرفوا الكتب فلا يعتبر نقلهم في ذلك كما ذكره الشارح.

أنظر: كشف الأسرار على أصول البزدوى (٣/ ٢١٢، ٢١٣)، أصول السرخسى (٩٩/٢)، التقويم، لوحة (١٤٠/١)، ميزن الأصول (ص ٤٦٩)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٢٦٥)، التبيين (١/ ٧٢٥)، التحقيق لوحة (١٧٨/أ ـ ب)، التبصرة (ص ٢٨٥)، اللمع (ص ٣٣)، المنخول (ص ٢٣١)، الاحكام للآمدى (١٨٧/٤) و ما بعدها.

١١ ساقطة من الأصل، ب.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_مم

(شرب) (۱) يوم معلوم. "(۲) أو ثبت (۳) بقول رسولنا صلى الله عليه و سلم كما قال في صوم عاشوراء: "أنا أحق بإحياء سنة أخى موسى. "(۱) من غير إنكار، لا ما ثبت بقولهم لتحقق التهمة فيهم، و لا ما ثبت بالكتاب (الذي) (۱) في أيديهم لوقوع التحريف بالنص القاطع، و لا (ما) (۱) ثبت بقول من أسلم منهم، لأنه تلقى من كتابهم أو سمع من جماعتهم. (۷)

و اختلف فيه. قال بعضهم: يلزمنا. و قال بعضهم: لا يلزمنا و الصحيح عندنا ما ذكر في المتن، (^) و هو اختيار الشيخ الإمام أبي منصور (^) رحمه الله ( ``) لقوله تعالى: "قل صدق الله فاتبعوا ملة إبراهيم حنيفا . "(\') و هذا لأن

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الشعراء (۱۵۵).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (ثبت) ساقطة من ج.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم عن ابن عباس رضى الله عنه فى حديث طويل بلفظ: "نحن أولى بوسى منكم، فأمر بصومه."

و ابن ماجه عنه أيضا بلفظ: "نحن أحق بمرسى منكم، فصامه، و أمر بصيامه." أنظر: صحيح مسلم، كتاب الصيام، باب فضل صوم عاشوراء (9/8) (بشرح النووى)، سنن ابن ماجه، أبواب ما جاء فى الصيام، باب صيام يوم عاشوراء (9/8/8).

<sup>(</sup>o) ساقطة من الأصل.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>م) كذا في ميزان الأصول. أنظر (ص ٤٦٨، ٤٦٩).

<sup>(</sup>۱۸ قال في المتن: و القول الصحيح فيه أن ما قص الله تعالى و رسوله منها من غير انكار يلزمنا على أنه شريعة لرسولنا صلى الله عليه و سلم. أنظر ص ١٨٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: أبو.

<sup>(</sup>١٠٠) أنظر: ميزان الأصول (ص ٤٦٩).

<sup>(</sup>۱۱) سورة آل عمران (۹۵).

و قد ثبت بهذا النص أن هذه الشريعة ملة إبراهيم، و قد امتنع ثبوتها ملة له للحال، فثبت أنها ملته على معنى أنها كانت له فبقيت حقا كذلك، فصارت

7٨٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الرسالة سفارة العبد بين الله تعالى (١) و بين ذوى الألباب من عباده ليبين لهم (٢) ما قصرت عقولهم من مصالح العاجلة و الآجلة. فلو لزمنا شريعة من قبلنا لكان رسولنا رسول من قبلنا، لا رسول الله صلى الله عليه و سلم. فقلنا بأنه (٣) يلزمنا على أنه شريعة لرسولنا (٤). (٥)

فان قيل: قوله تعالى: "لكل جعلنا منكم شرعة و منهاجا" (١٦) يدل على أنه لا يلزمنا أصلا، و روى أنه عليه السلام رأى صحيفة فى يد عمر رضى الله عنه فسأل عنها فقال: هى التوراة، فغضب حتى احمرت وجنتاه و قال: أمتهوكون أنتم كما تهوكت اليهود والنصارى؟ والله لوكان موسى/حيا لما وسعه إلا اتباعى. "(١٥١/ب)

لرسول الله محمد صلى الله عليه و سلم كالمال الموروث، مضاف إلى الوارث للحال، و هو عين ما كان للميت لا ملك آخر، لكن الاضافة إلى المالك ينتهى بالموت إلى الوارث فكذلك اشريعة في حق الأنبياء عليهم السلام. كذا في التقويم أنظر لوحة (١٤٠/ب)، ١٤١/أ)، و أيضا أصول السرخسى (٢١٣/٣)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣/٢١٣)، المنار وكشف الأسرار عليه (٢/٢١٢)، المنار وكشف الأسرار عليه (٢/٢١٢)، المنار و

<sup>(</sup>۱۱) (تعالى) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (لهم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۳) (بانه) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج: رسولنا \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

<sup>(</sup>م) هذا وجه اختيار أبى منصور و من معه من المعقول كما فى ميزان الأصول. أنظر (ص ٤٧٠، ٤٧١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة المائدة (٤٨).

۷ رواه أحمد عن جابر بن عبد الله بلفظ: ان عمر بن الخطاب أتى النبى صلى الله عليه و عليه و سلم بكتاب أصابه من بعض أهل الكتب فقرأه النبى صلى الله عليه و سلم فغضب فقال: أمتهوكون فيها يا ابن الخطاب، و الذى نفسى بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية لا تسألوهم عن شىء فيخبروكم بحق فتكذبوا به أو بباطل فتصدقوا به و الذى نفسى بيده لو أن موسى صلى الله عليه و سلم كان

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا۸۷\_\_\_\_\_

قيل: نحن نعلم أنه ليس المراد المخالفة في المنهاج في الكل بل ذلك (١) مراد في البعض، وهو ما قام الدليل على انتساخه. وقد اندرج الجواب عن قصة عمر رضى الله عنه فيما ذكرنا آنفا (و الله الموفق (٢)). (٣)

حيا ما وسعه الا أن يتبعنى. أنظر مسند أحمد (٣٨٧/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: ذاك.

<sup>(</sup>۲) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۳) أنظر قصة عمر و ما ورد حولها من البيان. و التقويم لوحة (۱٤٠/ب)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳/ ۲۱۵)، أصول السرخسى (۲/۲/۱)، ميزان الأصول (ص ٤٧٥).

## و ما يقع به ختم السنة باب متابعة أصحاب رسول لله صلى الله عليه و سلم و رضى الله عنهم

قال أبو سعيد البردعى رحمه الله: تقليد الصحابى واجب يترك به القياس. لاحتمال السماع و التوقيف و لفضل إصابتهم فى نفس الرأى بمشاهدة أحوال التنزيل و معرفة أسبابه، و عند تعارض الرأيين إذا ظهر لأحدهما نوع ترجيح وجب الأخذ بذلك، و كذلك إذا وقع التعارض بين رأى الواحد منا و رأى الواحد منهم يجب تقديم رأيه لزيادة قوة فى رأيه.

و قال أبو الحسن الكرخي رحمه الله: لا يجوز تقليد الصحابي الا فيما لا يدرك بالقياس.

و قال الشافعي رحمه الله: لا يقلد أحد منهم.

و هذا الخلاف في كل ما ثبت عنهم من غير اختلاف بينهم و من غير أن يثبت أنه بلغ غير قائله فسكت مسلما له. و اما ان اختلفوا في شيء فان الحق لا يعدو أقاويلهم حتى لا يمكن لأحد أن يقول بالرأى قولا خارجا عن أقاويلهم، و لا يسقط البعض بالبعض بالتعارض، لأنه تعين وجه الرأى لما لم تجر المحاجة بينهم بالحديث المرفوع فحل محل القياس.

أما التابعي فان زاحمهم في الفتوى يجوز تقليده عند بعض مشائخنا خلافا للبعض.

# باب متابعة أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم (۱) (و رضى الله عنهم أجمعين) (۲) (التقليد) جعل ما دعى إليه قلادة في عنقه من غيبر دليل (۳) (لاحتمال

<sup>(</sup>۱) في د: عليه السلام.

<sup>(</sup>۲) صاقطة من الأصل، جه، و في ب: و رضى عنهم.

<sup>(</sup> $^{(7)}$  أنظر معنى التقليد لغة: لسان العرب ( $^{(8)}$   $^{(8)}$ ) ، مختار الصحاح ( $^{(9)}$ 

السماع) (أى) (١) من النبى عليه السلام (و لفضل (٢) اصابتهم فى نفس الرأى) لما لهم من زيادة الدرجة على ما قال عليه السلام: "خير الناس قرنى (٣) الذى (٤) أنا في هم. "(٥) الحديث و لأن لهم زيادة احتياط فى ضبط الأحاديث و البحث عن معانيها. و من كان بهذه المثابة يكون أوقف (٢) على ادراك (٧) الصواب فكان احتمال الخطأ فى اجتهاده أقل. (٨)

و قال الشارح في شرحه على المنار في معنى التقليد اصطلاحا:

ان التقليد عبارة عن اتباع الرجل غيره فيما سمعه منه على تقدير انه محق بلا نظر و تأمل في الدليل. كأنه جعل قوله قلادة في عنقه. أنظر كشف الأسرار على المنار (١٧٣، ١٧٣)، التمهيد في أصول الفقه (٤/ ٣٩٥)، الوصول إلى مسائل الأصول (٢/ ٤٠٣)، التعريفات (ص ٦٤).

- (١) ساقطة من الأصل.
- <sup>(۲)</sup> ني جـ: أستبدلت (لفضل) بـ(أفضل).
- (قرنى) بـ(القرن).
- (1) في ب: الذين، و قد ورد الحديث باللفظين: "الذي" و "الذين".
- (°) رواه البزاز عن عمر بن الخطاب بلفظ: خير الناس قرنى الذى أنا منهم. و أخرجه البخارى عنه أيضا فى مواضع بلفظ: خير الناس قرنى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجىء أقوام تسبق شهادة أحدهم يمينه، و يمينه شهادته.

أنظر: صحیح البخاری، کتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أصحاب النبی صلی الله علیه و سلم و رضی الله عنهم (۳/ ۱۳۳۵)، صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة رضی الله تعالی عنهم، باب فضل الصحابة ثم الذین یلونهم، ثم الذین یلونهم (۸۲/۱۳) (بشرح النووی)، مسند أحمد (۲۲۲۶)، ثم الزوائد (۲۲۲۲)، المستدرك (۱۱/۱۰)، سنن البیهقی (۱۲/۱۰)، مجمع الزوائد (۱۹/۱۰).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ني ج، د: أوفق. و ني ب: أقوى.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ب، ج، د: درك.

<sup>(^)</sup> أنظر: التبيين (١/ ٧٣٥)، أصول السرخسى (١٠٨/٢)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ٢٣٢).

. ٦٩-

و حاصل الكلام (۱) أن فتوى الصحابى يحتمل الرواية عمن ينزل (۲) عليه الرحى. فقد ظهر من عادتهم (۳) أن من كان عنده نص يفتى موافقة النص مطلقا من غير الرواية. (۱) و لا شك أن ما فيه احتمال السماع من صاحب الوحى مقدم على محض (۱) الرأى (۲) و لئن كان قوله صادرا عن الرأى (۷) فقد ذكرنا. (۸)

قوله (الا فيما لا يدرك بالقياس) كالمقدرات، (١) مثل أقل الحيض أنه ثلاثة أيام و أكثره عشرة أيام. (١٠) و كذا في شراء ما باع بأقل مما باع قبل نقد الثمن. فان علمائنا (١١) رحمهم الله أخذوا بقول عائشة رضى الله عنها فانها قالت لتلك المرأة: "أدركي زيد بن أرقم و قولي له: الله تعالى أبطل حجك و جهادك مع رسول

<sup>(</sup>۱) و قد ذكر السرخسى هذا الكلام كوجه ما ذهب إليه أبو سعيد البردعى و اختاره بقوله: "و هو الأصح". أنظر أصول السرخسى (١٠٨/٢).

<sup>(</sup>۲) فى الأصل، ب، جـ: نزل. و الذى أثبت من د. و هو مـوافق لما فى أصـول السرخسى.

<sup>(</sup>۳) في ب، د: ظهرت عادتهم. و الذي أثبته من الأصل، ج.. و هو موافق لما في أصول السرخسي.

و قال السرخسى: و قد ظهر من عادتهم أن من كان عنده نص فربا روى، و روبا أفتى على موافقة النص مطلقا من غير الرواية. أنظر الصفحة نفسها.

<sup>(°)</sup> في الأصل: مقدم.

<sup>(</sup>۱) فمن هذا الرجه تقديم قول الصحابة على الرأى بمنزلة تقديم خبر الواحد على القياس. كذا في أصول السرخسي، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>v) فرأيهم أقوى من رأى غيرهم \_ كذا فى أصول السرخسى \_ لأمور ذكرها الشارح فى الصفحة التى قبلها مستنيرا بما ورد فى أصول السرخسى.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> أنظر الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>۱)  $(1/\sqrt{1})$  لأن العقل لا اهتداء له فيها. كذا في التبيين ( $(1/\sqrt{1})$ ).

<sup>(</sup>۱۰) رواه الدارقطنى عن أنس أنه قال: أدنى الحيض ثلاثة و أقصاه عشرة أنظر كتاب الحيض (۲۰۹/۱)، سنن الدارمى، كتاب الصلاة و الطهارة، باب ما جاء في أكثر الحيض، نصب الراية (۱/۱۹۱).

<sup>(</sup>۱۱۱) في د: علماؤنا.

الله صلى الله عليه و سلم (۱) ان لم تتب. "(۲) لأنه لا مدخل للرأى فيه. فهذا لأنه لا وجه لهذا الا الحمل على التوقيف () (۳) و لأنه (٤) لا يخلوا اما أن قالته (ه) جزافا أو اجتهادا أو سماعا. و قد بطل القسمان الأولان، فتعين الثالث.

قوله (فسكت مسلما له) إذ لوسكت لكان اجماعا منهم، (١) و لو تحقق

أنظر: سنن الدارقطني، كتاب البيوع (٣/٣٥)، سنن البيهقي (٥/٣٣)، نصب الراية (١٥/٤، ١٦).

- - (1) ساقطة من الأصل، ب، ج.
- (٥) في الأصل، ب: قاله. و في ج: قال، و الذي أثبته من د.
- (۱) قال في التبيين: الخلاف في تقليد الصحابى فيما ثبت عنه، ولم يثبت خلاف غيره، أو سكوت غيره مسلما، فانه إذا ثبت الخلاف يرجح أحد القولين على الآخر، ولا يجب التقليد بالاتفاق، وإذا ثبت السكوت من غيره ينعقد الإجماع، فيجب التقليد بالإجماع.

صورة المسألة كما فى الميزان: أن الصحابى إذا ورد عنه قول فى حادثة لم يحتمل الاشتهار فيما بين الصحابة بأن كانت مما لاتعم به البلوى و الحاجة للكل، و لم يكن من باب ما يشتهر عادة ثم ظهر نقل هذا القول فى التابعين، و لم يرو عن غيره من الصحابة رضى الله عنهم خلاف ذلك، فأما إذا كان القول فى حادثة من حقها الاشتهار لا محالة و لا يحتمل الخفاء بأن كانت الحاجة و البلوى تعم العامة أو يشتهر مثلها فيما بين الخواص، و لم يظهر الخلاف من غيره فيه فهذا إجماع يجب العمل به.

و ذكر صاحب التحقيق صورة أخرى للمسألة.

<sup>(</sup>۱) في د: عليه السلام.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارقطن عن أبى إسحاق السبيعى عن امرأته بلفظ: انها دخلت على عائشة رضى الله عنها أم ولد زيد بن أرقم الأنصارى و امرأة أخرى. فقالت أم ولد زيد بن أرقم: يا أم المؤمنين انى بعت غلاما من زيد بن أرقم بثماغائة درهم نسيئة و انى ابتعته بستمائة درهم نقدا، فقالت لها عائشة: بئسما اشتريت، و بئسما شريت، ان جهاده مع رسول الله صلى الله عليه و سلم بطل الا أن يتوب. و أخرجه البيهقى عن أبى إسحاق بنحوه.

٩١- النتخب شرح للنتخب

الخلاف فيهم لكان (١) الحق في أقوالهم لا يعدوهم.

قوله (فحل محل القياس) و القياسان إذا تعارضا/يجب الترجيح (أ/١٥٢) و أن تعذر يجب العمل بأيهما شاء. (٢)

قوله (فان زاحمهم في الفتوى) (٣) كشريح (٤) و مسروق فان شريحا خالف عليا رضى الله عنه في قبول شهادة (٥) الابن للأب، (٢) و كذا مسروق خالف ابن عباس رضى الله عنه في النذر بذبح الولد فأوجب عليه شاة، و كان ابن عباس

أنظر: التبيين (٧٣٧/، ٧٣٨)، ميزان الأصول (ص ٤٨٢)، التحقيق لوحة ( ١٨٨/أ)، أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٣٤/٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب: فکان.

<sup>(</sup>۲) قال فى التحقيق: حل قول الصحابى محل القياس، فصار يعارض أقوالهم كتعارض وجوه القياس، و لا نسخ فى القياس، فكذا فى أقوالهم، بل يجب الترجيح ان أمكن، و الاعمل المجتهد بأيهما شاء بشهادة القلب.

أنظر: التحقيق لوحة (١٨١/ب)، و أيضا أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٢٤/٣)، أصول السرخسى (١١٢/، ١١٣)، المغنى في أصول الفقه (٢٧٠/٨)، التبيين (٢٩٩/١)، الوافي لوحة (٢٧٠/أ).

<sup>(</sup>۳) الما قيد المصنف بجزاحمة التابعى في الفترى، لأنه إذا لم يكن أهلا للفترى حين أدرك الصحابة لا يجرز تقليده بالاتفاق. كذا في التبيين (٢/١٤٧)، و انظر أيضا: أصول البزدرى مع كشف الأسرار (٣/٤٢٤، ٢٢٥)، أصول السرخسى (٢/٤٢١)، المغنى في أصول الفقيه (ص ٢٧٠، ٢٧١)، المنار مع كشف الأسرار (٢/١٧٠)، المتحرير مع التيسير (٣/١٣٥)، المرآة على المرقاة مع حاشية الازميري (٢/٢٥١).

<sup>(</sup>۱) هو شریح بن الحارث بن معاویة بن عامر، و هو من کبار التابعین، توفی سنة ۷۸هـ. أنظر: وفیات الأعیان (۱/ ۲۸۱)، الفتح المبین (۱/ ۸۵).

<sup>(</sup>٥) في د: أستبدلت (شهادة) بـ(فتوي).

<sup>(</sup>۱) أنظر: مجامع مسانيد الإمام الأعظم (٢/ ٢٧٦)، نيل الأوطار (٨/ ٣٣٠)، كتاب الآثار لمحمد بن الحسن (ص ١١٢).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ التحقيق

رضى الله عنه (١) يوجب عليه مائة من الإبل. <sup>(٢)</sup>

(۱) في ج: عنهما.

<sup>(</sup>۲) أنظر جامع مسانيد الإمام الأعظم (۲۹٤/۲)، كتاب الآثار (ص ۱۲۵)، سنن البيهقي (۲۰/۱۷، ۷۶)، تفسير القرطبي (۱۱۱/۱۵).

٦٩٤\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

### باب الإجماع

اختلف الناس فيمن ينعقد بهم الإجماع. وقال بعضهم: لا إجماع إلا للصحابة. وقال بعضهم: لا إجماع إلا للصحابة. وقال بعضهم: لا إجماع إلا لاهل المدينة. وقال بعضهم: لا إجماع إلا لعترة الرسول صلى الله عليه وسلم.

و الصحيح عندنا أن إجماع علماء كل عصر من أهل العدالة و الاجتهاد حجة. و لا عبرة بقلة العلماء و كثرتهم و لا بالثبات على ذلك حتى يموتوا و لا بمخالفة أهل الهوى فيما نسبوا به إلى الهوى و لا بمخالفة من لا رأى له فى الباب إلا فيما نسبوا به إلى الهوى و لا بمخالفة من لا رأى له فى الباب إلا فيما يستغنى عن الرأى.

ثم الإجماع على مراتب: فالأقوى إجماع الصحابة رضى الله عنهم نصا، لأنه لا خلاف فيه لأحد، ففيهم أهل المدينة و عترة رسول الله صلى الله عليه و سلم. ثم الذى ثبت بنص بعضهم و سكوت الباقين، لأن السكوت فى الدلالة على التقدير دون النص ثم إجماع من بعد الصحابة رضوان الله عليهم على حكم لم يظهر قول من سبقهم فيه مخالفا. ثم إجماعهم على قول من سبقهم مخالف.

فقد اختلفِ العلماء في هذا الفصل. قال بعضهم: هذا لا يكون إِجماعا لأن موت الخالف لا يبطل قوله.

و عندنا إجماع علماء كل عصر حجة فيما سبق فيه الخلاف من السلف و فيما لم يسبق، لكنه فيما لم يسبق فيه الخلاف بمنزلة المشهور من الحديث، و فيما سبق فيه الخلاف بمنزلة الصحيح من الأحاد. إذا نقل إلينا إجماع السلف بإجماع كل عصر على نقله كان في معنى نقل الحديث المتواتر، و إذا نقل إلينا بالإفراد كان كنقل السنة بالأحاد، و هو يقين بأصله لكنه لما انتقل إلينا بالأحاد أوجب العمل دون العلم، و كان مقدما على القياس. و الله أعلم و أحكم.

باب الإجماع المام المام المام الإجماع الإجماع العدد العالم التام. يقال: أجمع رأيه على كذا أى أثبت ذلك

<sup>(</sup>۱۱) (لغة) ساقطة من د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_

الشيء برأيه على سبيل الخزم. (١)

و فى (٢١) عرف الفقهاء: عبارة عن اجتماع آراء جميع أهل الإجماع على حكم من أمور الدين. (٣)

و أهل الإجماع، كل عاقل مسلم بالغ (عدل) (٤) مجتهد من أهل السنة و الجماعة.

<sup>(</sup>۱) و الاتفاق أيضا و منه قولهم: أجمع القوم على كذا، أى اتفقوا عليه. و الفرق بين المعنيين: أن الإجماع بالمعنى الأول يتصور من واحد و بالمعنى الثانى لا يتصور إلا من الإثنين فما فوقهما. كذا فى التحقيق لوحة (١٨٢/أ)، و انظر أيضا المصباح المنير (١/ ١٧١) القاموس المحيط (١٥/٣)، شرح الكوكب المنير (١/ ٢١٠)، إرشاد الفحول (ص ٧١)، كشف الأسرار على أصول البزدوى (٢٢٦/٣)، المرآة على المرقاة (٢/ ٢٥٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: استبدلت (الواو) بـ(الفاء).

<sup>(</sup>T) و قد نقل الشارح هذا التعريف من ميزان الأصول، إلا أنه ليس تمام ما ورد فيه، و تمامه كما في الميزان: هو اجتماع جميع آراء أهل الإجماع على حكم من أمور الدين، عقلى أو شرعى، وقت نزول الحادثة.

المور الدين، طبع الوسطى، وعلى المورد العادلة. أو يقال: اتفاق جميع أهل الإجماع. أنظر ميزان الأصول (ص ٤٩٠)، كشف الأسرار (٢٢٢، ٢٢٧)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٢٥٢/١)، المنار و كشف الأسرار عليه (٢/ ١٨٠)، نور الأنوار على المنار (٢٧٤/١)، التوضيح مع التلويح (٢٩٨/١)، التحرير مع التيسير (٣/ ٢٢٤) جمع الجوامع و شرح المحلى عليه (٢/ ٧٧١)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد عليه (٢٩/٢)، الاحكام للآمدي (١/ ٢٨٠)، إرشاد الفحول (ص ٧١)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٢١١)، المختصر في أصول الفقه (ص ٤٤)، التمهيد في أصول الفقه (ص ٢٢)، المستصفى أصول الفقه (ص ٢٢٢)، المستصفى عليه (٢/ ٢٧٣)، اللمع (ص ٧٢)، التعريفات (ص ١٠)، روضة الناظر (ص ٢٧)، التحقيق لوحة (١٨٢٨)، التبيين (٢/ ٧٤٣)، الوافي لوحة (١٨٢٨).

<sup>(</sup>ئ) ساقطة من الأصل، ب، د، و زدته من ج. و هذه الزيادة موافقة لما في الميزان حيث ذكر العدالة من الشروط المتفق عليها لوجود أهلية الإجماع. أنظر (ص ٤٩٠).

قوله (و لا بالثبات على ذلك حتى يموتوا) يعنى انقراض العصر (۱) ليس بشرط لانعقاد الإجماع عندنا. (۲) و قال بعضهم: شرط، (۳) حتى لو رجع واحد منهم قبل موت الباقين يخل له ذلك. و قيل: انه قول الشافعى رحمه الله (٤) (٥) و ذلك أن النبى عليه السلام جعل إجماع الأمة حجة. فقال: "لا تجتمع أمتى على الضلاة" (۲) و لم يشترط القلة و الكثرة و الثبات على ذلك.

<sup>(</sup>۱) الانقراض: الانقطاع، و انقراض العصر أى أهله، عبارة عن موت جميع من هو من أهل الاجتهاد فى وقت نزول الحادثة بعد اتفاقهم على حكم فيها. كذا فى كشف الأسرار (٢٤٣/٣).

و هو مذهب أكثر أصحاب الشافعي، و الأشاعرة، و المعتزلة. و قال ابن قدامة عن الإمام أحمد: "و قد أوماً إلى أن ذلك ليس بشرط... و هو قول الجمهور، و اختاره أبو الخطاب." أنظر: أصول البزدوي (٢٤٣/٣)، أصول السرخسي (٢١٥/١)، الاحكام للآمدي (٢٦٦/١)،التبصرة (ص ٣٧٥)، التمهيد في أصول الفقه (٣٤٦/٣)، روضة الناظر (ص ٣٧)، المنخول (ص ٣١٧)، المسودة (ص ٣٢٠)، المعتمد (٣٠٠).

<sup>(</sup>۳) و هو ظاهر كلام أحمد ـ كما فى التمهيد و الروضة ـ و ذهب إليه أكثر أصحابه، و اختاره ابن فورك و سليم الرازى. أنظر: التمهيد فى أصول الفقه (۳۲/۳)، روضة الناظر (ص ۷۳)، الأحكام للآمدى (۲/۳۱۳)، شرح الكوكب المنير (۲/۳۲۲)، فواتح الرحموت (۲/۲۲۲)، مختصر ابن الحاجب (۳۸/۲).

<sup>(</sup>رحمه الله) ساقطة من ب، ج. (رحمه الله)

<sup>(°)</sup> قاله بعض الحنفية كالسرخسى. و البزدوى و من تبعهما، و لم أجد له أصلا من كتب الشافعية. أنظر: أصول السرخسى (١/٣١٥)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٤٣/٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه عن أنس بن مالك يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: إن أمتى لا تجتمع على ضلالة، فإذا رأيتم اختلافا فعليكم بالسواد الأعظم.

و رواه الترمذی عن ابن عمر مرفوعاً، و أحمد عنِ أبى ذر.

أنظر: سنن ابن ماجه، كتاب الفتن باب السواد الأعظم (٣٦٧/٢).

سنن الترمذى، كتاب الفتن، باب ما جاء فى لزوم الجماعة (٦/ ٣٣٤) (بتعليق عزت عبيد الدعاس).

مسند أحمد (٥/ ١٤٥)، المستدرك (١/ ١١٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

وصاحب الهوى ليس من الأمة مطلقا (1) لأن الأمة نوعان: أمة اجابة (1) و أمة دعوة (1) فلا يكون داخلا تحت النص.

و الذي لا رأى له كالمجنون في حق هذا الحكم. (٧)

(۱) قال فخر الإسلام: صاحب الهوى المشهور به ليس من الأمة على الإطلاق. و قال شمس الأثمة السرخسى: أما أهل الهوى فمن يكفر في هواه فاسم الأمة لا يتناوله مطلقا، و لا هو مستحق للكرامة الثابتة للمؤمنين و من يضلل في هواه إذا كان يدعو الناس إلى ما يعتقده فهو يتعصب لذلك على وجه يخرج به إلى صفة السفه و المجنون فيكون متهما في أمر الدين لا معتبر بقوله في إجماع الأمة، و لهذا لم يعتبر خلاف الروافض في إمامة أبي بكر، و لا خلاف الخوارج في خلافة على.

فيما يضلل هو فيه لا معتبر بقوله، لأنه انما يضلل لمخالفته نصا موجبا للعلم، فكل قول كان بخلاف النص فهو باطل، و فيما سوى ذلك يعتبر قوله، و لا يثبت الإجماع مع مخالفته، لأنه من أهل الشهادة و لهذا كان مقبول الشهادة فى الأحكام.

فان كان لا يدعو الناس إلى هواه و لكنه مشهور به فقد قال بعض مشايخنا

مكذا. فأما إذا كان مظهرا لهواه فانه لا يعتد بقوله فى الإجماع، لأن المعنى الذى قبلت شهادته لا يوجد هنا، فإنها تقبل لانتفاء تهمة الكذب. اهد. أنظر: أصول البزدوى (٣٨/٣)، أصول السرخسى (١/ ٣١١). هذا جواب عما ذكروا أنه من الأمة بدليل قوله عليه السلام: ستفترق أمتى

ثم قال: و الأصح عندى أنه ان كان متهما بالهوى و لكنه غير مظهر له فالجواب

على ثلاث و سبعين فرقة، فيشترط وفاقه لثبوت الإجماع. كذا قال صاحب كشف الأسرار. أنظر (٣/ ٢٣٨).

- <sup>(٣)</sup> في جـ: دعوة.
- (4) و يقال أيضا: أمة المتابعة. كذا في كشف الأسرار (٣/ ٢٣٩).
  - في ج: إجابة، و في الأصل، ب: دعاة.
- <sup>(۱)</sup> قال في كشف الأسرار: انه \_ أي صاحب هوى \_ ليس من الأمة على الإطلاق، لأنه من أمة الدعوة كسائر الكفار، لا من أمة المتابعة. أنظر (٣/ ٢٣٩).
  - (٧) كذا قال شمس الأثمة السرخسي. أنظر أصول السرخسي (٣١٢/٢).

قسوله (ثم الذى ثبت بنص البعض و سكوت الباقسين) لأن فسيسه خلاف الشافعى (۱) (رحمه الله). (۲) و لا خلاف فى الأول (۳) (لأن موت المخالف لا يبطل قوله) و الإجماع الما لم يكن حجة حال حياته لمخالفته لقوله، (٤) لا لحياته. (٥) و قوله باق (٢) بعد وفاته. (٧) و الله أعلم. (٨)

أنظر: التحقيق لوحة (١٨٩/أ)، كشف الأسرار (٢٢٩/٣)، أصول السرخسى (٢٠٩/٣)، التحرير مع التيسير (٢٤٦/٣)، مسلم الثبوت (٢٣٢/٢) المستصفى (١٩١/١)، مختصر ابن الحاجب (٣٧/١)، الاحكام للآمدى (٢١/١١)، المسودة (ص ٣٣٥)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣٣٠)، المعتمد (٣٣٥/٢)، أرشاد العول (ص ٨٤)، المنخول (ص ٣١٨).

<sup>(</sup>۱) صورة المسألة: إذا نص بعض أهل الإجماع على حكم فى مسألة قبل استقرار المذاهب على حكم تلك المسألة، انتشر ذلك بين أهل العصر و مضت مدة التأمل فيه و لم يظهر له مخالف كان ذلك إجماعا عند جمهور العلماء و سمى إجماعا سكوتيا. و نقل عن الشافعي رحمه الله أنه ليس بإجماع و لا حجة، و هو مذهب عيسى بن أبان من الحنفية و أبى بكر الباقلاني من الأشعرية، و داود الظاهري، و بعض المعتزلة.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، و في ب: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) أي في إجماع الصحابة رضى الله عنهم نصا. أنظر المتن (ص ٨٠٧).

<sup>(1)</sup> في الأصل: قوله \_ بسقوط اللام في أولها \_.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> نی ب: بحیاته.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> (باق) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۷۱</sup> هذا ما احتج به من جعل عدم الاختلاف السابق شرطا لانعقاد الإجماع لأن الحجة اتفاق كل الأمة، ولم يحصل الاتفاق، لأن المخالف الأول من الأمة، ولم يخرج بموته عن الأمة، ولم يبطل قلوله به، إذ لو بطل لم تبق المذاهب بموت أصحابها كمذهب أبى حنيفة و الشافعى و غيرهما ولصار قول الباقين من الأمة فيما إذا اختلفوا فى حكم على قولين و مات أحد الفريقين إجماعا لكونهم كل الأمة فى هذا الوقت، وهو باطل، وإذا لم يحصل اتفاق كل الأمة لا يكون إجماعا. يوضحه: أن خلافه اعتبر لدليله، لا لعينه، لأن قول غير صاحب الشرع لا يعتبر إلا بالدليل، و دليل المخالف باق بعد موته فكان كبقاء نفسه مخالفا كذا فى التحقيق أنظر لوحة (١٩٨٧) \_ ب).

<sup>(</sup>م الله أعلم) ساقطة من ب، ج، د.

#### باب القياس

القياس يشتمل على بيان نفس القياس و شرطه و ركنه و حكمه و دفعه.

أما الأول فالقياس: هو التقدير لغة، يقال: قس النعل بالنعل، أي قدره به، و اجعله نظير الأخر.

و الفقهاء إذا أخذوا حكم الفرع من الأصل سموا ذلك قياسا لتقديرهم الفرع بالأصل في الحكم و العلة.

و أما شرطه: فان لا يكون الأصل مخصوصا بحكمه بنص أخر كقبول شهادة خزيمة وحده، كان حكما ثبت بالنص اختصاصه به كرامة له.

و أن لا يكون الأصل معدولا به عن القياس، كإِيجاب الطهارة بالقهقهة في الصلاة.

و ان يتعدى الحكم الشرعى الثابت بالنص بعينه إلى فرع هو نظيره و لا نص فيه. فلا يستقيم التعليل لإثبات اسم الخمر لسائر الأشربة، لأنه ليس بحكم شرعى، و لا لصحة ظهار الذمى لكونه تغييرا للحرمة المتناهية بالكفارة فى الأصل إلى إطلاقها بالفرع عن الغاية. و لا لتعدية الحكم من الناسى فى الفطر إلى المكره و الخاطئ، لأن عذرهما دون عذره فكان تعديته إلى ما ليس بنظيره، و لا لشرط الإيمان فى رقبة كفارة اليمين و الظهار و فى مصرف الصدقات، لأنه تعدية إلى ما فيه نص بتغييره.

و الشرط الرابع: أن يبقى حكم النص بعد التعليل على ما كان قبله، لأن تغيير حكم النص فى نفسه بالرأى باطل كما أبطلناه فى الفروع. و انما خصصنا القليل من قوله عليه السلام: "لا تبيعوا الطعام بالطعام إلا سواء بسواء" لأن استثناء حالة التساوى دل على عموم صدره فى الأحوال و لن يثبت اختلاف الأحوال إلا فى الكثير. فصار التغيير بالنص مصاحبا للتعليل لا به، و كذلك جواز دفع القيم فى باب الزكاة ثبت بالنص لا بالتعليل، لأن الأمر بإنجاز ما وعد للفقراء رزقا لهم مما أوجب لنفسه على الأغنياء و هو مال مسمى لا يحتمله مع اختلاف المواعيد يتضمن الاذن بالاستبدال فصار التغيير بالنص مجامعا للتعليل لا به، و انما التعليل لحكم شرعى، و

٧٠٠\_\_\_\_\_شرح للنتخب

هو صلاح المحل للصرف إلى الفقير بدوام يده عليه بعد الوقوع لله تعالى بابتداء اليد، و هو نظير ما قلنا ان الواجب إزالة النجاسة، و الماء ألة صالحة للإزالة و الواجب تعظيم الله تعالى بكل عضو، و التكبير كلمة صالحة لجعل فعل اللسان تعظيما. و الإفطار هو السبب، و الوقاع ألة صالحة للفطر، و بعد التعليل تبقى الصلاحية على ما كان قبله. و بهذا تبين أن اللام في قوله تعالى: "أنما الصدقات للفقراء" لام العاقبة، أي يصير لهم بعاقبته، أو لأنه أوجب الصرف إليهم بعد ما صار صدقة، و ذلك بعد الأداء إلى الله تعالى، فصاروا على هذا التحقيق مصارف باعتبار الحاجة. و هذه الأسماء أسباب الحاجة، و هم بجملتهم للزكاة بمنزلة الكعبة للصلاة، كلها قبلة للصلاة، وكل جزء منها قبلة.

## باب القياس

القياس فعل القائس. يقال: قاس ـ يقيس ـ قياسا ـ و (قايس يقايس) (۱) ـ مقاسدة. (۲)

و هو في اللغة عبارة عن التقدير. يقال: قاس الجراحة<sup>(٣)</sup> بالميل أي قدر <sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) أنظر: لسان العرب (٣٧٩٣)، مختار الصحاح (ص ٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) بكسر الجيم. أنظر: مختار الصحاح (ص ٩٨)، و في الأصل: الجارحة.

<sup>(1)</sup> ثم التقدير لما استدعى أمرين يضاف أحدهما إلى الآخر بالمساواة استعمل بمعنى المساواة أيضا، فقيل: قس النعل بالنعل، أي سرها بصاحبتها.

و صلة القياس فى اللغة هى "الباء"، الا أن كلمة "على" جعلت صلته فى الشرع، فقيل: قاس عليه، بتضمين معنى البناء ليدل على أن القياس الشرعى للبناء لا للإثبات ابتداء. كذا فى التحقيق أنظر لوحة (١٨٨/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٦٨/٣)، سيشير الشارح إلى هذا المعنى بعد بضعة أسط.

عمقها به. (۱) و قال الشاعر (۲):

خف یا کریم علی عرض یدنسه مقال کل سفیه لا یقاس بکا ان الزجاجة مهما کسرت سبکت و لم تکسر رددتم (۳) ثم ما سبکا (۱۵۲ و فی الشرع (۱۵۰ عن ابانة مثل (۱۵۲ حکم أحد المذکورین بمثل (۱۵۲ / بیارة عن ابانة مثل (۱۵۲ می علته فی الآخر. (۷)

خف بالحاق كريم على عرض يدنسه مقال كل سفيه لا يقاس بكا

.(11/)

و ذكر ابن أمير الحاج المصراع الأول كما فى الشرح. أنظر التقرير و التحبير ( ١١٧/٣)، و كذا فى الوافى لوحة (١٢٧/ب)، و فى الإبهاج (٣/٣).

- (°) و قد اختلفت عبارت الأصوليين في تحديد القياس و طالت مناقشتهم حوله. أنظر: ميزان الأصول (ص ٥٥٣)، التوضيح مع التلويح (١٩٧/٢)، كشف الأسرار على البزدوي (٢٩٨/٣)، المنار مع كشف الأسرار (٢١٩٦)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٢/ ٢٧٥)، التحرير مع التيسير (٣/ ٢٦٤)، التحقيق لوحة (١٩٨/أ)، الوافي لوحة (١٩٧/ب)، التبيين (١٩٨/٢)، البرهان لإمام الحرمين (٢/ ٧٤٥)، اللمع (ص ٩٦)، المستصفى (٢٢٨/٢)، المنخول ص (٣٢٣)، المنهاج مع شرح الاسنوي (٣/٣)، المعتمد (٢٧٧/٢)، جمع الاحكام للآمدي (٣/ ٢٦٢)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (٢٧٧/٢)، جمع الجوامع (٢٠٢/)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣٨٣)، إرشاد الفحول (ص ١٩٨٨).
  - (<sup>۲۱)</sup> (مثل) ساقطة من ج.
- (۱) هذا التعريف منقول عن الشيخ أبى منصور الماتريدى، و هو المعول عليه فى تحديد القياس كما قال عبد العزيز البخارى. أنظر التحقيق لوحة (١٨٩/أ)، كشف الأسرار (٣٦٨/٣)، و أيضا ميزان الأصول (ص ٥٥٤)، المرآة على

<sup>(</sup>١١) نقل الشارح هذا المعنى اللغوى من ميزان الأصول بحروفه. أنظر (ص ٥٥٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> لم أقف على قائله.

<sup>(</sup>r) في ب، ج: أستبدلت ((رددتم) بـ(در).

<sup>(</sup>نا الزجاجة مهما كسرت سبكت، و كم تكسر رددتم ثم ما سبكا) ساقطة من ج. و قد ذكر صاحب كشف الأسرار طرفا من هذا البيت كما يلى:

۷۰۲\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

و قيل لفظة "الابانة" () $^{(1)}$  و لم $^{(7)}$  يقل لفظة "الإثبات" و "التعدية" لأنه لا يصلح للإثبات $^{(7)}$  و $^{(2)}$  التعدية، و الانتقال عن الأوصاف محال. $^{(6)}$ 

و قيل: "مثل الحكم"، لأن عين الحكم من الحل و الحرمة و غير ذلك لا يثبت في الفرع، (٦) بل مثله. و كذلك عين العلة لا يكون في الفرع بل مثلها. (٧)

و قيل: "أحد المذكورين" لأن القياس يجرى بين العدمين، و لا يطلق اسم الأصل و الفرع على المعدوم. (٨)

و قد صرح الإزميرى بأن هذا التعريف أحسن التعاريف لسلامته عن الشبهات ثم قال: و الما الشبهة في أن "المذكورين" هل هو من الذكر \_ بالضم \_ بمعنى العلم، أو من الذكر \_ بالكسر \_ بمعنى الذكر باللسان.

قلت: لعله من الذكر \_ بالضم \_ بمعنى أحد المعلومين، إذ لا يلزم في القياس أن يكون الفرع و الأصل مذكورا باللسان. أنظر: حاشية الإزميرى على المرآة (٢٧٧/٢).

المرقاة (٢/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>۱۱) (و قیل) زیادة من ب.

<sup>(</sup>۱۱) (الواو) ساقطة من ب.

لأن القياس مظهر، لا مثبت، بل المثبت هو الله تعالى. أنظر كشف الأسرار (٣٦٨/٣)، التحقيق لوحة (١٨٩/ب)، التبيين (٧٦٨/٢)، الميزان (ص ٥٥٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب: أستبدلت (الواو) بـ(في).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر: الوافي لوحة (۱۲۷/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل، ب: الفروع.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی ب، د: مثله.

<sup>(^)</sup> و عبارة صاحب الميزان في إفادة المراد أوضع حيث قال: و الها ذكرنا "المذكورين" دون الشيئين" و دون "الأصل و الفرع" حتى يكون القياس شاملا للمعدوم و الموجود، لأن المعدوم يذكر و يسمى و إن لم يكن شيئا. أنظر (ص ٥٥٤).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_٧٠٣\_\_\_\_

و قول الناس: "تعدية الحكم المتحد من الأصل إلى الفرع بعلة متحدة فيهما." (١) فاسد (٢) من وجوه (٣) يعرف بالتأمل فيما ذكرنا آنفا.

واند حجة عند الفقها وخلاف الأصحاب الظواهر (1) لقوله تعالى: "فاعتبروا يا أولى الأبصار." (٥) و الاعتبار رد الشيء إلى نظيره (٢)

و القياس العقلى حجة و طريق لمعرفة العقليات عند عامة أهل القبلة و هو قول البراهمة من الفلاسفة المقرين بالصانع المنكرين للأنبياء عليهم السلام.

و قالت الملحدة، و الإمامية من الروافض، و المشبهة من الحنابلة و الحوارج إلا النجدات منهم: ان القياس ليس بحجة في العقليات الا أن المشبهة من الحنابلة قالوا في الفروع: ان القياس حجة لحاجة الناس إليه لحدوث الحوادث ساعة فساعة.

و أما القياس الشرعى: فقال أصحاب الظواهر مثل داود الاصفهانى و من تابعد، و قوم من المعتزلة مثل النظام، و القاشانى، و الشطوى انه ليس بحجة، و هو قول من نفى القياس العقلى من الملحدة و الإمامية و الخوارج سوى المشبهة، فانهم معنا فى القياس فى الفروع. اه

أنظر: ميزان الأصول (ص ٥٥٥) و ما بعدها، و أيضا كشف الأسرار (٢٧٠)، المنهاج مع شرح الاسنوى (٨/٣) و ما بعدها، التمهيد في أصول الفقه (٣/ ٣٦٥)، شرح تنقيح الفصول (ص ٣٨٥)، التبصرة (ص ٤١٦)، الاحكام لابن حزم (٧/ ١٣٥١) و ما بعدها، أصول السرخسي (١١٨/٢)، التبقويم لوحة (١١٨/٢)، روضة الناظر مع نزهة الخاطر (٢٣٤/٢)، التبيين (٢٨/٢).

<sup>(</sup>۱۱) (فيهما) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في جه: فاسدة.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في د: وجه.

<sup>(1)</sup> قال السمرقندى: القياس نوعان في الأصل: عقلى و شرعى.

<sup>(</sup>ه) سورة الحشر (Y).

<sup>(</sup>۲) ذكره عبد العزيز البخارى وقال: كذا حكى عن ثعلب. أنظر كشف الأسرار (۲/ ۲۷۱). وذكره صاحب التبيين أيضا وقال: كذا قاله ثعلب. أنظر (۲/ ۷۷۱).

و انه عين القياس. <sup>(١)</sup>

و قال عليه السلام: "الحمد لله الذي وفق رسول رسوله" حين قال (معاذ) (۲): اعمل بكتاب الله، ثم بسنة رسوله، ثم أجتهد برأيي. (۳) (۵) و هذا حديث معروف رواه السلف، و صححوه، و دونوه.

قوله ( (كقبول) (٥) شهادة (٦) خزيمة وحده ) عن خزيمة بن ثابت (٧) ( رضى الله عنه) (٨) قال: "كان رسول الله صلى الله عليه و سلم جعل شهادة خزيمة

أنظر: سنن أبى داود، كتاب الأقضية، باب اجتهاد الرأى فى القضاء (٤١٣، ٤١٢).

سنن الترمذى، كتاب الأحكام، باب ما جاء فى القضاء كيف يقضى (٨/٥) (بتعليق عزت عبيد الدعاس).

شرح ابن العربى على الترمذي (٦/ ٧٢).

سنن البيهقي (١٠/١٠)، نصب الراية (٦٣/٤).

(٥) ساقطة من الأصل، ب، د. و هذه الزيادة من ج. و هي موافقة لما في المتن.

(١) في الأصل، ب، ج: كشهادة.

أنظر: طبقات ابن سعد (٣٧٨/٤)، شذرات الذهب (١/ ٤٥)، الإصابة (١/ ١١٥).

<sup>(</sup>۱) في الأصل: القائس.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>(</sup>۳) في ب، ج، د: رأيي \_ بسقوط الباء في أولها \_.

<sup>(1)</sup> أخرج نحوه أبو داود، و الترمذى، البيه قى عن الحارث بن عمر، و قال الترمذى: هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه، و ليس اسناده عندى بمتصل. و قال الإمام ابن العربى المالكى: اختلف الناس فى هذا الحديث فمنهم من قال: انه لا يصح، و منهم من قال: هو صحيح، ثم قال: و الدين القول بصحته، فانه حديث مشهور.

<sup>(</sup>۷) هو خزيمة بن ثابت بن الفاكه بن ثعلب الأنصارى، صحابى جليل من أشراف أوس فى الجاهلية و الإسلام، و عاش إلى خلافة على بن أبى طالب رضى الله عند، و قتل فى واقعة صفين سنة ٣٧هـ.

<sup>(</sup>٨) ساقطة من الأصل، ج.

کشهادة رجلین" و قد ذکر فی مسند أبی حنیفة رحمه الله عن مکی بن إبراهیم (۱) عن أبی حنیفة عن حماد (۲) عن إبراهیم (۳) عن (أبی) (۱) عبد الله (۱) عن خزیمة بن ثابت الأنصاری ذی الشهادتین زعم أن رسول الله صلی الله علیه و سلم جعل شهادته شهادة رجلین. و قصته ما روی أن رسول الله صلی الله علیه و سلم اشتری بغلا من یهودی و لم ینقد الثمن، فباع الیهودی من غیره فقال المشتری من الیهودی اشتریته أولا، و قال رسول الله صلی الله علیه و سلم: لا بل اشتریته

<sup>(</sup>۱) هو مكى بن إبراهيم بن بشير بن فرقد التميمى البلخى، أبو السكن الحافظ، ثقة ثبت، من الطبقة التاسعة، روى عن أبى حنيفة و غيره و روى عنه البخارى. قال محمد بن على بن جعفر البلخى: سألته عن مولده، فقال سنة ١٢٦هـ. و قال البخارى: مات سنة ٢١٤هـ أو ٢١٥هـ.

و قال ابن سعد: مات سنة ٧١٥هـ. و فيها أرخه غير واحد.

أنظر: تقريب التهذيب (۲۷۳/۲)، تهذيب التهذيب (۲۹۳/۱۰ ـ ۲۹۵).

<sup>(</sup>۱) هو حماد بن أبى سليمان مسلم الأشعرى، مولاهم، أبو إسماعيل الكوفى فقيه صدوق، له أوهام، من الطبقة الخامسة، رمى بالإرجاء، و مات سنة ١٢٠هـ. كذا قال أبو بكر بن أبى شيبة، و قال غيره: سنة ١١٩هـ، و هو قول البخارى. أنظر: تهذيب التهذيب (١٩٧/١ ـ ١٦٨)، تقريب التهذيب (١٩٧/١).

<sup>(</sup>۳) هو إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود بن عمرو بن ربيعة بن ذهل النخعى، أبو عمران الكوفى الفقيد، ثقة، الا أنه يرسل كثيرا، من الطبقة الخامسة، مات سنة ٩٦، ـ . و هو ابن خمسين سنة أو نحوها.

أنظر: تهذيب التهذيب (١/٧٧/ \_ ١٧٩)، تقريب التهذيب (٤٦/١).

<sup>(</sup>۱) ساقطة من جميع النسخ، و قد صححته من مسند أبى حنيفة (ص ٦٧)، مجامع مسانيد الإمام الأعظم (٢/ ٢٧١).

<sup>(</sup>۵) هو أبو عبد الله الجدلى الكوفى، اسمه: عد بن عبد، و قيل: عبد الرحمن بن عبد، ثقة من كبار الطبقة الثالثة، روى عن خزيمة بن ثابت و سلمان الفارسى و معاوية، و أبى مسعود الأنصارى و سليمان بن صرد و عائشة و أم سلمة. و عنه أبو إسحاق السبيعى و إبراهيم النخعى.

أنظر: تهذيب التهذيب (١٤٨/١٢)، تقريب التهذيب (٢/ ٤٤٥).

۲۰۱ \_\_\_\_\_شرح للنتخب

أولا، فصدق النبى عليه السلام خزيمة، (١) فقال له النبى عليه السلام (٢): عاذا علمت أن شرائى أولا (٢) و لم تحضر معاقدتنا. فقال: أصدقك فى أخبار السماء، أفلا أصدقك فى هذا. فقال عليه السلام: "من شهد له خزيمة () (٤) فحسبه". (٥) وسماه ذا الشهادتين كرامة له. (٢)

و كذلك حذيفة (٧) رضى الله عنه كان مخصوصا بمعرفة المنافقين حتى يقال: انه صاحب سر/رسول الله صلى الله عليه و سلم. (١٥٣/أ)

قــولــه (و(٨) ان لا يــكــون الأصــل(١) مـعــدولا بــه عـــن

١) (فصدق النبي عليه السلام خزيمة) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب: صلى الله عليه و سلم.

<sup>(</sup>r) في الأصل، ب، ج: أول.

<sup>(</sup>دعده) زیادة من ج. (وحده)

انظر: مجامع مسانید الإمام الأعظم (۲/ ۲۷۱)، فتح الباری (۱۳۷/۱۰)، المستدرك (۱۷۷/۱، ۱۸)، مسند أحمد (۲۱۵/۵، ۲۱۲)، سنن البیهقی (۲۱۳/۷)، شرح مسند أبی حنیفة لعلی القاری (ص ۲۷، ۱۹، ۱۹).

<sup>(</sup>۱) هذا مثال الشرط الأول و هو: أن لا يكون الأصل مخصوصا بحكمه بنص آخر و قد خصت شهادة خزيمة رضى الله عنه بقول النبى عليه السلام المذكور فى الشرح عن قوله تعالى: "و استشهدوا شهيدين من رجالكم." سورة البقرة (۲۸۲). و انما خصت شهادته كرامة له فلا يقاس عليها غيرها لهذا المعنى لئلا يلزم إبطال الخصوصية الثابتة بالنص. أنظر: التقويم لوحة (١٥٤/ب)، أصول السرخسى (١٤٩/٣)، أصول البزدوى (٣٠١/٣)، التبيين (٢/٢٧٧)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٨٩).

<sup>(</sup>۷) هو حذيفة بن حسل بن جابر العبسى، و اليمان لقب حسل، صحابى جليل من الولاة الفاتحين، ولاه عمر رضى الله عنه على المدائن و كان صاحب سر رسول الله صلى الله عليه و سلم، و توفى سنة ٣٦هـ.

أنظر: المعارف (ص ١١٤)، الإصابة (١/٣٣٢)، تهذيب التهذيب (٣١٩/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>٨</sup> (الواو) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>١١) (الأصل) ساقطة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

القياس) (١) لأن القياس لما كان يأبى ثبوت الحكم في الأصل كيف يوجب

(۱) أى الشرط الثانى أن لا يثبت الحكم فى الأصل بخلاف القياس، لأن حكم الأصل إذا خالف القياس لا يمكن القياس لعدم إمكان الجمع بين الأصل و الفرع، كذا فى التبيين.

و مثال ذلك وجوب الطهارة بالقهقهة فى الصلاة، فانه حكم معدول به عن القياس بالنص فلم يكن قابلا للتعليل حتى لا يتعدى الحكم إلى صلاة الجنازة و سجدة التلاوة، لأن النص ورد فى صلاة مطلقة، و هى ما تشتمل على جميع أركان الصلاة. كذا قال السرخسى رحمه الله.

و قد نقل صاحب التحقيق عن بعض المحققين تفصيلا في هذا الشرط فقال: الخارج من القياس أربعة أوجه:

أحدها: ما استثنى و خصص عن قاعدة عامة، و لم يعقل فيه معنى التخصيص، فلا يقاس عليه غيره، كتخصيص خزيمة بقبول شهادته وحده.

و ثانيها: ما شرع ابتداء و لا يعقل معناه، فلا يقاس عليه غيره لتعذر العلة كأعداد الركعات، و نصب الزكاة، و مقادير الحدود و الكفارات و تسمية هذا القسم معدولا به عن القياس و خارجا عنه تجوز، لأنه لم يسبق له عموم قياس و لا استثنى حتى يسمى المستثنى خارجا عن القياس بعد دخوله فيه، بل معناه أنه ليس منقاسا لعدم تعقل علته.

و ثالثاه: القواعد المبتدأة العديمة النظير لا يقاس عليها غيرها مع أنها يعقل معناها لأنها لم يوجد لها نظير خارج ما تناوله النص و الإجماع، و تسميته خارجا عن القياس تجوز أيضا، و ذلك كرخص المسافر، و المسح على الخفين، فانا نعلم أن المسح على الخفين انما جوز لعسر النزع، و مسيس الحاجة إلى استصحابه، و لكن لا نقيس عليه العمامة و التفازين و ما لا يستر جميع القدم، لأنها لا تساوى الخف في الحاجة و عسر النزع و عموم الوقوع، فهذه الأقسام لا يجرى فيها القياس بالاتفاق.

الأقسام لا يجرى فيها القياس بالاتفاق. و رابعها: ما استثنى عن قاعدة سابقة تطرق إلى استثنائه معنى فيجوز أن يقاس عليه كل مسألة دارت بين المستثنى و المستبقى و شاركت المستثنى فى علة الاستثناء عند عامة الأصوليين خلافا للبعض ـ و هم بعض أصحاب أبى حنيفة رحمه الله كما صرح به صاحب التحقيق فى شرحه على أصول البزدوى ـ. فتبين بهذا أن المراد فى المعدول به عن القياس ههنا: ما لا يعقل معناه أصلا، و

ر ۲۰\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الحكم في الفرع. (١)

قوله (و ان يتعدى الحكم الشرعى  $(^{(1)},...$  إلى آخره) و هذا شرط واحد اسما أما فى الحقيقة شروط،  $(^{(0)})$  و ذلك لأن  $(^{(1)})$  شرط التعدية أن يكون  $(^{(0)})$  المعدى حكما شرعيا، و ان يكون حكم النص بعينه من غير تغير، و أن يكون إلى فرع هو نظيره.

يخالف القياس من كل وجه، فانه إذا كان موافقا له من وجه يجوز القياس عليه كالمستحسنات. اه.

أنظر: التحقيق لوحة (١٩٠/ب، ١٩١/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٠٤، ٣٠٤)، التبيين (٢/ ٧٧٧)، أصول السرخسى (٣٠٤)، أصول البزدوى (ص ٣٠٤)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميرى (٢/ ٢٨٤)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٩١)، كشف الأسرار على المنار (٢/ ٢٢٦).

<sup>(۱)</sup> في د: الفروع.

<sup>(۲)</sup> (الحكم الشرعي) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(۳)</sup> و هي خمسة كما في التبيين:

الأول: أن يكون حكم الأصل متعديا، و هو احتراز عن التعليل بالعلة القاصرة، و هو لا يجوز عند الحنفية.

و الثانى: أن يكون الحكم المتعدى شرعيا كما ذكره الشارح، و هو احتراز عن اللغوى، لأن اللغة لا تثبت بالقياس.

و الثالث: أن يكون الحكم المتعدى ثابتا بعينه من غير تغير بأن يكون حكم الفرع مثل حكم الأصل.

و الرابع: أن يكون الفرع نظير الأصل، لأن القياس هو المحاذاة و لا محاذاة بين الشيئين إذا لم يكونا نظيرين.

و الخامس: أن لا يكون في الفرع نص آخر، لأنه إذا كان فيه نص لا يصح إثبات الحكم فيه بالقياس.

أنظر: التبيين (٧/ ٧٧٨، ٧٧٩)، و أيضا التحقيق لوحة (١٩١/أ)، و ذكر الشارح هذه الشروط الخمسة في كشف الأسرار على المنار مفصلا أنظر (٢/ ٢٢٩ \_ ٢٣٨).

(<sup>1)</sup> في ب، ج، د: لأنه.

(٥) في د: (حكم) زيادة من د.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

(فلا يستقيم التعليل) (۱) بالعلة القاصرة لعدم التعدية، و لا (لإثبات اسم الخمر) بأن يقول غير الخمر من المسكرات (خمر) (۲) لأنه يخامر العقل كهى، لأنه ليس بحكم شرعى بل هذا إثبات الأسامى بالقياس، و ذا لا يجوز. (۳)

(ولا لصحة ظهار الذمى) (1) بأن يقول: صح طلاقه، في صح ظهاره كالمسلم (6) لأنه (تغيير (1) للحرمة المتناهية) أراد بها الحرمة (الثابتة بالظهار في الأصل أي المسلم إلى إطلاقها في الفرع أي الحرمة) (٧) في الذمي، و ذلك بأنه ليس بأهل (٨) للكفارة، لأن فيها معنى العبادة، و الذمي ليس من أهل العبادة و الحرمة كانت مقيدة في المسلم، و بالتعليل يصير مطلقة فلا يجوز. (٩)

(و لا لتعدية الحكم من الناسى فى الفطر) (١٠٠ بأن يقول الخصم: الناسى لما صار معذورا مع أنه عامد (١١١) فى نفس الفعل (١٢١) عالم به غير أنه جاهل بالصوم

<sup>(</sup>۱) التعليل في عرف الفقهاء: استنباط وصف من المنصوص عليه لتعدية حكمه إلى غيره. أنظر التبيين (٢/ ٧٨١).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) قال صاحب التبيين: هذا هو نتيجة الشرط الثانى، و هو أن يكون المتعدى شرعيا. أنظر (۲/ ۷۸۱).

انا هذا هو نتيجة الشرط الثالث، و هو كون حكم الأصل و الفرع مثلين. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) و إليه ذهب الشافعي رحمه الله. أنظر روضة الطالبين (٨/٢٦٢).

<sup>(</sup>٦) في د: يعتبر، و هو مخالف لما في المتن.

١١ ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في د: أهلا.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التحقيق لوحة (۱۹۱/ب، ۱۹۲/أ)، التبيين (۲/ ۷۸۱)، كشف الأسرار على المنار (۲۳۳/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۲۹٤)، بدائع الصنائع (۲۳۰/۳)، أصول السرخسى (۲۲۲/۲).

و هذا نتيجة الشرط الربع، و هو أن يكون الفرع نظير الأصل. أنظر التبيين (١٠٠) و هذا نتيجة الشرط الربع،

<sup>(</sup>۱۱) في ب، د: عامل.

<sup>(</sup>۱۲) في ب، د: العامل.

V1.

فلأن يكون الخاطئ معذوراً \_ و هو غير قاصد بنفس الفعل \_ أولى و أحرى. (١١)

و انا نقول بأن عذرهما دون عذره، لأن (عذر) (٢) الخاطئ لا ينفك عن تقصير حيث لم يبالغ و لم يحترز عن مواضع الشبهة، و لهذا تجب (عليه) (٣) الكفارة و الدية و الإثم.

و عذر المكره باعتبار صنع يضاف (٤) إلى العباد. (٥)

أما النسيان مضافع إلى من له الحق. و لهذا قيل: النسيان أمر جبل عليه الإنسان، فصار كالمريض و المقيد إذا/صليا قاعدين، ثم قدرا (١٥٣/ب) على القيام، فان الأول لا يقضى و الثاني يقضى. (١٦)

(و لا لشرط<sup>(۷)</sup> الإيمان في رقبة (كفارة) <sup>(۸)</sup> اليمين و الظهار و في مصرف الصدقات <sup>(۱)</sup>).

<sup>(</sup>١) أنظر مذهب الشافعي في هذه المسألة، روضة الطالبين (٣٧٧/٢).

<sup>&</sup>quot;الساقطة من جميع النسخ، و قد زدته من أصول السرخسى ـ لأن العبارة منقولة منه ـ تصحيحا للمعنى. أنظر (١٦٢/٢).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>ن) في ب، ج، د: مضاف.

<sup>(</sup>٥) فلا تجوز تعدية الحكم للتعليل إلى ما ليس بنظير له. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> أنظر المغنى فى أصول الفقه (ص ٢٩٥)، كشف الأسرار على المنار (ص ٢٣٤)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣/٣٢، ٣٢١).

<sup>(</sup>۷) في ب: أستبدلت (لشرط) بـ(يشترط)، و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>A) ساقطة من جميع النسخ، و قد صححته من المتن. أنظر (ص ٦٩٩).

<sup>(</sup>۱۱) في ب، ج، د: أستبدلت (رقبة كفارة اليمين و الظهار و في مصرف الدصقات) بـ (كذا).

<sup>(</sup>۱۰) و هذا هو نتيجة الشرط الخامس من الشروط الخمسة المشتمل عليها الشرط الثالث \_ و هو أن لا يكون في الفرع نص آخر \_ أنظر التبيين (٢/ ٧٨٤).

فالشافعى (رحمه الله) (۱) يقول فى كفارة اليمين و الظهار: إنه تحرير فى تكفير، (۲) فكان الإيمان من شرطه ككفارة (۳) القتل. (۱) قيل: هذه (۱) نكتة بلفظه، كذا سمعت من شيخى رحمه الله.

و فى مصرف<sup>(٢)</sup> الصدقات فهو يقول: الكافر ليس بأهل لما سوى الزكاة اعتبارا بها، <sup>(٧)</sup> فهو<sup>(٨)</sup> تغيير، لأن النص المطلق يقتضى (جواز)<sup>(٩)</sup> اعتاق الرقبة الكافرة فى كفارة اليمين و الظهار، و بالتعليل يصير مقيدا فهذا غلط من وجهين:

أحدهما: أنه جعل العلة معارضة للنص. (١٠)

و الثانى: أنه غير (١١) النص المطلق (و كذلك شرط الإيمان فى مصرف الصدقات تغيير، لأن النص المطلق) (١٢) و هو قوله تعالى: "لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم فى الدين" (١٣) الآية، يقتضى جواز المبرة، و بالتعليل يتغير

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، و في د: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۲) في ب، جـ: تكفيره \_ بزيادة الهاء في آخرها \_ و الذي أثبته موافق لما في كشف الأسرار على المنار. أنظر (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) في جه: مثل كفارة.

<sup>(</sup>١) أنظر: روضة الطالبين (٨/ ٢٨١).

<sup>(&</sup>lt;sup>ه)</sup> في الأصل، ب، ج: هذا.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في الأصل: تصرف.

<sup>(</sup>v) و إليه ذهب أبو يوسف رحمه الله في رواية عنه. أنظر الهداية مع شرح فتح القدير (٢/ ٢٦٦)، روضة الطالبين (٣٢٢/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> فی ب، ج، د: أستبدلت (فهو) بـ(و هذا).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١٠٠ في الأصل: النص \_ بسقطو اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>١١١) في الأصل: عين.

<sup>(</sup>١٢) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۳)</sup> سورة المتحنة (۸).

النص. (١

قوله (كما أبطلنا (ه) (٢) في الفروع) إشارة (٣) إلى ما سبق قبل هذا و هو ظهار الذمي و كفارة اليمين و الظهار و غيرهما (٤) و يحتمل أن يكون المراد منه النظائر المذكورة في النسخ المطولة كما قال الشافعي رحمه الله (٥) في حد القذف (٢) أنه محدود في جريمة فتقبل شهادته بعد التوبة (٧) كسائر الجرائم، (٨) و هذا تغيير، لأن النص يوجب أن يكون حكم القذف إبطال الشهادة حدا على سبيل التأبيد، و قد أبطله بجعل (٩) بعض الحد حدا لأن الوقت من الأبد بعضه، و أثبت الرد (١٠) بنفس القذف قياسا على سائر الجرائم دون مدة العجز، و هو تغيير، لأن النص شرط العجز، و هو قوله تعالى "ثم لم يأتوا بأربعة شهداء." (١١) و جعل الفسق مبطلا

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسى (٢/ ١٦٤، ١٦٥)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٣٠/٣)، المغنى في أصول الفقه، (ص ٢٩٦)، المنار مع كشف الأسرار (٢٣٨/٢)، التبيين (٢/ ٧٨٤)، التحقيق لوحة ١٩٣/أ)، التوضيح (٢/ ٢٩٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>٣)</sup> في الأصل: أشار.

انا في كل واحد منهما تغير حكم النص من توقيت إلى تأبيد و من إطلاق إلى تقييد، فلا يجوز. كذا في التبيين. أنظر (٢/ ٧٨٥).

<sup>(</sup>o) في ب، د: رضي الله عنه.

<sup>(</sup>ني حد القذف) ساقطة من جر، د. و في ب: في الحدود حد القذف.

<sup>(</sup>۲۲/۱۱) أنظر: المنهاج مع مغنى المحتاج (٤٣٨/٤)، روضة الطالبين (٢٤٧/١١، ٢٤٧، ٢٤٨). وضم ٣٨٣).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> مثل الزنا و الشرب باعتبار أنه محدود في كبيرة. كذا في كشف الأسرار على المنار (٢/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>١) في الأصل: فجعل، و في جـ: فقد جعل.

<sup>(</sup>۱۰) **في ج**: الزجر.

<sup>(</sup>١١) سورة النور (٤).

للشهادة، و هو تغيير لأن حكم الفسق بالنص المثبت دون الإبطال (١)، (١) و مثله (٣) كثير.

وقوله (٤) (و (٥) الها خصصنا القليل) جواب اشكال، و هو أن يقال: إنكم غيرتم حكم النص في قوله عليه السلام: "لا تبيعوا الطعام بالطعام" (١٠ لأنه عام/ يتناول القليل و الكثير، و قد خصصتم القليل بالتعليل، فيكون (١٥٤/أ) تغييرا.

فنقول: ما خصصنا بالتعليل، بل بدلالة النص، و هذا لأنه استثنى الحال، و هو حال المساواة، و استثناء الحال من العين باطل لعدم المجانسة بينهما، فثبت المستثنى منه على وفق المستثنى كما قال (٧) في الجامع (٨): ان كان في الدار إلا زيد فعبدى حر، ان المستثنى منه بنو آدم حتى لو كان في الدار صبى أو امرأة يحنث، ولو كان في الا حسار، كان يحنث، ولو كان في الاحسار، كان

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب: إبطال \_ بسقوط الألف و اللام في أولها \_.

<sup>&</sup>quot;عبارة الشارح في شرحه على المنار أوضح في هذه المسألة حيث قال: وكذا القول بسقوط شهادة الفاسق، و ولايته أصلا بالقياس على المحدود في القذف، أو على العبد أو على الصبى باطل، لأن حكم الشابت بالنص في نبأ الفاسق التثبت و التوقف بقوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبإ فتبينوا." سورة الحجرات (٦). أي فتوقفوا فيه و تطلبوا بيان الأمر فيه، و انكشاف الحقيقة دون الإبطال و مهما تعين جهة لا يبقى التوقف، فلم يبق حكم النص بعد التعليل على ما كان قبله. اه.

أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/ ٢٤٠).

<sup>&#</sup>x27; في ج: أستبدلت (و مثله) بـ(و هو).

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من د. (الواو)

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من جه، د، و ذلك مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۱) و قد سبق تخریجه، أنظر في ص ۱۰۲، و الهامش (۱).

أى محمد رحمه الله. أنظر كشف الأسرار (٣٣٤/٣).

<sup>(</sup>A) و هو الجامع الكبير.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ج، دوفيه.

المستثنى منه الحيوان حتى لو كان فيها حيوان آخر سوى الحمار يحنث، و ان كان فيها ثوب لا يحنث، و لو قال: الامتاع كان المستثنى منه كل شىء حتى يحنث بأى شىء يكون فى الدار مما هو مقصود بالإمساك فى الدور سوى الثوب. فعلم بهذا أن النص<sup>(۱)</sup> عام<sup>(۱)</sup> فى الأحوال و هى<sup>(۳)</sup> ثلاثة: حالة التساوى وحالة التفاضل و حالة المجازفة و الكيل<sup>(١)</sup> لا يتأتى إلا فى الكثير<sup>(٥)</sup> و إن كان يتأتى فى حالة المجازفة أن القليل. (١)

و اعلم أن المراد من قوله (فصار التغيير بالنص) دلالة النص، كذا ذكره فخر الإسلام في منتخب التقويم. (<sup>(A)</sup>

و قال صدر الشريعة: لا نسلم انه يعلم القليل و الكثير كما يقال: لا تقتل حيوانا إلا بالسكين فان معناه: لا تقتل حيوانا من شأنه أن يقتل بالسكين إلا بالسكين، فقتل حيوان لا يقتل بالسكين كالقمل و البرغوث لا يدخل تحت النهى. اه أنظر: التوضيح على التنقيح (٢/٥٣٠)، و أيضا المرآة على المرقاة (٢/٤٢٤).

- (۱) و المجازفة: أخذ الشيء بلا كيل و لا وزن. و بعبارة أخرى: هي عبارة عن عدم العلم بالمساواة كيلا. أنظر: أنيس الفقهاء (ص ٢٠٤) المصباح المنير (١٥٦/١)، المغرب (ص ٨٣)، كشف الأسرار على المنار (٢٤٣/٢).
- (۷) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳۳٤/۳) أصول السرخسى (۲۹۷)، المغنى في أصول الفقه (ص ۲۹۷)، فتح الغفار على المنار (۱۸/۳)، التبيين (۷۸/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: لنص.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ف*ي ج*: رعاية.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: أستبدلت (هي) بـ(علي).

اناً في جميع النسخ: الكل، و قد صححته من كشف الأسرار على المنار. أنظر (٢٤٣/٢).

اه الأن التساوى اله يعتبر بالكيل بالإجماع و بالنص، و التفاضل اله يكون عند وجود الفضل على أحد المتساويين كيلا. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(^)</sup> و كذا ذكره عبد العزيز البخارى في كشف الأسرار على أصول البزدرى، أنظر (٣/ ٣٣٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٥١٠

قوله (لأن الأمر بانجاز (۱) ... إلى آخره) (۱) أراد بالأمر أمر الزكاة (۳) و براما وعد للفقراء) ما ذكر في قوله تعالى: "و ما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها (۱) و الرزق كفاية الفقير عما أوجب لنفسه، (۱) فيه بيان أن الزكاة حق الله تعالى من مال مسمى كالشاة و الإبل و البقر و غير ذلك.

و<sup>(۱)</sup> قوله (لا يحتمله) (<sup>۷)</sup> ليس بخبر، (<sup>۸)</sup> انما الخبر قوله (يتضمن مع إختلاف المواعيد) لأن حوائج العباد مختلفة لاحتياج البعض إلى الطعام و البعض إلى اللباس، و غير ذلك. (<sup>۹)</sup>

قوله (يتضمن الاذن بالاستبدال) كرجل له على آخركر حنطة/و لآخر (١٥٤/ ب) على رب الدين عشرة دراهم، فأمر من له الحنطة لمن عليه الحنطة بقضاء حق صاحب العشرة من الحنطة، فأدى إلى صاحب العشرة عشرة دراهم برضاه و قبله،

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: أستبدلت (بانجاز) بـ(بكذا).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> (إلى آخره) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٣) و كذا قال في التبيين. أنظر (٢/ ٧٩٠).

انا سورة هود (٦). وكذا قال الشارح في كشف الأسرار على المنار (٢٤٣/٢)، و انظر أيضا التحقيق لوحة (١٩٥/أ).

<sup>&</sup>quot; قال فى التعريفات: الرزق: اسم لما يسوقه الله إلى الحيوان فيأكله، فيكون متناولا للحلال و الحرام. و عند المعتزلة: عبارة عن مملوك يأكله المالك، فعلى هذا لا يكون الحرام رزقا، أنظر (ص ١١٠)، و أيضا حاشية عزمى زادة على شرح ابن ملك (٢/ ٧٨١).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (الواو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>الهاء \_ في آخر "لا يحتمله") ساقطة من ب، ج، د و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>١٨) و انما هو صفة لما قبله، كذا قال صاحب التبيين. أنظر (٢/ ٧٩٠).

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢٤٤/٢)، التحقيق، لوحة (١٩٥/أ)، التبيين (٢/ ٧٩٠).

۲۱۲ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

يجوز و يسقط حق<sup>(۱)</sup> () (۲) صاحب الحنطة عن الحنطة. <sup>(۳)</sup> و المسألة في الطريقة البرهانية. <sup>(1)</sup>

(و انما التعليل) جواب اشكال و هو أن يقال: جواز (٥) الاستبدال متى ثبت بالنص، فما فائدة التعليل؟

فقال: نحن نعلل لحكم (١) شرعى، و هو كون الشاة صالحة للتسليم إلى الفقير، فان هذا حكم شرعى. و بيانه: أنه كما (٧) أخرج () (٨) المال إلى الله تعالى، على وجه الزكاة تمكن فيها نوع خبث عند ابتداء القبض الذى هو حق الله تعالى، لأن الزكاة انما وجبت بطريق التطهير. قال الله تعالى: "خذ من أموالهم صدقة تطهرهم و تزكيهم بها" (٩) و انما يكون مطهرا إذا زالت النجاسة عن هذا، و تمكن فى ذلك المال كما فى الماء إذا توضأ به إنسان تمكن (فيه) (١٠) النجاسة، و لهذا كان حراما فى الأمم الماضية فكان علامة قبول الصدقة ان تنزل من السماء نار فتحرقه، و لهذا حرم الشرع على بنى هاشم حيث قال: "يا معشر بنى هاشم. إن الله تعالى حرم عليكم غسالة الناس و أوساخهم. "(١١) و انما أبيح لهذه الأمة بعلة الحاجة كما تحل الميتة. و لهذا حرم على الأغنياء لانعدام الحاجة (٢١) و نحن نعلل حكم النص و

<sup>(</sup>۱۱) (حق) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۲) (عن) زیادة من ب، ج، د.

 <sup>(</sup>۳) وقد ذكر صاحب التحقيق أيضا هذا التقرير كما في الشرح. أنظر لوحة
 (١٩٥/ب)، و أيضا كشف الأسرار على المنار (٢٤٤/٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> ذكرته في قسم الدراسة في ص ٦٦.

<sup>(</sup>ه) في ب: جواب.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، د: بحكم، و الذي أثبته من ج، و هو موافق لما في المتن.

<sup>(</sup>v) في الأصل: أستبدلت (كما) بـ(حكم).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (آخر) زیادة من ج.

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة (۱۰۳).

<sup>(</sup>١٠) ساقطة من الأصل، ب، د.

سافطه من المصل، ب، د. (س ٤٦٣) الهامش (٧). وقد سبق تخريجه. أنظر (ص ٤٦٣) الهامش (٧).

<sup>(</sup>١٢) (كما تحل الميتة، و لهذا حرم على الأغنياء لانعدام الحاجة) ساقطة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

لهذا النص حكمان: وجوب الشاة و صلاحية الشاة (١) لكفاية (٢) حق الفقير فنقول: إنما صار صالحا للكفاية من حيث انها مال متقوم محترم، لأنه لو لم يكن متقوما لما صار صالحا، لأن الغرض دفع الحاجة، و لا تندفع الحاجة بغير المتقوم. و هذه الأوصاف موجودة في سائر الأموال، فجازت التعدية، أعنى تعدية الحكم الشرعى و هو الصلاحية الصرف إلى الفقير، لأن هذه (٣) الصلاحية لم تكن ثابتة قبل شريعتنا/و قد ( ١٥٥٨/أ) ثبت في شريعتنا كما قررنا، فعدينا هذا الحكم أي (١) صلاحية الصرف إلى الفقير مع بقاء الحكم الشرعى إلى سائر المحال. (٥)

قوله (بعد الوقوع لله تعالى بابتداء اليد) (١٦) إليه، لأن الصدقة تقع في كف الفقير. (٧) قال الله تعالى:

<sup>(</sup>۱۱) (الشاة) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> نی ب، جه: بکفافیة.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: هذا.

<sup>(1)</sup> في الأصل، ب، ج: إلى.

<sup>(\*)</sup> أنظر أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٣٨/٣)، أصول السرخسى (٢٩٨/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٩٨)، المنار مع كشف الأسرار (٢٤٥/٢)، التحقيق لوحة (١٩٥/ب، ١٩٩/أ)، التبيين (٢/ ٢٩١)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٥٣١، ٥٣٢)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٢/ ٢٩٤، ٢٩٥).

<sup>(</sup>۲) أى بابتداء يد الفقير، و به صرح شمس الأثمة السرخسى، و نقل عنه صاحب التبيين و غيره. أنظر: أصول السرخسى (١٦٨/٢)، التبيين ( ٢٩٢/٢)، كشف الأسرار على المنار (٢٤٦/٢)، و قال صدر الشريعة بعد تصريحه به: و هذه المسألة مع العبارة من مشكلات كتب أصحابنا في الأصول. أنظر التوضيح (٢/٢/٣٥، ٥٣٣).

<sup>(</sup>Y) أخرجه الهيثمى عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه موقوفا عليه بلفظ: ان الصدقة تقع في يد الله قبل أن تقع في يد السائل، ثم قرأ عبد الله: "و هو الذي يقبل التوبة عن عباده." سورة الشورى (٢٥).

ثم قال الهيشمى: رواه الطبراني في الكبير، و فيه عبد الله بن قتادة المحاربي، و لم يضعفه أحد، و بقية رجاله ثقات. اه (٣/ ١١١).

٧١٨\_\_\_\_\_\_\_\_\_

"و يأخذ الصدقات. "(١)

(و هو نظير ما قلنا: إن الواجب إزالة النجاسة) هذا من جملة الاشكال فى المسألة، (۲) و الشيخ رحمه الله يجيبه بهذا الطريق، و كذا ما بعده من المسائل، يعنى لا يجب عليه استعمال الماء بعينه كما قال الشافعى (رحمه الله)، (۳) بل الواجب عليه إزالة النجاسة، لأنه إذا ألقى الثوب النجس سقط عنه استعمال الماء، و لو (٤) كان واجبا بعينه (٥) لما سقط بدون العذر، و الماء آلة صالحة للإزالة، فلا يكون تغييرا. (٢)

و كذلك التكبير ليس بواجب بعينه (٧) كما يقول الخصم: إن الشرع عين التكبير لافتتاح الصلاة، (٨) و أنتم غيرتم بالتعليل، بل الواجب تعظيم الله تعالى (بكل عضو من البدن، و اللسان منه، فوجب فعلها، و التكبير آلة صالحة) (١) لجعل (١٠٠) فعل اللسان تعظيما، فلو عدينا إلى سائر ما يساوى (١١٠)

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة (۱۰٤).

<sup>(</sup>۲) أى التعليل بصلاح المحل فى الشاة و غيرها نظير التعليل بعلة القالعية فى الماء. أنظر التبيين (٧٩٣/٢).

<sup>(</sup>٣) قال في روضة الطالبين: و غير الماء من المائعات كالماء. أنظر (٣٣/١).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> (لو) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب، ج، د: لعينه.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدرى مع كشف الأسرار (٣٤٢/٣)، أصول السرخسى (٢١٠/٢)، التحقيق لوحة (١٩٩٨أ ـ ب)، التبيين (٧٩٣/٢)، كشف الأسرار على المنار (٢٤٧/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ج: لعينه.

<sup>(</sup>٨) و به قال الشافعي رحمه الله أنظر روضة الطالبين (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۰۰ في الأصل، ب، د: بجعل، و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>۱۱) في جـ: سوي.

التكبير في الثناد لا يصير تغييرا. (١)

قوله (و بهذا (۲) تبین) متصل بقوله (بعد الوقوع لله تعالی بابتداء الید) بعنی لما ثبت أن الواجب حق الله تعالی کان اللام فی قوله تعالی (۲): "للفقراء" (٤) لام العاقبة کما فی قوله تعالی: "فالتقطه آل فرعون لیکون لهم عدوا و حزنا" (۵) و معلوم أنهم انها التقطوه لیکون لهم إبنا، لا لیکون لهم عدوا و حزنا، و کما فی قه له (۱):

## "لدوا للموت و ابنوا للخراب

فكلكم يصير إلى التراب(١)

(۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳٤١/۳)، أصول السرخسى (۲۹/۳)، المغنى في أصول الفقه (ص ۲۹۸)، كشف الأسرار على المنار (۲۲۲۲، ۲٤۷)، التحقيق لوحة (۲۹۲/ب)، التبيين (۲۹۳/۲)، الترضيح (۲۲۲/۳).

- <sup>(۲)</sup> في د: فبهذا.
- (٣) (تعالى) ساقطة من ب، ج.
  - <sup>(۱)</sup> سورة التوبة (٦٠).
  - <sup>(ه)</sup> سورة القصص (۸).
- <sup>(۱)</sup> في ج: أستبدلت (قوله) بـ(قولهم).
- <sup>۷)</sup> و قد أورد العجلونى قوله: "لدوا للموت و ابنوا للخراب" فقال رواه البيهقى فى الشعب عن أبى هريرة و الزبير مرفوعا بلفظ: ان ملكا بباب من أبواب السماء فذكر حديثا، و فيه: و ان ملكا بباب آخر يقول: يا أيها الناس هلموا إلى ربكم، فان ما قل و كفى خير مما كثر و ألهى، و ان ملكا بباب آخر ينادى: يا بنى آدم لدوا للموت و ابنوا للخراب، و رواه أحمد و النسائى فى الكبير بدون الشاهد منه و صححه ابن حبان.

و أخرج الثعلبى فى تفسيره بإسناد واه جدا عن كعب الأحبار قال: صاح ورشان عند سليمان بن داود، فقال: أتدرون ما يقول هذا؟ قالوا: الله و رسوله أعلم. قال: يقول: لدوا للموت و ابنوا للخراب.

و أخرج أحمد فى الزهد عن عبد الواحد بن زياد أنه قال: قال عيسى ابن مريم: يا بنى آدم لدوا للموت و ابنوا للخراب، تفنى نفوسكم و تبلى دياركم.

و أنشد البيهقى بسنده إلى ثابت البربرى من أبيات له:

و معلوم أن البناء لا يكون للخراب، و الها يكون للسكنى، و الها حمل اللام على العاقبة، لأن ظاهر النص يقتضى أن تكون الزكاة حق الفقراء و قد قررنا بأنها حق الله تعالى، فدعتنا الضرورة إلى/حملها على العاقبة مع انها غير موضوعة للعاقبة، أو لأنه أوجب الصرف إليهم ( ١٥٥/ب)

هذا لبيان أن اللام باقية على موضوعها، و أن النص يقتضى أن تكون الصدقات حق الفقراء، و عندنا كذلك، لأنه الها يصير صدقة بعد الأداء إلى الله تعالى.

قوله (فصاروا على هذا التحقيق مصارف) لما بينًا أنه لاحق للفقراء في الزكاة ابتداء، و الما الفقراء مصارف (باعتبار الحاجة) و الحاجة شيء واحد لكن أسبابها مختلفة، فصارت الأصناف السبعة كشيء واحد باعتبار الحاجة، و الصنف منهم بمنزلة البعض من الجملة كجزء من الكعبة، و استقبال جزء من الكعبة جائز

كما لخراب الدور تبنى

و للموت تغذو الوالدات سخالها

المساكن

و لغيره:

له ملك ينادى كل يوم لدوا للموت و ابنوا للخراب اهـ

و قال عب دالرحمن البرقوقى فى شرح ديوان المتنبى: هذا المصراع من أبيات نسبت إلى سيدنا على بن أبى طالب رضى الله عنه، ثم ذكر الأبيات و فى آخرها:

له ملك ينادى كل يوم لدوا للموت و ابنوا للخراب.

و نقل عن البغدادى أنه قال: و رأيت أيضا فى جمهرة أشعار العرب لمحمد بن أبى الخطاب: قد روى أن بعض الملائكة قال:

لدوا للموت و ابنوا للخراب فكلكم يصير إلى ذهاب اهـ.

و هذا البيت مطلع قصيدة لأبي العتاهية في الزهد أيضا.

أنظر: كشف الخفاء (۱۸۳/۲، ۱۸۵)، أبو العتاهية أشعاره و أخباره تحقيق: د. شكرى فيصل، مطبعة جامعة دمشق، ۱۹۳۵م (ص ۳۳)، شرح ديوان المتنبى (ك٤٤٦/٤)، (٣٤/٢).

كاستقبال كلها. فكذا ههنا. (١١) فالحاصل أن الاشكال يرد في مواضع:

منها: ان نص(٢) الربا يعم القليل و الكثير، وقد خصصتم القليل ىالتعلىا.. <sup>(٣)</sup>

و النص أوجب الشاة في الزكاة (٤) بصورتها و معناها، فأبطلتم الحق عن صورتها بالتعليل. (٥)

و أوجب النص الزكاة (٦) للأصناف المشهورة (٧) ( ) (<sup>(A)</sup> بقوله (٩) تعالى: "إنما الصدقات للفقراء" (١٠) الآية، (١١) وقد أبطلتموه بجواز الصرف إلى صنف واحد بطريق التعليل. (١٢)

و أوجب الشرع التكبير لافتتاح الصلاة. (<sup>۱۳)</sup>

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٣/ ٣٣٩، ٣٤٠)، أصول السرخسي (٢/ ١٦٩)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٩٩، ٣٠٠)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٥٣١ \_ ٥٣٤)، كـشف الأسرار على المنار (٢/ ٢٤٥، ٢٤٦، المرآة على المقاة (٢/ ١٩٥، ٢٩٦).

في جه: أستبدلت (نص) بـ (بعض).

أنظر (ص ٧١٣) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) (ني الزكاة) ساقطة من ج.

أنظر (ص ٧١٦) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٦) في جـ: للزكاة \_ بزيادة اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>Y) في ج: الشهير.

<sup>(</sup>المسمين) زيادة من د.

ني ب، د: لقوله.

سورة التوبة (٦٠).

<sup>(</sup>١١١) (الآية) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۱۲) أنظر (ص ۷۲۰).

<sup>(</sup>۱۳) أنظر (ص ۷۱۸).

و أما ركنه فما جعل علما على حكم النص مما اشتمل عليه النص، و جعل لفرع نظيرا له في حكمه بوجوده فيه، و هو الوصف الصالح المعدل بظهور أثره في جنس الحكم المعلل به و نعنى بصلاح الوصف ملائمته، و هو أن يكون على موافقة العلل المنقولة عن رسول الله صلى الله عليه و سلم و عن السلف كقولنا في الثيب الصغيرة انها تزوج كرها لأنها صغيرة فأشبهت البكر، و هذا تعليل بوصف ملائم، لأن الصغر مؤثر في إثبات ولاية المناكح لما يتصل به من العجز تأثير الطواف لما يتصل به من العجز تأثير الطواف لما يتصل به من الضرورة في الحكم المعلل به في قوله عليه السلام: "الهرة ليست بنجسة انما هي من الطوافين و الطوافات عليكم."

و عين الماء للغسل. (١)

و الوقاع للكفارة، (٢) و أنتم أبطلتم هذا الواجب (٣) بالتعليل فأجاب عن الكل بهذا الطريق.

(ركن القياس ما جعل علما) (١٤) إلى آخره. ركن الشيء ما يقوم به

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر (ص ۷۱۸).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> و لم یذکر الشارح فی تقریر مسألة الوقاع شیئا، و کذلك فی شرحه علی المنار، و إذا أردنا أن نلخص ما ورد فیه نقول:

ان الكفارة متعلقة بالإفطار الذى هو السبب الموجب، لأنه هو الجناية على الصوم و لهذا أضيفت إليه فقيل: كفارة الفطر، و الجماع آلة صالحة للفطر، و كما أن الجماع آلة صالحة عدينا هذا الحكم إلى الأكل و الشرب يبقى الجماع آلة صالحة كما كانت من غير تغيير فثبت انا لم نغير شيئا من احكام النصوص. كذا في التحقيق لوحة (١٩٧/أ)، المغنى في أصول الفقه (ص ٢٩٨/).

<sup>(</sup>r) في الأصل: الجواب.

<sup>(</sup>۱) قاله فخر الإسلام و شمس الأثمة السرخسى و من تبعهما. أنظر: أصول البزدوى (۳۰۰). أصول السرخسى (۲۷٤/۳)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳۰۰).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

و لا يصح العمل بالوصف قبل الملائمة، لأنه أمر شرعى و إذا ثبتت الملائمة لم يجب العمل به قبل العدالة عندنا و هو الأثرر، لأنه يحتمل الرد مع قيام الملائمة، فتتعرف صحته بظهور أثره في موضع من المواضع كأثر الصغر في ولاية المال، و هو نظير صدق الشاهد يتعرف بظهور أثر دينه في منعه عن تعاطى محظور دينه.

و لما صارت العلة عندنا علة بأثرها قدمنا على القياس الاستحسان الذى هو القياس الخفى إذا قوى أثره و قدمنا القياس لصحة أثره الباطن على الاستحسان الذى ظهر أثره و خفى فساده، لأن العبرة لقوة الأثر و صحته دون الظهور.

و بيان الثاني فيمن تلا أية السجدة في صلاته أنه يركع بها قياسا، لأن النص قد ورد به. قال الله تعالى "و خرّ راكعا" و في الاستحسان لا يجزيه، لأن الشرع أمرنا بالسجود، و الركوع خلافه كسجود الصلاة، فهذا أثر ظاهر.

فأما وجه القياس فمجاز محض، لكن القياس أولى بأثره الباطن. بيانه: ان السجود عند التلاوة لم يشرع قربة مقصودة حتى لا يلزم بالنذر، و انما المقصود مجرد ما يصلح تواضعا، و الركوع في الصلاة يعمل هذا العمل بخلاف السجود في الصلاة، و الركوع في غيرها، فصار الأثر الخفي مع الفساد الظاهر أولى من الأثر الظاهر مع الفساد الخفي و هذا قسم عز وجوده. و أما القسم الأول فأكثر من أن يحصى.

ثم المستحسن بالقياس الخفى يصح تعديته بخلاف المستحسن بالأثر أو الإجماع أو الضرورة كالسلم والاستصناع و تطهير الحياض و الأبار و الأوانى. ألا ترى أن الاختلاف في الثمن قبل قبض المبيع لا يوجب يمين البائع قياس، لأنه هو المدعى، و يوجبه استحسانا لأنه ينكر تسليم المبيع بما ادعاه المشترى ثمنا. و هذا حكم تعدى إلى الوارثين و الإجارة، فأما بعد القبض فلم يجب به يمين البائع إلا بالأثر بخلاف القياس عند أبى حنيفة و أبى يوسف رحمهما الله فلم تصح تعديته.

٧٢٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

ثم الاستحسان ليس من باب خصوص العلل، لأن الوصف لم يجعل علة فى مقابلة النص و الإجماع و الضرورة، لأن فى الضرورة إجماعا، و الإجماع مثل الكتاب و السنة، و كذا إذا عارضه استحسان أوجب عدمه فصار عدم الحكم لعدم العلة لا لمانع مع قيام العلة. و كذلك نقول فى سائر العلل المؤثرة.

و بيان ذلك في قولنا في الصافم إذا صب الماء في حلقه أنه يفسد صومه لفوات ركن الصوم و لزم عليه الناسي، فمن أجاز خصوص العلل قال: امتنع حكم هذا التعليل ثم لمانع و هو الأثر. و قلنا نحن: انعدم الحكم لعدم هذه العلة لأن فعل الناسي منسوب إلى صاحب الشرع فسقط عنه معنى الجناية فصار الفعل عفوا فبقى الصوم لبقاء ركنه، لا لمانع مع فوات ركنه، فالذي جعل عندهم دليل الخصوص جعلناه: دليل العدم. و هذا أصل هذا الفصل، فاحفظه، واحكمه ففيه فقه كثير، و مخلص كبير.

و انما قيد بكونه "علما"، لأن العلم ما يعلم به ذلك (الشيء) (٣) و لا يشبت به، و الحكم في المنصوص ثابت بالنص (٤) دون العلة. (٥)

ذلك الشيء. <sup>(١)</sup> و القياس الها يقوم بهذا الوصف. <sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) هذا عند الفقهاء، و أما في اللغة: فركن الشيء جانبه الأقوى كذا في التحقيق. أنظر لوحة (۱۹۸۸).

۲) و هذا الوصف بمنزلة القيام و الركوع و السجود للصلاة، و لما لم يكن للقياس وجود الا بالمعنى الذى هو مناط الحكم كان ذلك المعنى ركنا فيه. أنظر المصدر نفسه. هذا و قد نقل الشارح من قوله (ركن الشيء) إلى قوله (بهذا الوصف) من أصول السرخسي نصا. أنظر (١٧٤/٢).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل، ب، د، وقد أثبته من ج.

<sup>(1)</sup> وفى الفرع ثابت بالعلة، وبدقال فخر الإسلام، وشمس الأثمة السرخسى و أبو زيد الدبوسى و مشايخ العراق، و ذهب مشايخ سمرقند و جمهور الأصوليين إلى أن الحكم ثابت بالعلة فى الأصل و فى الفرع. أنظر التحرير مع التيسير (٢٧٦/٣)، فتح الغفار (١٩/٣).

<sup>(</sup>بالنص) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) لأن العلل أمارات على الأحكام في الحقيقة، لا موجبات ـ لأن الموجب في الحقيقة هو الله

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_٧٢٥\_\_\_\_\_\_

قوله (فاشتبهت البكر) أى البكر الصغيرة (لما يتصل به من الضرورة) أى الطوف<sup>(۱)</sup> من أسباب الضرورة، <sup>(۲)</sup> و الضرورة من أسباب التخفيف<sup>(۳)</sup> قال الله تعالى: "فمن اضطر فى مخمصة غير متجانف لاثم <sup>(1)(ه)</sup>..." و قال تعالى: "و قد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه. <sup>(۱)(۱)(۱)</sup>

قوله (لأنه)  $^{(\Lambda)}$  أمر شرعى) أى القياس حجة من حجج الشرع،  $^{(\Lambda)}$  فلا يتعرف إلا من الشرع/و الها يتعرف منه إذا كان بينه و بين العلل المنقولة (101,101) من السلف موافقة، و الها يعرف ذلك  $()^{(\Lambda)}$  بتعليلات النبى عليه السلام و تعليلات

تعالى \_ فكان ذلك المعنى معرفا لحكم الشرع فى المحل، و هو معنى العلم. أنظر التحقيق لوحة (١٩٧/ب)، التبيين (٢٩٧/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٢٤٨/٢، ٢٤٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: الطواف.

<sup>(</sup>۱) أى الصغر له أثر فى ثبوت ولاية النكاح لأنه مورث للعجز و للعجز أثر فى إثبات الولاية كما فى مال الصغير، فيكون الصغر مؤثراً فى ولاية الانكاح، و هذا كتعليل الرسول عليه السلام فى إسقاط نجاسة سؤر الهرة بالطواف، فان الطواف مؤثر للحرج و الضرورة، و للضرورة أثر فى التخفيف، فيكون طواف الهرة مؤثراً فى إسقاط نجاسة سؤرها. كذا فى التبيين أنظر (۲/٥٠٨)، و أيضا التحقيق لوحة (٢/٥/٠٠)، كشف الأسرار على المنار (۲٥٣/٢ ـ ٢٥٣).

<sup>(</sup>r) في الأصل، د: التحقيق.

<sup>(</sup>٤) في د: للإثم.

<sup>(°)</sup> سورة المائدة (٣). كذا قال فخر الإسلام، أنظر أصول البزدوى (٣/ ٣٥٩).

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> في الأصل: عليه.

<sup>(</sup>V) سورة الأنعام (١١٩).

<sup>&</sup>quot; ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> في ج: أستبدلت (الشرع) بـ(الله).

<sup>(</sup>موافقة) زيادة من ب، د.

٧٢٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الصحابة و التابعين، (١) كما روى أن رسول الله صلى الله عليه و سلم (١) قال لعمر (رضى الله عنه) (٣) و قد سأله عن القبلة للصائم، فقال: أرأيت لو تمضمضت باء ثم مججته أكان يضرك؟ (٤) تعليل بمعنى مؤثر و هو أن الفطر نقيض الصوم، (٥) و الصوم كف عن شهوة البطن و الفرج، (٢) و ليس فى القبلة قضاؤها لا صورة و لا

هذا هو صلاح الوصف، و يعني به الحنفية ملائمته، و هو \_ أي صلاح الوصف \_ دلالة كون الوصف علة، و لا يجوز العمل بالوصف قبل الملائمة و إذا ثبتت الملائمة جاز العمل به و لكن لا يجب قبل ظهور عدالته. و معنى العدالة: و قد اختلف الأصوليون في معناها. و قال الحنفية العدالة عندنا هي الأثر، و الها نعنى بالأثر ما جعل له أثر في الشرع. كذا قال فخر الإسلام، و قال عبد العزيز البخاري توضيحا لما قاله المصنف: لعله فسره بما ذكر ردًا لما فسره البعض بالدواران وجودا و عدما. و روى صاحب القواطع عن أبى الطيب أن التأثير عنده أن يوجد الحكم بوجود العلة و يعدم بعدمه كالشدة في الخمر. و قال بعض الشافعية تثبت عدالة الوصف بكونه مخيلا، و لذلك اعتبر بعض العلماء المناسبة و الاخالة اسمين لمسلك واحد، و معنى الاخالة ما يظن به علية الوصف، كذا في المختصر، وقد يقال: انها معنى يستلزم توضيح مناسبته للحكم و اقتضاء له و اشعاره به، كذا في البرهان. أنظر: أصول البزدوي (٣/٢/٣) و ما بعدها، أصول السرخسي (١٧٧/٢)، مختصر ابن الحاجب (٢٣٨/٢)، شرح البدخشي على المنهاج (٣/ ٥٠)، جمع الجوامع مع حاشية العطار (٣١٦/٢)، البرهان لإمام الحرمين (٢/ ٩٧١)، التبيين .(Y.4/Y)

<sup>(</sup>۲) في د: عليه السلام.

ساقطة من الأصل، ج.  $^{(r)}$ 

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود عن جابر بن عبد الله بلفظ: قال عمر بن الخطاب هششت و قبلت و أنا صائم فقلت: يا رسول الله، صنعت اليوم أمرا عظيما فقبلت و أنا صائم، قال: أربت لو مضمضت من الماء و أنت صائم.

قال عيسى بن حماد في حديثه: و قلت: لا بأس به أنم اتفقا. قال "فمه". أنظر كتاب الصوم، باب القبلة للصائم (١/٥٥١).

<sup>(</sup>۱) (الصوم) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۲) في جد: الفرج و البطن ـ فيه التقديم و التأخير ـ و الذي أثبته موافق لما في أصول البندوي أيضا. أنظر (٣١٠/٣).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

معنى (١) مثل المضمضة (٢) ، (٣) إذ كل واحد منهما مقدمة فان المضمضة مقدمة الأكل، القبلة مقدمة الجماع و نظائره كثيرة في أصول الفقه لشمس الأثمة السرخسي و فخر الإسلام البزدوي.

قوله (لأنه يحتمل الرد مع قيام الملائمة) يعنى يجوز أن يكون ملائما و لا يكون علة (١٥) ناسياً في نهار رمضان، فان فوات الركن علة (١٥) صالحة لفوات الصوم لكن لم يصر علة. (٢٦)

قوله (كأثر الصغر في ولاية المال) فانا لما رأينا الصغر يلازم العجز لقصور عقله أقمنا من هو كامل الرأى وافر الشفقة مقامه في المال<sup>(۷)</sup> فكذا في النفس. لأن حرمة النفس و المال واحدة، و لهذا صار معصومين بالإسلام غير معصومين بالإسلام غير معصومين بالكفر. (۸)

<sup>(</sup>۱) أى ليس فيها قضاء شهوة الفرج لا صورة لعدم إيلاج فرج في فرج و لا معنى لعدم الانزال. كذا قال البخاري في كشف الأسرار. أنظر (٣٦٠/٣).

<sup>(</sup>۲) في ب، د: مضمضة \_ بسقوط الألف و اللام في أولها \_.

<sup>&</sup>quot; فانه ليس فيها قضاء شهوة البطن، لا صورة لعدم وصول شيء إلى البطن، و لا معنى لعدم حصول صلاح البدن. كذا في المصدر السابق.

<sup>(</sup>ن) في الأصل، ب: استبدلت (أكل) بـ(كان).

<sup>(</sup>a) في الأصل، ب، ج: عليه.

<sup>(</sup>۱) لأن الوصف ليس بعلة لذاته، بل بجعل الشرع إياه علة، فلم يكن بد من دليل يتعرف به صحته أو اعتباره في الشرع بعد ظهور ملائمته، و ذلك أن يظهر أثره في موضع من المواضع، فحينئذ يجب العمل به. كذا في التحقيق، أنظر لوحة (٢٠١/أ).

<sup>(</sup>٧) و ذلك بالإجماع. المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۸) فثبت أن التعليل بالصغر في ولاية الانكاح تعليل بوصف مؤثر. أنظر المصدر نفسه.

٧٢٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (يركع بها (۱) قياسا) (۲) أي يركع روعا بسبب التلاوة و ينوى سجدة التلاوة ثم يعود إلى القيام. (۳)

(۱۱) (بها) ساقطة من ب، ج، د.

(۳) قال عبد العزيز البخارى: إذا قرأ آية السجدة خارج الصلاة و ركع بها لا يجوز، لأن لركوع خارج الصلاة ليس بقربة، فلا ينوب عما هو قربة و ان قرأها فى الصلاة فان كانت السجدة فأ آخر السورة ان شاء ركع، و إن شاء سجد.

و قيل معناه: إن شاء ركع ركوعا على حدة للتلاوة، و إن شاء سجد لها غير أن الركوع يحتاج إلى النية، و السجدة لا تحتاج إليها لأن الركوع يخالفها صورة و ان وافقها معنى، نمن حيث انه يوافقها معنى يتأدى به الواجب، و من حيث انه يخالفها صورة يختاج إلى النية، بخلاف السجدة، لأنها هى الموجب الأصلى، فلا يحتاج فيه الى النية.

و قيل معناه: إن شاء أقام ركوع الصلاة مقام سجدة التلاوة، و إليه ما أكثر المحققين.

و إن كانت السجدة فى وسط السورة ينبغى أن يسجد لها ثم يقوم فيقرأ ما بقى ثم يركع، و إن ركع فى موضع السجدة أجزأه، و إن ختم السورة ثم ركع لم يجزه ذلك عن السجدة، نواها أو لم ينوها، لأنها صارت دينا لفوات محل الأداء، و بصيرورتها دينا صارت مقصودة بنفسها، لأن ما لا يكون مقصودا لا يجب دينا فى الذمة، كالطهارة لا تصير دينا فى الذمة بحال، فصارت بمنزلة الصلبية، فلا تتأدى بالركوع و لا بسجدة الصلاة أيضا.

فالحاصل: أن الركوع لا ينوب عن سجدة التلاوة الا بشرطين: أحدهما النية، و الثانى: أن لا يتخلل بينهما فاصل، و ذلك مقدار ثلاث آيات ثم أراد أن يركع ركوعا على حدة لأجل سجدة التلاوة على الفور غير ركوع الصلاة، أو أراد أن يقيم ركوع الصلاة مقام سجدة التلاوة على الفور، فهل يجزئه ذلك أم لا يجزئه إلا السجدة؟ هذا محل للكلام هنا ففى القياس يجزئه، و به نأخذ، و فى الاستحسان لا يجزئه الا السجدة. اه

<sup>(</sup>۲) و قد أورد المصنف هذه المسألة لبيان القسم الثانى و هو تقديم القياس على الاستحسان لقوة أثر القياس و ضعف أثر الاستحسان، كذا في التحقيق. أنظر لوحة (۲۰۲/ب)، التبيين (۲۲/۲۲).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

قوله (لأن النص قد ورد به) أى النص<sup>(۱)</sup> سمى السجود ركوعا، و هذا قياس ظاهر، لأن اطلاق اسم الركوع على السجود <sup>(۱)</sup> بدون المشابهة بينهما لا يستقيم. فإذا تحققت المشابهة بينهما ينوب أحدهما مناب الآخر، <sup>(۱)</sup> و فى الاستحسان لا يجزئه، لأن السجود خلاف الركوع كما فى الصلاة، فان الركوع لا ينوب عن السجدة يها، <sup>(1)</sup> و هذا أثر ظاهر، لأن المأمور به لا يتأدى الا به (و أما وجه القياس فمجاز محض) <sup>(0)</sup> لأنه سمى السجود ركوعا من حيث أن كل واحد منهما ركن الصلاة/ (و الها المقصود مجرد ما يصلح تواضعا). و ذلك (١٥٦/ب)

أنظر: التحقيق (٢٠٢/ب، ٢٠٣/أ).

<sup>(</sup>۱) و هو قوله تعالى: قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه، و ان كثيرا من الخلطاء ليبغى بعضهم على بعض الا الذين آمنوا و عملوا الصالحات و قليل ما هم و ظن داود الما فتناه فاستغفر ربه و خر راكعا و أناب. صورة "ص" (٢٤).

<sup>(</sup>۲) (على السجود) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>quot; كما ينوب القيمة عن الواجب في باب الزكاة، و هذا قياس ظاهر لا حاجة إلى زيادة تأمل، بل هو اعتبار لأحد الفعلين بالآخر بظاهر الشبه، و ظاهر قول المصنف (لأن النص قد ورد به) أي بالركوع في مقام السجود، قال لله تعالى: "و خر راكعا و أناب" سورة "ص" (٢٤) أي ساجدا و إن كان يدل على أن هذا تمسك بظاهر النص و ليس بقياس لكن المقصود ما سيذكره الشارح قريبا. أنظر التحقيق لوحة (٢٠٣)أ).

<sup>&</sup>quot; و لا السجدة عن الركوع فلأن لا ينوب عن سجود التلاوة كان أولى لأن القرب بين ركوع الصلاة و سجودها من حيث أن كل واحد منهما موجب التحريمة أظهر من القرب بينه و بين سجود التلاوة. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(°)</sup> أى ثابت بدليل هو مـجـاز محض، لأن المراد بالركـوع هو السـجـود باتفـاق المفسرين، فاثبات التشابه و القرب بينهما بهذا الدليل و بناء القياس عليه يكون بمنزلة العمل بالمجاز في مقابلة الحقيقة و لهذا سموا الثاني استحسانا لأنه أقوى و أخفى بالنسبة إلى الأول.

أنظر المصدر نفسه.

لأن المقيصود الاجتناب عيميا يفيعله الجياهلون المتكبيرون و التيأسي (١) عما يفعله الخاضعون (و)(٢) المتقربون.

و لو تأملت في آي السجدة و جدتها دالة (٣) على ما قلنا. ألا ترى إلى قوله تعالى: "أولم يروا إلى ما خلق الله من شيء... يا إلى قوله سبجدا لله و هم داخسرون"(٤) و قسوله (تعسالي) (٥): "إن الذين أوتوا العلم من قسبله. . . " (١) و قسوله تعالى (٧): ألم تر أن الله يسبجد له من في السيموات و من (٨) في الأرض..." الآية. (٩) و إذا كان الغرض التواضع و () (١٠) الركوع يعمل هذا العمل إذا كان في الصلاة لكونه تواضعا بخلاف القيام (فيها) (١١١) و الركوع في غيرها لفقد معنى التواضع فيهما ، (١٢١) و لهذا إذا قدر على القيام و لم يقدر على الركوع و السجود لم يلزمه القيام.

وأما سجدة الصلاة فانها لا ينوب الركوع عنها، (١٣) لأنها في الصلاة قربة مقصودة (فصار الأثر الخفي) وهو أن المقصود حصل بالركوع، و هو مجرد ما يصلح تواضعا (١٤) (مع الفساد الظاهر)، و هو أنه

في الأصل: التأتي.

ساقطة من الأصل، ج.

في الأصل: دلالة.

سورة النحل (٤٨).

ساقطة من الأصل، ج، د.

سورة الاسارء (١٠٧).

<sup>(</sup>تعالى) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>A) (و من) ساقطة من ب، د.

سورة الحج (١٨). (الآية) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>من) زیادة من ب.

ساقطة من الأصل.

في الأصل، ب، جه: فيها.

<sup>(</sup>١٣) في الأصل: فيها.

يعنى في القياس. كذا في التبيين. أنظر (٢/ ٨٢٦).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

مجاز (۱۱) (أولى من الأثر الظاهر) و هو أن الركوع خلاف السجود مع الفساد (الظاهر و هو أنه مجاز أولى من الأثر الظاهر و هو أن الركوع خلاف السجود و مع الفساد) (۲۱) الخفى، و هو عدم الجواز مع حصول المقصود. (۳) (و هذا قسم عز و جوده (۱۵) أى قل. (۱۵) لأن الشيء العزيز يكون قليلا (۱۱) (و أما القسم الأول فأكثر من أن يحصى). (۷)

منها: أن سؤر سباع الطير (^) ينجس قياسا على سباع البهائم (^) لا توائه ما الأكل، و في الاستحسان طاهر، لأن السبع ليس بنجس لعينه بدليل جواز الانتفاع به اصطيادا و غيره، و الها تثبت النجاسة ضرورة حرمة

وجه الظهور: انك تقول: جاز السجود فجاز الركوع بالقياس عليه لاشتراك في الاسم عليه. كذا في المصدر نفسه.

(٢) ساقطة من الأصل.

- (۱) أى القسم الثانى من القياس، و هو الذى ترجع على الاستحسان بقوة أثره الباطن. و قال عبد العزيز البخارى: سمعت من شيخى رحمه الله أنه لم يوجد الا فى ست مسائل أو سبع. ثم ذكر هذه المسائل فى كشف الأسرار و فى التحقيق. أنظر أصول السرخسى (۲/۲۰۲)، كشف الأسرار (۱/۰۲)، التحقيق لوحة (۲۰۲/أ)، التبيين (۲۷۲/۲).
  - (٥) أنظر مختار الصحاح (ص ٤٢٩).
- (١) ((و هذا قسم عز وجوله) أى قل، لأن الشيء العزيز يكون قليلا) ساقط من ج.
- <sup>۷)</sup> و هو تقديم الاستحسان لقوة أثره على القياس. أنظر التحقيق لوحة (۲۰٤/ب).
  - (۸) كالصقر و البازى.
    - " الأسد و النمر.
  - (۱۱) في الأصل، ب، د: لاستوائها.

<sup>(</sup>۱) يعنى في القياس أيضا.

<sup>(</sup>۲) بعبارة أخرى: ان المأمور به هو السجود، فلا يحصل بالركوع يعنى فى الاستحسان مع الفساد الخفى، وهو تخلف المعلول عن العلة يعنى فى الاستحسان أيضا. أنظر: التبيين (۸۲۲/۲)، و أيضا أصول السرخسى (۲۱٤/۲)، أصول البردوى (۸/٤)، مسلم الثبوت (۳۲۳/۲).

لحمه لأن اللعاب يتولد من اللحم فأخذ حكمه، فكانت النجاسة باعتبار لعابه و سباع الطير تشرب بالمنقار على سبيل الأخذ ثم الابتلاع، و العظم طاهر بذاته، لا تجاوزه نجاسته، (۱) و هذا لأن عظم الميتة طاهر عندنا، فعظم الحي/أولى. فصار هذا أثرا خفيا لانعدام الأثر الظاهر في مقابلته. (۲) (۱۵۷/أ)

قوله (بخلاف المستحسن بالأثر) (٣) أراد به قوله عليه السلام: "من أسلم منكم فليسلم في كيل معلوم و وزن معلوم إلى أجل معلوم." (٤) و قوله "و رخص في السلم." (٥)

(و الاستصناع) استفعال من الصنع، (٦) و اتفق العلماء على جوازه، (٧) لكن اختلفوا في كيفيته، فكان الحاكم الشهيد (٨) يقول: انه مواعدة، و انما ينعقد العقد

<sup>(</sup>١١) في الأصل: نخامته.

<sup>(</sup>۲) أنظر: المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٠٧)، كشف الأسرار على المنار (٢٩٣/٢). التحقيق لوحة (٢٠٢٤)، التبيين (٨٢٧/٢).

<sup>(</sup>۳) إعلم أن المستحسن على أربعة أنواع: مستحسن بالأثر، كالسلم و مستحسن بالإجماع، كالاستصناع، و مستحسن بالضرورة \_ هذه الثلاثة يذكرها الشارح \_ و النوع الرابع: المستحسن بالقياس الخفى كمسألة سؤر سباع الطير التى تقدمت.

أنظر: التبيين (٢/ ٨٢٨، ٨٢٩)، التحقيق لوحة ( ٢٠٥/أ)، أصول البزدوى ( ١٠/٤)، أصول السرخسى (٢٠٦/٢)، كشف الأسرار على المنار (٢٠٦/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٣٠٨).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص ۳۹۳)، الهامش (۱).

<sup>(°)</sup> قال الزيلعى فى نصب الراية: غريب بهذا اللفظ، لكن رأيت فى شرح مسلم للقرطبى ما يدل على أنه عثر على هذا الحديث بهذا اللفظ. أنظر (٤/٤).

<sup>(</sup>١) أنظر: لسان العرب (٤/ ٣٥٠٨)، المغرب (ص ٢٧٣).

<sup>(</sup>۲) أنظر: الهداية (۸۷/۳)، التحقيق لوحة (۲۰۵/أ)، التبيين (۸۲۸/۲).

<sup>(</sup>۸) هو محمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله الشهير بالحاكم الشهيد و كنيته: أبو الفضل. فقيه، محدث، حافظ، و كان عالم مرو، و إمام الحنفية في عصره، و قتل شهيدا في الري سنة ٣٤٤ه. و من آثاره المنتقى، و المستخلص، و الكافى في فروع الفقه الحنفي.

أنظر: القوائد البهية (ص ١٨٥)، كشف الظنون (٢/ ١٨٥١)، طبقات الفقهاء لطاش كبرى (ص ٦٠).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

بالتعاطى. (١)

و قال ششمس الأئمة السرخسى (رحمه الله) (٢) في مبسوطه: الأصح أنه معاقدة، (٣) ثم صورته أن يقول للخراز: اخرز لي خفا من جلدك بكذا، هكذا أورده الزندوستي. (٤) ثم القياس يأبي ثبوت هذا الحكم في هذه الأشياء فان الشرع نهي عن بيع ما ليس عند الانسان، (٥) و القياس الظاهر (٢) يقتضي هذا (٧) و في السلم و الاستصناع ذلك (٨). (٩)

و كذا الشرع حكم بطهارة الحوض بخروج بعضه، و القياس (يقتضى) (۱۱) خلافه. (۱۱)

- (۱) صورة الاستصناع: هى أن يقول انسان لصانع من خفاف أو صفاف أو صفار: اعمل لى خفا أو آنية من أديم أو نحاس من عندك بثمن كذا، و يبين نوع ما يعمل و قدره و صفته، فيقول الصانع: نعم.
- و أما معناه فقد اختلف المشائخ فيه، قال بعضهم: هو مواعدة و ليس ببيع، و قال بعضهم: هو بيع لكن للمشترى فيه خيار. أنظر بدائع الصنائع. (٢/٥).
  - (۲) ساقطة من ب، ج، د.
    - <sup>(۳)</sup> أنظر (۱۲/۱۳۹).
- (۱) هو الحسين بن يحيى البخارى الزندوستى، له كتاب روضة العلماء و له نظم الفقه و قال أبن قوطلوبغا: لعل لفقة "أبو" قبل "على" سقطت، و الله أعلم.
  - أنظر: تاج التراجم (ص ٢٦)، الجواهر المضيئة (١/ ٣٨١)، (٣١٣/٢).
  - '' أنظر تخريج الحديث الذي ورد في هذا الموضوع في ص ٥٨، و الهامش (٣).
    - (١١ (الظاهر) ساقطة من جـ.
    - (v) في جـ: استبدلت (هذا) بـ(خلافه).
    - (م) (و في السلم و الاستصناع ذلك) ساقطة من جر.
- (۱) أنظر: التحقيق لوحة (۲۱۵/أ)، التبيين (۸۲۸/۲)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۳۰۸).
  - (١٠) ساقطة من الأصل، ج.
- (۱۱۱) (و كذا الشرع حكم بطهارة الحوض بخروج بعضه، و القياس يقتضى خلافه) ساقطة من جـ.

٧٣٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و كذا حكم بطهارة البئر<sup>(۱)</sup> بعد نزح الماء و الرشاء و الدلو و الجدران بخلاف القياس.

ثم السلم نظير المستحسن بالأثر، و الاستصناع نظير الإجماع و تطهير (<sup>۱)</sup> الحياض () (<sup>۳)</sup> و الآبار (<sup>۱)</sup> نظير الضرورة.

قوله (ألا ترى ()<sup>(ه)</sup>) متصل بقوله (تصح تعديته).

قوله (لا يوجب يمين البائع قياس) لأن المشترى لا يدعى عليه شيئا حتى يكون هو منكرا لتجب عليه اليمين، لأنه لم يسلم الثمن ليجب على البائع تسليم المبيع. (٦)

قوله (تعدى إلى الوارثين) أى وارث البائع و وارث المشترى إذا اختلفا فى الثمن قبل القبض يتحالفان كما إذا اختلف المورثان. (٧)

<sup>(</sup>۱۱) (البئر) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) في ج: أستبدلت (تطهير) بـ(نظير).

<sup>(</sup>۳) (فكذا) زيادة من ب، د.

<sup>(</sup>د الآبار) ساقطة من جـ، د. الآبار)

<sup>(</sup>۱۰) (انه) زیادة من ج.

<sup>(</sup>۱) و قال صاحب التحقيق في تقرير هذا المثال: ان البائع و المسترى لما اتفقا على البيع و قد اتفقا على أن المبيع ملك المسترى، و المسترى لا يكون مدعيا على البائع شيئا في الظاهر، بل البائع يدعو زيادة الثمن، و المسترى ينكرها، و كان القياس بالنظر إلى سائر الخصومات أن يسلم المبيع إلى المسترى بما أقر به و يحلفه البائع على البائع. و في الاستحسان تجب اليمين على البائع كما تجب على المسترى لأن المسترى مدعى عليه وجوب تسليم المبيع باحضار أقل الثمنين الذي يقر به، و البائع ينكر تسليم المبيع بما يقر به المسترى من الثمن و البيع كما يوجب استحقاق المد عليه عند وصول الثمن إليه. أنظر لوحة (١٠٥/ب)، و أيضا التبيين (١/٩٨٩).

<sup>(</sup>v) لأن الوارث قائم مقام المورث في حقوق العقد، فوارث البائع يطالب وارث المشترى بتسليم المبيع و يمكن تعدية التخالف إليهما. أنظر التحقيق، اللوحة نفسها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه٣٠

(و الإجازة) إذا اختلفا في البدل قبل استيفاء المنفعة تحالفا و ترادا. (١١)

قوله (الا بالأثر) (٢) و هو قوله عليه السلام: "إذا اختلف المتبايعان (٦) (تحالفا و ترادا) (٤)" الحديث. (٥)

قوله (عند أبى حنيفة و أبى يوسف رحمه ما لله) احتراز/عن قول (عند أبى حمد أبى عنده (٢٠): النص معلول بعد القبض أيضا، لأن كل

- (r) في الأصل: المبيعان.
  - (1) ساقطة من الأصل.
- (°) لم أقف عليه بهذا اللفظ، و الذي رواه الدارقطني عن ابن مسعود رضى الله عنه يقرب من لفظ الشارح حيث قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: إذا اختلف البيعان و لا شهادة بينهما استحلف البائع ثم كان المبتاع بالخيار، إن شاء أخذ و إن شاء ترك.

و روى الدارمى عن عبد الله أنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقال: البيعان إذا اختلفا و المبيع قائم بعينه، و ليس بينهما بيننة فالقول ما قال البائع أو يترادان البيع.

و روى ابن ماجه و البيهقى نحوه. أنظر سنن الدارقطنى فى كتاب البيوع (١٨/٣)، سنن الدارمى، كتاب البيوع، باب إذا اختلف المتبايعان (٢/ ٢٥٠)، سنن ابن ماجه أبواب التجارات، باب البيعان يختلفان (١٣/٢)، سنن البيهقى (٣٣٣، ٣٣٣).

<sup>(</sup>۱) لدفع الضرر عن كل واحد منهما بطريق الفسخ ليعود إليه رأس ماله. و عقد الإجازة محتمل للفسخ قبل إقامة العمل كالبيع، و يمكن أن يجعل كل واحد منهما مدعيا و منكرا على الوجه الذي قلنا، فيجرى التحالف بينهما. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) أى الاختلاف الذى وقع بعد القبض فى الثمن فلم يجب به يمين البائع الا بالأثر، لأن المشترى لا يدعى لنفسه شيئا على البائع، إذ المبيع مسلم إليه، و كان ثبوت التحالف بالأثر على خلاف القياس عند أبى حنيفة و أبى يوسف رحمهما الله \_ كما يذكره المصنف \_ فيقتصر على مورد النص. أنظر التحقيق لوحة (٢٠/٧)، التبيين (٢/ ٨٣٠)، الهداية (٢/ ١٦١).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في الأصل، ج: فان عنده.

٧٣٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

واحد منهما يدعى غير العقد الذى يدعى صاحبه، و كما أن الحكم مطلوب فكذا السبب الشرعى. (١)

قوله (ثم الاستحسان ليس من باب خصوص العلل) جواب عن قول من قال: ان تخصيص العلل جائز. (۲) و استدل (۳) بأن المخصوص بالإجماع و الضرورة مخصوص (٤) منه، فقال: المستحسن ليس من باب التخصيص، لأنه عبارة عن وجود العلة مع انعدام الحكم لمانع، و ههنا ليس بعلة في مقابلة الإجماع و الضرورة، و عدم الحكم لعدم العلة ليس من باب تخصيص (٥) العلة، و ذلك لأن العلة لم تجعل علة في مقابلة الكتاب و السن، و الإجماع مثلهما فلم تجعل حجة

<sup>(</sup>١) أنظر: الهداية (١٦٤/٢)، التحقيق لوحة (٢٠٦/أ)، التبيين (٢/ ٨٣١).

<sup>(</sup>۲) إعلم أن تخصيص العلة المستنبطة \_ و هو تخلف الحكم عن الوصف المدعى علة في بعض الصور لمانع \_ جائز عند القاضى أبى زيد البوسى و الشيخ أبى الحسن الكرخى، و أبى بكر الرازى، و أكثر العراقيين من الحنفية، و هو مذهب مالك، و أحمد بن حنبل، و عامة المعتزلة.

و ذهب أبو منصور الماتريدي، و فخر الإسلام البزدوي، و شمس الأنمة السرخسي، و من تابعهم إلى أنه لا يجوز. و هو أظهر قولى الشافعي و مختار المصنف.

ثم من أجاز من مشايخ الخنفية بتخصيص العلة زعم أن ذلك مذهب علمائهم الثلاثة \_ و هو أبو منصور، و البزدوى، و السرخسى \_ مستدلين بأنهم قد قالوا بالاستحسان، و ليس ذلك الا تخصيص العلة، فان معنى التخصيص وجود العلة مع عدم الحكم لمانع، و الاستحسان بهذه الصفة فان حكم القياس قد امتنع فى صورة الاستحسان لمانع مع وجود العلة فثبت أنهم قائلون بالتخصيص، فرده المصنف ذلك.

أنظر: أصول البزدوى (٣٢/٤)، أصول السرخسى (٢٠٨/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٢٠٨/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٣١، ٣١٠)، التوضيح مع التلويح (٣٨/٢)، فتح الغفار (٣/ ٣٨)، التحقيق لوحة (٢٠٢/ب)، التبيين (٢/ ٨٣١، ٨٣٢)، التبصرة (ص ٤٦٦)، جمع الجوامع (٢/ ٢٩٥)، الاحكام للآمدى (٣/ ٣١٥)، التمهيد في أصول الفقه (٤٩/٤).

<sup>(</sup>٣) أي المصنف. أنظر المتن (ص ٧٢٤).

<sup>(</sup>٤) في الأصل، ب: مخصوصة.

<sup>(</sup>٥) في ب: التخصيص ـ بزيادة الألف و اللام في أولها ـ.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

فى مقابلتها. (١)

(و كذا إذا عارضه استحسان أوجب عدمه) أى عدم القياس الجلى (٢) لا أن يكون القياس موجودا و الحكم غير ثابت، و عدم الحكم لعدم الدليل ليس من باب الخصوص. (٣)

قوله (٤) (انعدم) أى حكم التعليل. (٥) (منسوب إلى صاحب الشرع) (٢) حيث قال: "انما (٧) أطعمك الله و سقاك. "(٨)

<sup>(</sup>۱) قال فى التبيين: ان التخصيص الها يلزم لو كان الوصف علة فى مقابلة الاستحسان، و هو غير مسلم، لأن الاستحسان اما أن يكون بالنص كما فى السلم، و لا اعتبار للوصف فى مقابلة النص، و اما أن يكون بالإجماع كما فى الاستصناع، و لا اعتبار للوصف فى مقابلته أيضا لأن الإجماع قطعى كالنص، و اما أن يكون بالضرورة كما فى تطهير الحياض و الآبار و الأوانى، و لا اعتبار للوصف فى مقابلتها أيضا، لأن فى الضرورة إجماعا، لأن الحكم إذا دعت الضرورة إليه تكون صحته مجمعا عليه، و اما أن يكون بمعنى خفى قوى كما فى سؤر سباع الطير و لا اعتبار للمعنى الجلى فى مقابلته أيضا ـ كما يذكره الشارح ـ لأن المرجوح فى مقابلة الراجح معدوم حكما. اه أنظر (٨٣٣/٢).

<sup>(</sup>۲) لأن الاستحسان أقرى من القياس الجلى و راجح منه، فكان المرجوح في مقابلة الراجح بمنزلة المعدوم، فثبت أن عدم الحكم لعدم العلة لا لمانع مع قيام العلة، فلم يكن من باب التخصيص في شيء. كذا في التحقيق أنظر لوحة (٢٠٦/ب).

<sup>&</sup>quot; أنظر أصول البزدوي (٤٠/٤)، أصول السرخسي (٢١٣/٢).

<sup>) (</sup>قوله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> و هو فساد الصوم. كذا في التبيين (٢/ ٨٣٧).

<sup>(</sup>١١) أي فعل الناسي في الصوم. راجع نص المتن (ص ٧٢٤).

<sup>(</sup>اغا) ساقطة من ب، ج، د. الفارية الفارية

<sup>(^^)</sup> رواه الأثمة الستة في كتبهم عن أبي هريرة رضى الله عنه، و اللفظ لأبي داود قال: جاء رجل إلى النبي عليه السلام، فقال: يا رسول الله إني أكلت و شربت ناسيا و أنا صائم. فقال: الله أطعمك و سقاك اه. و هو أقرب إلى لفظ الشارح.

٧٣٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و أما حكمه فتعدية حكم النص إلى ما لا نص فيه ليثبت فيه بغالب الرأى على احتمال الخطأ، فالتعدية حكم لازم للتعليل عندنا. و عند الشافعي رحمه الله هو صحيح بدون التعدية حتى جوز التعليل بالثمنية. و احتج بأن هذا لما كان من جنس الحجج وجب أن يتعلق به الإيجاب كسائر الحجج. ألا ترى أن دلالة كون الوصف علة لا تقتضى تعديته، بل يعرف ذلك بمعنى في الوصف.

قوله (حتى جوز التعليل بالثمنية) (١) و (٢) هو (٣) يقول: الثمنية علة الربا لبقاء الأموال التى هى مناط المصالح بها، حتى يقتصر الحكم على الدراهم و الدنانير، فلا يتعدى إلى غيرهما من (٤) الموزونات. (٥) (و عندنا العلة: الوزن مع الجنس فيهما حتى يتعدى إلى غيرهما من الموزونات (٢)). (٧)

قوله (و احتج بأن هذا) الشافعي (رحمه الله) (<sup>(۱)</sup> يقول: التعليل حجة من حجج الشرع، <sup>(۱)</sup>

أنظر: سنن أبى داود، كتاب الصيام، باب من أكل ناسيا (٥٩/١)، صحيح البخارى، كتاب الصوم، باب الصائم إذا أكل أو شرب ناسيا (٦٨٢/٢)، صحيح مسلم، كتاب الصيام باب أكل الناسى و شربه و جماعه لا يفطر (٨٠٩/٢)، سنن الترمذى، كتاب الصوم، باب ما جاء فى الصوم يأكل أو يشرب ناسيا (٣/٣) (بتعليق عزت عبيد الدعاس)، المستدرك (٢/٣٠)، نصب الراية (٢/٥٤).

بن يعنى لما صح التعليل عند الشافعي رحمه الله بالعلة القاصرة جوز التعليل بالثمنية. أنظر التبيين (٢/ ٨٤٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (الواو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) أي الشافعي رحمه الله. أنظر نص المتن.

<sup>(</sup>نه) في ب، د: أستبدلت (غيرهما من) بـ(سائر).

<sup>(</sup>۱۰) كالحديد و غيره. كذا في التبيين (٢/ ٨٤٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> ساقطة من الأصل، ج، د.

<sup>(</sup>۲) أنظر (ص ٤٧)، الهامش (٣).

<sup>(</sup>١٨) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۱) التى تعلقت به أحكام الشرع، فوجب أن يتعلق به الإيجاب، أى إثبات الحكم مطلقا سواء تعدى إلى فرع أو لم يتعد. أنظر التحقيق لوحة (۲۰۷/ب).

و وجه قولنا: إِن دليل الشرع لا بد أن يوجب علما أو عملا و هذا لا يوجب علما بلا خلاف، و لا يوجب عملا في المنصوص عليه لأنه ثابت بالنص، و النص فوق التعليل فلا يصح قطعه عنه، فلم يبق للتعليل حكم سوى التعدية.

فإِن قيل: العليل بما لا يتعدى يفيد اختصاص حكم النص به.

قلنا: هذا يحصل بترك التعليل على أن التعليل بما لا يتعدى لا يمنع التعليل بما يتعدى، فتبطل هذه الفائدة.

و أما دفعه فنقول: العلل قسمان: طردية و مؤثرة و على كل واحد من القسمين ضروب من الدفع.

أما وجه دفع العلل اطردية فأربعة: القول بموجب العلة، ثم الممانعة، ثم بيان فساد الوصف، ثم المناقضة.

أما القول بموجب العلة فالتزام ما يلزمه المعلل بتعليله، و ذلك مثل قولهم في صوم رمضان: إنه صوم فرض فلا يتأدى الا بتعيين النية.

فيقال لهم: عندنا لا يتأدى الا بتعيين النية، و انما نجوزه بالطلاق النية على أنه تعيين.

و أما الممانعة فهى أربعة أقسام: ممانعة فى نفس الوصف، و فى صلاحه للحكم، و فى نسبته إلى الصوف.

و أما فساد الوضع فمثل تعليلهم لا يجاب الفرقة باسلام أحد الزوجين و لا بقاء النكاح مع ارتداد أحدهما، فانه فاسد في الوضع، لأن الإسلام لا يصلح قاطعا للحقوق، و الردة لا تصلح عفوا.

و أما المناقضة فمثل قولهم فى الوضوء و التيمم انهما طهارتان، فكيف افترقا فى النية، قلنا هذا ينتقض بغسل الثوب و البدن عن النجاسة، فيضطر إلى بيان وجه المسألة و هو أن الوضوء تطهير حكمى لأنه لا تعقل فى المحل نجاسة فكان كالتيمم فى شرط النية لتحقيق التعبد، فهذه الوجوه تلجىء أصحاب الطرد إلى القول بالتأثير.

۳۲۰ سرح المنتخب

و أما العلل المؤثرة: فليس للسائل فيها بعد الممانعة الا المعارضة، لأنها لا تحتمل المناقضة و فساد الوضع بعد ما ظهر أثرها بالكتاب أو السنة أو الإجماع، لكنه إذا تصور مناقضة يجب دفعه من وجوه أربعة كما نقول في الخارج النجس من غير السبيلين أنه نجس خارج من الإنسان فكان حدثا كالبول فيورد عليه ما إذا لم يسل. فندفعه أولا بالوصف، وهو أنه ليس بخارج، لأن تحت كل جلدة رطوبة، وفي كل عرق دما، فإذا زال الجلد كان ظاهرا لا خارجا، ثم بالمعنى الثابت بالوصف دلالة وهو وجوب غسل ذلك الموضع للتطهير فيه، فصار الوصف حجة من حيث ان وجوب التطهير في البدن باعتبار ما يكون منه لا يحتمل الوصف بالتجزى، وهناك لم يجب غسل ذلك الموضع فانعدم الحكم لانعدام العلة فيورد عليه صاحب الجرح السائل.

فندفعه بالحكم ببيان أنه حدث موجب للطهارة بعد خروج الوقت، و بالغرض، فان غرضنا التسوية بين الدم و البول و ذلك حدث، فإذا لزم صار عفوا لقيام وقت الصلاة، فكذلك هنا.

(ثم) ('') سائر الحجج من الكتاب و السنة تارة يوجب الحكم في محل، و تارة في محال. (۲) فكذا القياس، و ذلك لأن كونه حجة يقتضى أن يكون الحكم متعلقا بها فحسب و لا يقتضى العموم و الخصوص، (۳) لأنهما أمران زائدان على ذات الحجة، إذ لو كانت الحجة حجة باعتبار ('') العموم لما كان الخاص حجة بل يعرف ذلك بمعنى في (۵) الوصف، فانه إذا/ودج ذلك الوصف في محل واحد (۱۵۸/أ) () يثبت الحكم في محل واحد، و ان وجد في محال كثيرة يثبت الحكم في محال

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: محل.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: أستبدلت (الخصوص) بـ(التخصيص).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: اعتبار \_ بسقوط الباء في أولها \_ .

<sup>(</sup>ه) (في) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> (واحد) زیادة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٤٠

كثيرة (١). (٢)

قوله (لا يمنع التعليل بما () $^{(9)}$  يتعدى) لجواز $^{(1)}$  أن يكون معلولا بعلل شتى كما أنه علل بالثمنية و نحن نعلل $^{(4)}$  بعلة الوزن. $^{(7)}$ 

قوله (مانعة(٧) في نفس الوصف) كقولهم: عقوبة متعلقة بالجماع فلا يجب

<sup>۱۲</sup> (لا) زیادة من ب، د، و هی مخالفة لما فی المتن.

" في الأصل، ب: يجوز.

<sup>(ه)</sup> في ب: نعلله.

(۱) قال صاحب التحقيق في تقرير هذا الجواب: لأنه كما يجوز أن يجتمع في الأصل وصفان، كل واحد منهما يتعدى إلى فروع، و أحدهما أكثر تعديا للآخر، يجوز أن يجتمع وصفان يتعدى أحدهما و لا يتعدى الآخر فيجب التعليل جينئد بالوصف المتعدى لأنه أقرب إلى الاعتبار المأمور به من غير المتعدى، فثبت أنه لم يثبت بهذا التعليل اختصاص أصلا و كيف يثبت و بالإجماع بيننا و بينهم عدم العلة لا يوجب عدم الحكم في غير المنصوص لجواز ثبوته بعلة أخرى، فوجود القاصرة لا يدل على عدم الحكم في غير المنصوص لجواز ثبوته بعلة أخرى أيضا، إليه أشار شمس الأثمة السرخسى. اه.

أنظر لوحة (٢٠٩١)، أصول السرخسى (٢/ ١٦٠)، التبيين (٢/ ٨٤٢). أصول السرخسى (٢/ ٢٣٥)، التلويح على التوضيح (٥٨٧/٢)، فتح الغفار (٣/ ٥١).

(۷) الممانعة: امتناع السائل عن قبول ما أوجبه المعلل من غير دليل و هى أصل المناظرة لأنها وضعت على مثال الخصومات فى الدعاوى الواقعة فى حقوق العباد.

و قد نقل صاحب التبيين عن القاضى أبى زيد الدبوسى أنه قال: إنما قدمنا القرل بموجب العلة، لأن المنازعة الما تجب إذا لم تكن الموافقة، و هذا حق، و ذكر الممانعة بعده لكونها أساس المناظرة و ذكر فساد الوضع قبل المناقضة، لأنه شر من النقض، لأن فيه تخريب قاعدة الخصم بمرة، أما النقض فربما يظن نقضا و لا يكون اه.

أنظر: التعريفات (ص ٢٣١)، التحقيق لوحة (٢١٠/أ)، التبيين (٢٨٤/٢).

<sup>() (</sup>يثبت الحكم في محال كثير) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۲) أنظر: التبصرة (ص ٤٥٢)، المسودة (ص ٤١١)، جمع الجوامع مع حاشية العطار (٢/ ٢٨٢)، أصول السرخسى (ص ٤٠٩)، أصول السرخسى (م ٢٠٩)، أصول البزدوي (٣/ ٣٨٩)، التمهيد في أصول الفقه (٤/ ٢١).

۷٤۱\_\_\_\_\_شرح للنتخب

بالأكل كحد الزنا. (١)

فنقول: لا نسلم بأن الكفارة متعلقة بالجماع، (٢) بل هى متعلقة بالإفطار، (٣) و قد وجد الإفطار الكامل فى الأكل و الشرب لوجود صورته و معناه (٤) و قد حققناه فى فوائد النافع. (٥)

(و فى صلاحه للحكم) و ذلك لأن الوصف اغا صار حجة بمعناه و هو الأثر و كل ما لم يظهر أثره منعناه من أن يكون علة. (١) مثاله: قولهم: هذه طهارة مسح فيسن فيه التكرار مثل الاستنجاء (٧) بالأحجار. (٨) قلنا: لا نسلم أن (٩) التعليل بالمسح صالح لإفادة هذا الحكم، و هذا لأن المسح مبنى على التخفيف، و في

- (نلا يجب بالأكل حكد الزنا) ساقطة من د.
- (٢) (فنقول: لا نسلم بأن الكفارة متعلقة بالجمع) ساقطة من ج.
- " بدليل أنه لو جامع ناسيا لصومه لا يفسد صومه لعدم الفطر و إن كان الوطء زنا يوجب الحد، و لو جامع ذاكرا لصومه يفسد لوجود الفطر و إن كان الوطء حلالا في نفسه، و هذا لأن الجماع آلة الفطر، و الحكم لا يتعلق بالآلة، و الما يتعلق بالحاصل بالآلة. أنظر كشف الأسرار على البزدوى (١٠٩/٤).
- (۱) أنظر: أصول البزدوى (۱۰۸/٤)، أصول السرخسى (۲/ ۲۳۵))، المغنى فى أصول الفقه (ص ۳۱۹)، المنار مع كشف الأسرار (۳۲٤/۲)، التحقيق لوحة (۲۱۰/۷)، الميزان (ص ۷۹۸).
  - (۵) و قد ذكرته في قسم الدراسة. أنظر (ص ۳۸).
- (۱) و هذه الممانعة عانعة في التأثير في الحقيقة. كذا في التحقيق أنظر لرحة (۲۱۱/أ).
  - (v) في جـ: أستبدلت (مثل الاستنجاء) بـ(كالاستنجاء).
- (^^) ذكره الشارح في شرحه على المنار مثالا لنوعى الثاني \_ و هو ما يدخل في الأصل \_ من الوجه الأول \_ و هو ممانعة في نفس الوصف \_ كما سبق قريبا، و ذلك تبعا لفخر الإسلام البزدوي. أنظر: كشف الأسرار على المنار (٣٢٦/٢)، أصول البزدوي (٤/ ١١١).
- أما صاحب المغنى فقد ذكره في هذا المحل كما في الشرح. أنظر المغنى في أصول الفقد (ص ٣١٦).
  - (۱) في ج: بأن \_ بزيادة الباء في أولها \_.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

التكرار نوع مشقة، وبدون الصلاحية لا يصح<sup>(۱)</sup> التعليل، فيضطر إلى فقه المسألة. (۲)

(و فى نفس الحكم) كما قال الشافعى (رحمه الله) (٣) فى بيع الطعام بالطعام ان (٤) القبض شرط (٥) كالأثمان.

فنقول: عندنا الشرط في الأثمان التعيين، لا القبض. (١٦)

(و فى نسبت الى الوصف) كما قال أن الأخ لا يعتق على الأخ لعدم البعضية، لأن حكم الأصل لم يثبت لعدم البعضية. (٧)

(١١٨/٤)، التحقيق لوحة (٢١٢/أ).

شرح فتح القدير (١٨/٧).

<sup>(</sup>۱) في ب: أستبدلت (لا يصح) بـ(لا يصلح).

<sup>(</sup>۱) و هو بيان ما يتعلق به التكرار، و هو الغسل، و ما يتعلق به التخفيف و هو المسح، فالمسح و الغسل في طرفي نقيض، اذ المسح دال على التخفيف، بخلاف الغسل، و التكرار فيه يحقق غرظه، و في المسح يفسده لأنه لم يبق مسحا و يلحقه بالمحظور. أنظر أصول البزدوي (١١١/٤)، كشف الأسرار على المنار (٣٢٦/٢).

الأصل. الأصل. الأصل. الأصل. الأسل. المساقطة من الأسل. المساقطة المساقل المساقط المساقل ال

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: لأن \_ بزيادة اللام في أولها \_.

<sup>(°)</sup> فى المجلس، لأنهما مالان لو قوبل كل واحد منهما بالآخر يحرم ربا الفضل، فكان القبض شرطا فيد كما لو باع ثمنا بثمن. أنظر كشف الأسرار على البزدوى (١١٥/٤)، روضة الطالبين (٣٧٨/٣).

ألا أن التعيين لا يحصل فى الأثمان ما لم يقبض فشرط القبض فيها لحصول التعيين، لا لذاته. و أما فى بيع الطعام بالطعام فالتعيين حصل بالإشارة من غير قبض فلا يشترط فيه القبض. أنظر كشف الأسرار على البزدوى (١١٥/٤)، الهداية مع

<sup>(</sup>v) نقل الشارح هذا المثال من أصول البزدوى بحروفه، و تقريره: قال الشافعية: لا يعتق الأخ على الأخ عند دخوله في ملكه، لأنه لا بعضية بينهما كابن العم.

يعتق الأخ على الأخ عند دخوله فى ملكه، لأنه لا بعضية بينهما كابن العم. و قال الحنفية: عدم عتق ابن العم ليس لعدم البعضية، إذ العدم لا يجوز أن يكون موجبا حكما، بل لمعنى آخر، و هو بعد القرابة. أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/ ٣٣٠)، كشف الأسرار على البزدوى

(و أما فساد الوضع) فهو أن يقيد العلة ضد الحكم المرتب عليها مثل أن تقتضى العلة التغليظ فيرتب عليها التخفيف، أو يقتضى التخفيف فيرتب عليها التغليظ، (٢) عليها التغليظ، (٢) عما قال الشافعى (رحمه الله) (٣) فى تكرار المسح أنه مسح، فيسن فيه التثليث قياسا على الاستنجاء، (٤) فانه فاسد لأن المسح بنى على التخفيف، و فى التكرار تغيلظ، فلا يليق به. (٥)/و كما (١٥٨/ب) علل لإيجاب الفرقة باسلام أحد الزوجين، لأن الاسلام أحد الزوجين، لأن الاسلام عهد عاصما، فلا يجوز أن يصير قاطعا للحقوق. (٢)

(و لا بقاء النكاح مع ارتداد أحدهما) (٧) إذا ارتد أحد الزوجين وقعت الفرقة

<sup>(</sup>١) في جه: فرتب.

ر قال بعضهم: فساد الوضع عبارة عن كون الجامع في القياس بحيث قد ثبت اعتباره بنص أو اجماع في نقيض الحكم. أنظر: التحقيق، لوحة (٢١٢/أ).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل، و في د: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۱) و قـد أورد صـاحب الميـزان أيضـا هذا المثـال، الا انه لم يقل: (قـيــاسـا على الاستنجاء) و انما قال: (كغسل الوجه). أنظر ميزان الأصول (ص ٧٧٠).

اه أى اشتراط التغليظ فيما بنى على التخفيف فاسد، و لهذا لم يسن فى مسح الخف. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) أنظر أصول البزدوى (١١٩/٤)، التبيين (٨٤٨/٢)، التحقيق، لوحة (٢) أنظر أصول المغنى في أصول الفقه (ص ٣١٧)، المنار مع كشف الأسرار (٣٣١/٣).

<sup>(</sup>v) أى مثل تعليل الشافعية لإبقاء النكاح مع ارتداد أحد الزوجين إلى انقضاء العدة فى المدخول بها حيث قالوا: هذه فرقة وجبت بسبب طارئ على النكاح غير مناف إياه، فوجب أن تتأجل إلى انقضاء العدة فى المدخول بها كالطلاق، فأوجبوا الفرقة بنفس الإسلام فى المسألة الأولى، وحكموا ببقاء النكاح مع الردة فى المسألة الثانية. كذا فى التحقيق، انظر لوحة (٢١٢/ب).

قــم التحقيق\_\_\_\_\_ه ع

بينهما (١) عندنا في الحال. (٢)

و عند الشافعى رحمه الله: <sup>(۳)</sup> ان لم يدخل بها فكذلك، (و) <sup>(1)</sup> ان دخل بها فلم تبن حتى تنقضى عدتها. <sup>(۵)</sup> و هذا فاسد فى الوضع، لأن الإسلام الذى عهد عاصما لقوله <sup>(۲)</sup> عليه السلام: "عصموا منى دما عهم و أموالهم" <sup>(۷)</sup> لا يجوز أن يصير قاطعا. و كذا لا تصلح الردة عفوا. <sup>(۸)</sup>

قوله ((وكان)<sup>(١)</sup> كالتيمم فى شرط النية) و نحن نقول: التغير ثبت فى محل العمل<sup>(١٠)</sup> بوجه لا يعقل. <sup>(١١)</sup> فبقى الماء عاملا بطبعه. و النية تشترط للغسل القائم بالماء، لا للحدث الثابت بالمحل، فكان كغسل الثوب النجس<sup>(١٢)</sup> بخلاف التراب، لأنه ملوث، و الما صار مطهرا عند إرادة قربة مخصوصة و بعد وجود

<sup>(</sup>ابينهما) ساقطة من جه

المراقع الفرقة بغير طلاق عند أبى حنيفة و أبى يوسف، و عند محمد تقع بطلاق ان كانت الردة من الزوج اعتبارا بالاباء من غير توقف مدخولة كانت المرأة أو غير مدخولة. كذا قال في التبيين أنظر (٢/ ٥٨٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> (رحمه الله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>ه) كذا في التبيين (٢/ ٨٤٩)، و انظر روضة الطالبين (٧/ ٣٩٥)، و في ب، ج، د: العدة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج، د: بقوله.

<sup>(&</sup>lt;sup>v)</sup> و قد سبق تخریجه. أنظر (ص V) الهامش (٤).

مفوا: أى فى حكم المعدوم ليمكن الحكم ببقاء النكاح، كما جعل الأكل كذلك
 فى مسألة الناسى. أنظر كشف الأسرار على البزدوى (١٢٠/٤).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱۰) و المراد من التغير الثابت في المحل هو صيرورته موصوفا بالنجاسة كذا في التحقيق. أنظر لوحة (۲۱۳/ب).

<sup>(</sup>۱۱) لطهارة الأعضاء حقيقة و شرعا. اما حقيقة: فلأنها لم تصبها نجاسة بعد ما كانت طاهرة، و اما شرعا: فلأن المحدث لو عسس يده في الماء القليل لا ينجس، و ذلك لا يوجب تغيير صفة المطهر. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۱۲) أى كان غسل هذا المحل كغسل الثوب النجس فى عدم افتقاره إلى النية. أنظر المصدر نفسه.

٣٤٦\_\_\_\_\_\_شرح المنتخب

النية. (١) و حصول الطهارة يستغنى عن النية. و لهذا قلنا ان (٢) المسلم إذا تيمم ثم ارتد \_ و العياذ بالله \_ ثم أسلم فهو على تيممه، لأن الباقى صفة كونه طاهرا، فاعترض الكفر عليه لا ينافيه كما لو اعترض على الوضوء. (٣)

قوله (يجب دفعه من وجوه أربعة) (٤):

الأول: بدفع بالوصف، (٥) لأنه ركن العلة، فكان الدفع به (١) صحيحا.

و الثانى: بالأثر، (٧) لأن الوصف اغا صار علة بالأثر، (٨) فيصح الدفع به (١)

أيضا.

<sup>(</sup>۱) فيحتاج فيه إلى النية ليظهر فعله على خلاف طبعه و يصير مطهرا و بعد ما صار مطهرا بالنية و صار بمنزلة الماء استغنى عن النية كما استغنى الماء عنها، و تحصل الطهارة باستعماله بغير نية كما في استعمال الماء، فثبت أنهما بمنزلة واحدة، و الما المفارقة في صفة الطهورية للآلة، و انه لامتمسك للخصم في مسألة التيمم. كذا في المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) في جـ: بأن \_ بزيادة الباء في أولها \_.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أنظر مسألة التيمم: أصول البزدوى (٤/ ١٢٥) و ما بعدها، المنار مع كشف الأسرار (٢/ ٣٣٥) و ما بعدها، التبيين (٢/ ٨٥١).

إذا ورد نقض صورى على العلة المؤثرة يجب دفع ذلك النقض بوجوه أربعة بخلاف العلة الطردية حيث لا يمكن دفعها عنها، لأن النقض الوارد عليها يبطلها حقيقة. إذ الاطراد لا يبقى بعد النقض فلا يمكن دفعه بوجه. أنظر التحقيق لوحة (٢١٤/ب).

<sup>(°)</sup> في الأصل: يدفع الوصف.

<sup>(</sup>۱) بأن يقول: ما ذكرته علة ليس موجودا في صورة النقض، فتخلف الحكم فيها لا يدل على فساد العلة. أنظر المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) و هو المعنى الثابت بالوصف دلالة. أنظر التبيين (۲/ ٨٥٥)، التحقيق اللوحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> في د: علته الأثر.

<sup>(</sup>۱) لأن يقول: ليس المعنى الذي جعل الوصف به علة، و هو التأثير موجودا في صورة النقض، فلا يكون الوصف بدونه علة، و إذا لم يكن علة لم يكن نقضا. كذا في التحقيق. اللوحة نفسها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و أما المعارضة فهي نوعان: معارضة فيها مناقضة، و معارضة خالصة.

و الثالث: بالحكم، (۱) لأن العلة مهما لم توجب حكما يكون لغوا. و الرابع: بالغرض، لأن الحكم ما شرع الا لغرضه، (۱) فيصح الدفع به. (۳) قوله (معارضة فيها مناقضة) (٤) اعلم أن المناقضة إيراد الوصف الذي جعله المجيب علة مع تخلف الحكم.

### و المعارضة ابداء علة مبتدأة.

- (۱) بأن يقول: ليس الحكم المطلوب بالوصف متخلفا عن الوصف، بل هو موجود، لكن لم يظهر لوجود المانع، فلا يكون نقضا.
- و هذا النوع من الدفع الها يستقيم على قول من جوز تخصيص العلة فأما عند من يأباه فلا يتأتى هذا الدفع على مذهبه. أنظر المصدر نفسه.
  - <sup>(۲)</sup> فی ب، د: بغرضد.
- " بأن يقول: الغرض من هذا التعليل الحاق الفرع بالأصل، و التسوية بينهما في المعنى الموجب للحكم و قد حصل. فإن الحارج من أحد السبيلين حدث. أنظر المصدر نفسه، لوحة ( ٢١٥/ب)، و أيضا كشف الأسرار على المنار ( ٣٤٤/٢).
  - (1) إعلم أن قدح المعترض اما أن يكون بحسب الظاهر و القصد في الدليل أو في المدلول.
- و القدح في المدلول من غير تعرض للدليل اما أن يكون بمنع المدلول و هو المكابرة لا يلتفت إليه، و اما بإقامة الدليل على خلافه، و هي المعارضة و تجرى في الحكم بأن يقيم دليلا على نقيض الحكم المطلوب و في علته بأن يقيم دليلا على نفى شيء من مقدمات دليلا، و الأول يسمى معارضة في الحكم، و الثانية: المعارضة في المقدمة، و يكون بالنسبة إلى قام الدليل مناقضة.
- و المعارضة فى الحكم اما أن يكون بدليل المعلل و لو بزيادة شىء عليه، و هو معارضة فيها معنى المناقضة. اما المعارضة فمن حيث اثبات نقيض الحكم، و اما المناقضة فمن حيث ابطال دليل المعلل إذ الدليل الصحيح لا يقوم على النقيضين.
- و أورد أن فى المعارضة تسليم دليل الخصم، و فى المناقضة انكاره فكيف اجتمعا. أجيب بأنه يكفى فى المعارضة التسليم من حيث الظاهر بأن لا يتعرض للإنكار قصدا.
- و أورد أن فى كل معارضة معنى المناقضة، لأن نفى حكم الخصم و إبطاله يستلزم نفى دليله، المستلزم له ضرورة انتفاء الملزوم بانتفاء اللازم. و أجيب بأنه عند تغاير الدليلين لا يلزم ذلك لاحتمال أن يكون الباطل دليل المعارض بخلاف ما إذا اتحد الدليل. كذا فى التلويح على التوضيح (٨٩/٢)، و انظر أيضا فتح الغفار (٣/ ٤٥)، المرآة على المرقة (٢/ ٧٥٣)، التحقيق، لوحة (٢١/٢/١).

أما المعارضة التي فيها مناقضة فالقلت، و هو نوعان:

أحدهما: قلت العلة حكما، و الحكم علة، و هو مأخوذ من قلب الاناء، و انما يصح هذا فيما يكون التعليل فيه بالحكم، مثل قولهم: الكفار جنس يجلد بكرهم مائة، فيرجم ثيبهم كالمسلمين.

قلنا: المسلمون انما يجلد بكرهم مائة، لأنه يرجم ثيبهم، فلما احتمل الانقلاب فسد الأصل و بطل القياس.

و الثانى: قلب الوصف شاهدا على المعلل بعد أن كان شاهدا له، و هو مأخوذ من قلب الجراب، فانه كان ظهره إليك فصار وجهه إليك، الا أنه لا يكون الا بوصف زائد فيه تفسير للأول، مثاله قولهم في صوم رمضان أنه صوم فرض، فلا يتأدى الا بتعيين النية كصوم القضاء.

فقلنا: انه لما كان صوما فرضا استغنى عن تعيين النية بعد تعينه كصوم القضاء لكنه انما يتعين بعد الشروع و هذا يتعين قبل الشروع.

و قد تقلب العلة بوجه أخر، و هو ضعيف، مثاله قولهم:

هذه عبادة لا تمضى فى فاسدها، فوجب أن لا يلزم بالشروع كالوضوء فيقال لهم: لما كان كذلك وجب أن يستوى فيه عمل الشروع و النذر كالوضوء، و هو ضعيف من وجوه القلب، لأنه لما جاء بحكم أخر ذهبت المناقضة، و لأن المقصود من الكلام معناه و الاستواء مختلف فى المعنى، ثبوت من وجه، و سقوط من وجه على وجه التضاد، و ذلك مبطل للقياس.

وأما المعارضة الخالصة فنوعان:

أحدهما: في حكم الفرع و هو صحيح.

و الثانى فى علة الأصل، و ذلك باطل لعدم حكمه و لفساده لو أفاد تعديته، لأنه لا اتصال به بموضع النزاع الا من حيث انه تنعدم تلك العلة فيه، و عدم العلة لا يوجب عدم الحكم. فكل كلام صيح فى الأصل يذكر على سبيل المفارقة نذكره على سبيل الممانعة، قولهم فى اعتاق الراهن: انه تصرف يلاقى حق المرتهن بالابطال، فكان

مردودا كالبيع، فيقال: ليس هذا كالبيع، لأنه يحتمل الفسخ بخلاف العتق.

و الوجه أن يقال: القياس لتعدية حكم الأصل دون تغييره و حكم الأصل وقف ما يحتمل الفسخ و الرد، و أنت في الفرع تبطل أصلا ما لا يحتمل الفسخ و الرد.

فالحاصل: أن المناقضة إبطال دليل المجيب بدون إبداء علة في (١) الفرع و الأصل. و المعارضة إبداء علة مبتدأة بدون التعرض لدليل المجيب فههنا هذا القلب متضمن إحدى/خاصيتى المعارضة (وهي إبداء علة (١٥٩/أ) مبتدأة، و إحدى خاصيتى المناقضة) (٢) وهي (٣) إبطال الدليل، فسميناه اسما آخر وراء المعارضة و المناقضة، وهذه المعارضة و ان كانت في علة الأصل وهي فاسدة على ما يجيء (١) (١) لكنها انما فسدت لخلوها عن الفائدة وهذه مفيدة، (١) لأنها تبطل علة (٧) المجيب، لأنها تجعل علة (٨) المجيب حكما.

قوله (مائة) اغا (١) قيد بها ، (١٠) لأنه (١١) لو لم يقلها لا يتم، (١٢) لأن العبيد

<sup>(</sup>۱) في د: أستبدلت (في) بـ(الواو).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(</sup>٣) في جه: أستبدلت (هي) بـ(هذا).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، ج، د: سيجيء.

<sup>(</sup>٥) أنظر في ص ٧٥٣، ٧٥٤ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٦) في ب، د: مفسدة.

<sup>(</sup>۷) في ب: عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۱</sup> نی ب: علیه. و نی د: علته.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (انما) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٠٠) أي في قوله: الكفار جنس يجلد بكرهم مائة. راجع نص المتن.

<sup>(</sup>۱۱) في ب، ج: لأنه.

<sup>(</sup>۱۲) (لا يتم) ساقطة من ب، د.

يجلد بكرهم و لا يرجم ثيبهم. (١)

وانما سمى هذا (قلب الاناء) لأن ذلك جعل أسفل الشيء أعلاه (٢) و أعلاه (٣) أسفله (٤) و هذا كذلك، لأن العلة أصل، و الحكم تبع، فتكون العلة أعلى و الحكم أسفل. (٥)

قوله (الا بوصف زائد فيه تفسير للأول (١٦) (٧) لأنه زاد بعد تعينه و هذا تفسير للأول، (٨) لأن الكلام فيه لا في نفس الغرض، فكان تفسيرا للمدعى و لا يقلب المذكور بعينه، و أنت زدت على المذكور فلم يكن قلبا.

لأنا نقول: هذه زيادة تفسير، لا تغيير (١٩) فكان تقريرا، و لا نجعله شيئا

<sup>(</sup>١) و البكر و الثيب يقعان على الذكر و الأنثى. أنظر التحقيق لوحة (٢١٦/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في د: أعلى.

 $<sup>(1)^{(</sup>n)}$  في ب، ج، د: أستبدلت (أعلاه) بـ(أعلى الشيء).

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> (الهاء) في آخر (أسفل) ساقطة من ج، د.

<sup>(°)</sup> أنظر: أصول السرخسى (٢٣٨/٢)، أصول البزدوى (٣/٤)، كشف الأسرار على المنار (٣/٤)، التحقيق لوحة (٢١٦/أ).

هذا و قد ورد للقلب معنى ثان و هو: أن يجعل باطن الشيء ظاهرا و ظاهره باطنا كقلب الجراب و الثوب. و قد ذكر صاحبا الميزان و المغنى المعنى الثانى فقط، و ذكر المصنف كلا المعنيين في المتن. انظر ميزان الأصول (ص ٧٧١)، المغنى في أصول الفقد (ص ٣٢٣)، لسان العرب (٣٧١٣/٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في د: الأول \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

<sup>(</sup>V) و هو جواب عما يقال: القلب يكون بتعلق الحكم بعين ذلك الوصف فإذا زيد عليه وصف آخر لم يبق بعينه علة، فيكون هذا تعليق الحكم بعلة أخرى، فيكون معارضة محضة غير متضمنة للإبطال. كذا في التحقيق لوحة (٢١٧/أ).

 <sup>(</sup>A) في د: الأول ـ بسقوط اللام في أولها ـ .

<sup>&</sup>lt;sup>')</sup> فى د: أستبدلت (تغيير) بـ(يعتبر).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا vo 1\_\_\_\_\_\_

آخر، لأنك قلت<sup>(۱)</sup>: هذا صوم فرض، و لم تبين أنه متعين فى هذا الوقت تلبيسا على. فنحن لما بينا فسرنا هذا الصوم الذى أعرض عنه (۲) خصمنا لا ان زدنا نحن.

قوله (وجب أن يستوى فيه (<sup>۲)</sup> عمل الشروع و النذر) أى وجب أن يستوى عملهما حتى يلتزم بهما كما استويا في الوضوء حتى لا يلتزم بهما .

فقال الحنفية: لما كان صوما فرضا استغنى عن تعيين النية بعد تعينه كصوم القضاء، لكنه أى صوم القضاء الما يتعين بعد الشروع فيه، و هذا أى صوم رمضان متعين قبل الشروع فيه لانتفاء سائر الصيامات عن الوقت فزدنا فى القلب بعد تعينه، و هو تفسير لما أبهمه الخصم حيث لم يبين أنه متعين فى هذا الوقت لعدم بقاء غيره من الصيامات مشروعا معه فى هذا الوقت تلبيسا علينا، فنحن فسرنا بهذه الزيادة ما تركه الخصم و بينا محل النزاع، فكان قياس هذا الصوم من القضاء ما بعد الشروع.

أنظر التحقيق لوحة (٢١٧/أ)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٥٦/٤)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٥٦/٤)، ميزان أصول السرخسى (٢/ ٣٥٣)، ميزان الأصول (ص ٧٧٢).

- ۲ في ب: أستبدلت (اعرض عنه) بـ(اعترض عليه).
  - (۳) (فید) ساقطة من ج.
- (1) هذا تقرير مثال قلب العلة. و قامه كما في نور الأنوار على المنار: و قد تقلب العلة من وجه آخر غير الوجهين المذكورين و هو ضعيف. كقول الشافعية في حق النوافل خيث لا تلزم بالشروع و لا تقضى بالإفساد عندهم: هذه عبادة لا يمضى في فاسدها، أي إذا فسدت بنفسها من غير إفساد بظهور الحدث من المصلى لا يجب اتمامها فلا تلزم بالشروع كالوضوء، فانه لما لم يمض في فاسده لم يلزم بالشروع.

فيقال لهم: لما كان كذلك وجب أن يستوى فى النفل عمل النذر و الشروع باللزوم كما استوى عملهما فى الوضوء، بعدم اللزوم، فالوصف الذى جعله الشافعى رحمه الله دليلا على عدم اللزوم بالشروع فى النفل، و هو عدم

<sup>(</sup>۱) هذا مثال ما يجرى فيه هذا النوع من القلب، و هو قول أصحاب الشافعى رحمه الله فى صوم رمضان: انه صوم فرض، فلا يتأتى الا بتعيين النية كصوم القضاء، فعلقوا وجوب التعيين بوصف الفرضية.

قوله (جاء بحكم آخر) و هو التسوية، و ذلك لأن المدعى لم ينف التسوية حتى يكون هو بإثبات التسوية معارضا.

قوله (ثبوت من وجه و سقوط من وجه) يعنى الثبوت فى الفرع و هو الصلاة، و السقوط فى الأصل، و هو الوضوء، و الثبوت السقوط متضادان فيكون بين الأصل و الفرع فى المعنى الجامع بينهما مضادة، (و ذلك<sup>(۱)</sup> مبطل للقياس) و هذ<sup>(۱)</sup> لأن من<sup>(۱)</sup> شرط صحة القياس أن يتعدى حكم النص بعينه إلى فرع هو نظيره و لم يوجد/لوجود التضاد. (ع) ( ١٥٩ / ب)

قوله (أحدهما (٥) في حكم الفرع) (٦) كقولهم: المسح ركن في الوضوء فيسن

الإمضاء فى الفساد جعلناه علة لاستواء النذر و الشروع، و يلزم منه اللزوم بالشروع، فكان قلبا من هذه الحيثية و الها كان هذا القلب ضعيفا لأنه ما أتى بصريح نقيص الخصم، أعنى اللزوم بالشروع، بل أتى بالاستواء للملزوم له. اهم أنظر: نور الأنوار (٣٥٤/٣، ٣٥٥)، و أيضا التحقيق لوحة (٢١٨/ب)، أصول السرخسي (٢/ ٢١٨).

- (١١٠ أي اختلاف المعنى. أنظر التحقيق لوحة (٢١٨/ب).
  - (۲) في د: لهذا \_ بزيادة الألف في أولها \_.
    - (من) ساقطة من ج. (من)
- (۱) و يستحيل من الأصل إلى الفرع حكم لا يوجد في الأصل، و كون الشروع ملزما الذي هو مقصود السائل ليس بموجود في الأصل، و هو الوضوء، بل هو غير ملزم فيه، فإثبات كونه ملزما في النفل بالقياس على الوضوء لا يكون إلا مثل إثبات الحرمة في الفرع بالقياس على الحل من حيث المعنى، و الما يستقيم هذا التعليل إذا كان الاستواء بنفسه مقصودا، و هذا ليس بمقصود. كذا في المصدر نفسه.
  - (٥) في الأصل، ب: أحديهما. و ذلك مخالف لما في المت.
- (۱) بأن يذكر السائل علة أخرى يوجب خلاف ما توجبه علة المستدل من غير زيادة و تغيير فيه في ذلك المحل بعينه، فيعق به محض المقابلة من غير تعرض لإبطال علة الخصم، فيمتنع العمل بهما بمدافعة كل واحد منهما ما يقابلها، و ينسد طريق العمل الا بترجيح إحدى العلتين على الأخرى، فإذا ترجحت أحديهما وجب العمل بالراجحة حينئذ. أنظر المصدر نفسه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

فيه التثليث كالغسل، فنقول: إنه مسح، فلا يسن فيه التثليث كمسح الخف. (١)

قوله (و هو صحیح) (۲) ذكر فخر الإسلام (۳) ان المعارضة في الفرع خمسة أنواع، (٤) ثم ذكر () (٥) أصح وجوهها (۲) هنا، (٧) و هو ما ذكرنا، و ذكر القاضي الإمام أبو زيد الدبوسي رحمه الله: ثنتان منها صحيحتان بلا شبهة و ثلاثة منها فيها شبهة الصحة، و الغالب هو (٨) الفساد. (٩)

(و الثانى فى علة الأصل) (١٠٠) و هو الفرق (١١١) بأن نقول: لا نسلم بأن المعنى فى الأصل ما ذكرت، بل المغنى كذا و كذا. و إلى هذا أشار القاضى الإمام أبو زيد

الغفار (٣/٥٠).

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى (٢١/٤)، أصول السرخسى (٢٤٢/٢)، ميزان الأصول (ص ٧٧٧)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٢٥)، المنار مع كشف الأسرار (٣٥٦/٢)، التوضيع (٢/٩١)، التبيين (٨٦٧/٢)،

أى المعارضة في حكم الفرع. راجع نص المتن (ص ٧٤٨).

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوي (٤/ ۲۰، ٦٠).

<sup>(</sup>أنواع) ساقطة من ج.  $(10)^{(1)}$ 

<sup>(</sup>٥) (الهاء) زيادة في آخر (ذكر) من الأصل، ج.

<sup>(</sup>١) في الأصل: وجوه. و الذي أثبته موافق لما في أصول البزدوي.

<sup>(</sup>هنا) ساقطة من ب، ج، د. (هنا)

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب: أستبدلت (هو) بـ(فيه).

<sup>(</sup>١) أنظر أقسام المعارضات في التقريم لوحة (١٨٧/أ ـ ب).

<sup>(</sup>۱۱) أى النوع الثانى من المعارضة الخالصة المعارضة فى المقيس عليه بأن يذكر المعترض فى المقيس عليه علة أخرى لا تكون موجودة فى الفرع، و يسند الحكم إليها معارضا للعمل فى علته. أنظر: نور الأنوار على المنار (٢/ ٣٦٠)، فتح

<sup>(</sup>۱۱) قال في التحقيق: إعلم أن المعارضة في الأصل يسمى بالمفارقة وهي من الأصول الفاسدة التي لا تقبل من السائل. أنظر لوحة (٢١٩أ، ب) و أيضا أصول البردوي مع كشف الأسرار (٦٤/٤)، المنار مع كشف الأسرار (٣٢٠ /٣٤٠)، المنار مع ٢٣٠، ٣٢٠)،

<sup>(</sup> ۲۱۰ ، ۲۱۱ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۵۱ )، المعنى في اصول الفقة (ص ۱۱ . أصول السرخسي ( ۲۴٤/۲).

٧٥٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الديوسي رحمه الله. (١)

قـوله (و ذلك باطل) (۲) لخلوها عن الفائدة لجـواز أن يكون الأصل مـعلولا بعلل (۳) حتى لو كانت مفيدة كأحد قسمى القلب نقول: انها صحيحة لأنها أفادت حيث أبطلت علة المجيب.

قوله (لعدم حكمه و لفساده لو أفاد تعدية) يعنى ذلك المعنى الذى ذكره السائل اما أن يتعدى إلى فرع أو لم يتعد، فان لم يتعد فهو فاسد لعدم حكمه و هو التعدية لما ذكرنا أن حكم القياس تعدية حكم النص و ان تعدى فهو فاسد أيضا، لأن (ع) ما ذكره لا يمنع التعليل بعلة أخرى يثبت بها الحكم في المتنازع لجواز أن يكون معلولا بعلل شتى، (٥) و ذلك لأن الحكم في المنصوص (١) ثابت بالنص دون العلة حتى يقال: إذا ثبت بهذه العلة لا يثبت بعلة أخرى.

الراهن (٧) إذا أعتق المرهون (٨) بطل اعتاقه عنده، (٩) وعندنا

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم لوحة (۱۸۸/أ).

<sup>(</sup>٢) أي المعارضة في علة الأصل.

کما لو وقعت فی د ن قطرة بول و دم و خمر ینجس بنجاسة البول و الدم و الخمر جمیعا حتی لو توهمنا زوال البعض یبقی الباقی متنجسا.

أنظر: التحقيق (٢١٩/أ).

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في الأصل: أستبدلت (لأن) بـ(لا).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> و قد سبق مثاله.

<sup>(</sup>١١ في الأصل: أستبدلت (المنصوص) بـ(النص).

<sup>(</sup>v) قول الشارح (الراهن إذا اعتق المرهون) تقرير لقول المصنف: (فكل كلام صحيح في الأصل يذكر على سبيل المفارقة نذكره على سبيل الممانعة كقولهم في اعتاق الراهن... الخ). أنظر نص المتن (ص ٧٤٩).

<sup>(</sup>٨) أي إذا أعتق الراهن العبد المرهون. أنظر التحقيق لوحة (٢١٩/ب).

<sup>(</sup>۱) أي عند الشافعي رحمه الله. أنظر روضة الطالبين ( $(\lambda \xi)$ ).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ه ٥

ينفد. (۱) هكذا في مختلف الرواية. (۲) و ذكر في الإيضاح (۳) أنه ينفذ عندنا سواء كان موسرا أو معسرا. (۵) و عنده لا ينفذ إذا كان معسرا، و ان (۵) كان موسرا بنفذ. (۱)

قوله (و حكم الأصل) أى البيع (٧) وقفه حتى لو أجاز المرتهن جاز (٨) و البيع يحتمل الرد و الفسخ (٩) بعد الثبوت (و أنت فى الفرع تبطل أصلا) فانه أبطله أصلاحتى لو أجاز (١٦٠/ المرتهن لا يصح اعتاقه عنده و الاعتاق (١٦٠/أ) لا يحتمل الفسخ بعد الثبوت. (١١)

<sup>(</sup>۱) أنظر: الهداية مع تكملة فتح القدير (۱۸۰/۱۰).

<sup>(</sup>۲) سبق ذکرهما فی قسم الدراسة (ص ٦٣، ٦٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> سبق ذكرهما في قسم الدراسة (ص ٦٣، ٦٨).

<sup>(</sup>۱) ألا أنه إذا كان معسرا يؤمر العبد بالسعاية فى أقل من قيمته و من الدين، ثم يرجع على المولى عند يساره. أنظر كشف الأسرار على أصول البزدوى (٦٧/٤)، التحقيق لوحة (٢١٩/ب)، شرح العناية على الهداية (١٠/١٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: أستبدلت (ان) بـ(إذا).

<sup>(</sup>۱) و قال في الهداية: و في بعض أقرال الشافعي لا ينفذ ـ أي عتق الراهن ـ إذا كان المعتق معسرا، لأن في تنفيذه إبطال حق المرتهن فأشبه البيع، بخلاف ما إذا كان موسرا حيث ينفذ على بعض أقواله لأنه لا يبطل حقه معنى بالتضمين. اهانظ الصفحة نفسها.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> **نى** ب: أستبدلت (البيع) بـ(المبيع).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (جاز) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) في ج: الفسخ و الرد.

<sup>(</sup>١٠٠١ في ج، د: أجازه \_ بزيادة الهاء في آخرها \_.

الله على جاره على التبيين: الحكم في المعيس عليه \_ و هو البيع \_ هو التوقف على التبيان كما في التبيين:

بيانة على حتى التبييل، المحام عن المبيل عيد - وحو البيع - و الاعتاق - إجازة المرتهن فيما يجوز فسخه، لا الإبطال، و أنت في المقيس - و هو الاعتاق - تبطل أصلا ما لا يجوز فسخه، فكيف يصح قياسك أهذا. أنظر التبيين (٢/ ٨٧٠)، التحقيق لوحة (٢١٩/ب، ٢٣٠/أ)، أصول السرخسي (٢/ ٣٦٣)، أصول البزدوي (٤/ ٨٠٠)، المنار مع كشف الأسرار عليه (٣٦٣/٢).

### فصل

## في الترجيح

و إذا قامت المعارضة كان السبيل فيه الترجيح، و هو عبارة عن فضل أحد المثلين على الأخروصفا حتى قالوا: إن القياس لا يترجح بقياس أخر، و كذلك الكتاب و الحديث، و انما يترجح البعض على البعض بقوة فيه، و كذلك صاحب الجراحات لا يترجح على صاحب جراحة واحدة، و الذي يقع به الترجيح أربعة:

الترجيح بقوة الأثر، لأن الأثر في معنى الحجة، فمهما قوى كان أولى لفضل في. وصف الحجة على مثال الاستحسان في معارضة القياس.

و الترجيح بقوة ثباته على الحكم المشهود به، كقولنا في مسح الرأس أنه مسح، فانه أثبت في دلالة التخفيف من قولهم: إنه ركن في دلالة التكرار، فان أركان الصلاة تمامها بالإكمال دون التكرار. فأما أثر المسح في التخفيف فلازم في كل ما لا يعقل تطهيرا كالتيمم و نحوه.

و الترجيح بكثرة الأصول، لأن في كثرة الأصول زيادة لزوم الحكم معه.

و الترجيح بالعدم عند عدمه، و هو أضعف وجوه الترجيح لأن العدم لا يتعلق به حكم لكن الحكم إذا تعلق بوصف ثم عدم عند عدمه كان أوضح لصحته.

و إذا تعارض ضربا ترجيح كان الرجحان في الذات أحق منه بالحال، لأن الحال قائمة بالذات تابعة له، و التبع لا يصلح مبطلا للأصل، و على هذا قلنا في صوم رمضان: إنه يتأدى بنية قبل انتصاف النهار، لأنه ركن واحد يتعلق جوازه بالعزيمة، فإذا وجدت في البعض دون البعض تعارضا، فرجحنا بالكثرة، لأنه من باب الوجود، ولم نرجح بالفساد احتياطا في باب العبادة، لأنه ترجيح بمعنى في الحال.

قوله (و كذلك (١) صاحب الجراحات) إذا جرح رجل رجلا

<sup>(</sup>۱) أى و كما لا يترجع أحد الدليلين بدليل آخر لا يترجع صاحب الجراحات على صاحب جراحة واحدة. كذا في التحقيق. أنظر لوحة (۲۲۱/ب).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_٧٥٧\_\_\_\_\_

جراحة، (۱) و جرحه آخر جراحات و مات منها و ذلك خطأ، ان الدية تجب نصفين و لا يترجح صاحب الجراحات حتى يجعل وحده قاتلا، لأن كل جراحة علة صالحة للحكم، فلم يكن وصفا يترجح به. (۲)

و (الترجيح بقوة الأثر) $^{(7)}$  مثاله: (ما) $^{(1)}$  قال الشافعى (رحمه الله) $^{(0)}$  فى طول الحرة: انه يرق ماءه على غنية، و ذلك حرام كالذى تحته حرة. $^{(7)}$ 

و<sup>(۷)</sup> قلنا: انه نكاح يملكه العبد بإذن مولاه إذا دفع<sup>(۸)</sup> إليه مهرا يصلح للحرة، و قال<sup>(۱)</sup> تزوج من شئت، فيملكه الحر، و هذا قوى<sup>(۱)</sup> الأثر لأن الحرية من أسباب الكرامة وصفات الكمال، لأنه (بها) (۱۱) يستحق أهلا للقضاء و الشهادة و

كشف الأسرار (٣٦٨/٢) ، المغنى في أصول الفقد (ص ٣٢٩).

<sup>(</sup>١) أي جراحة واحدة صالحة للقتل خطأ، كذا في المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) أنظر: المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٣٠)، أصول السرخسى (٢٥١/٢)، أصول البزدوى (٨٠/٤)، المنار مع كشف الأسرار (٣٦٦/٢).

المعانى التى يقع بها الترجيح على وجد الصحة فى القياسات أربعة أقسام، أحدها: الترجيح بقوة الأثر \_ كما هو مذكور فى الشرح \_ بأن كان أحد القياسين المؤثرين المتعارضين أقوى تأثيرا من الآخر كان راجحا عليه و سقط العمل به، فاما إذا لم يكن أحدهما مؤثرا فلا يكون حجة، فلا يتأتى الترجيح. أنظر: التحقيق لوحة (٢٢١/ب)، وأيضا أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٨٣/٤)، أصول السرخسى (٣/٣)، المنار مع

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل، د .

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، و في ب، د: رضى الله عند.

و هذا الوصف بين الأثر، فإن الارقاق نظير القتل من وجد، ألا ترى أن الإمام في الأسارى يتخير بين القتل و الاسترقاق، فكما يحرم عليه قتل ولده شرعا يحرم عليه ارقاقه مع استغنائه عنه. كذا في أصول السرخسي. أنظر (٢٥٣/٢)، المهذب (٤٦/٢)، تخريج الفروع للزنجاني (ص ١٦٥).

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من جـ.

<sup>)</sup> أي دفع المولى.

<sup>)</sup> أي و قال المولى.

<sup>(</sup>۱۰ في ب: أستبدلت (قوي) بـ (أقوي).

<sup>11)</sup> ساقطة من الأصل.

٧٥٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الولاية و الإمامة ()<sup>(۱)</sup> الكبرى و غير ذلك. و الرق من أسباب تنصيف الحل، فيجب أن يكون الرقيق فى النصف كالحر، فأما أن يزداد أثر الرق فلا،<sup>(۱)</sup> و ما ذكر من الأثر ضعيف، لأن الارقاق دون التضييع لأنه المؤودة الصغرى،<sup>(۱)</sup> و ذلك جائز (ب) العزل<sup>(1)</sup> بالاذن،<sup>(0)</sup> فالارقاق أولى.<sup>(1)</sup>

قوله (فان (۲) أركان الصلاة) القيام و الركوع و السجود (قامها بالإكمال دون التكرار)، و لا يلزم السجود، لأن كل واحد منهما ركن على حدة لا انه (۸) ركن واحد يتكرر. (۹)

<sup>(</sup>۱۱) (الواو) زيادة من ج.

<sup>(</sup>۱) و هذا أثر ظهرت قوته، و ازداد وضوحا بالتأمل في أحوال البشر، فان رسول الله صلى الله عليه و سلم فضل أمته بزيادة اتساع في حله حتى جاز له نكاح تسع نسوة أو إلى ما لا يتناهى على حسب ما اختلفوا فيه، فتبين بهذا تحقيق معنى الكرامة في زيادة الحل و ظهر أنه لا يجوز القول بزيادة حل العبد على حل الحر. أنظر أصول السرخسى (۲۵٤/۲)، التحقيق لوحة (۲۲۲/ب).

تال في شرح المنار: لأن الارقاق اهلاك حكمي، و التضييع بالعزل اهلاك حقيقي. كشف الأسرار على المنار (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>t) (الباء) في أولها ساقطة من الأصل.

<sup>(°)</sup> أى العـزل فى الحـرائر جـائز باذنهن، و فى الامـاء جـائز بغـيـر اذنهن المرجع السابق.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٤/ ٨٥، ٨٦)، المنار مع كشف الأسرار (٣١٩/٢)، التوضيح مع التلويح (٦٢٧/٢، ٦٢٨).

<sup>(</sup>۲) (فان) ساقطة من ب، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> في د: الا ـ بزيادة الألف في أولها ـ.

<sup>(</sup>۱) هذا تقرير لطرف من النوع الثانى من أنواع الترجيحات و هو الترجيح بقوة ثباته على الحكم المشهود به، و تمام التقرير كما فى التبيين: إن الحنفية عللوا فى مسح الرأس بأنه مسح فلا يسن تثليثه، و الشافعية عللوا بأنه ركن فيسن تثليثه، فتعارض التعليلان، فرجح الحنفية تعليلهم للقوة الثابتة له بثباته على الحكم أينما وجد.

ألا ترى أن مسح الخف و التيمم و مسح الجبائر ليس بمسنون تكراره بالإجماع، و

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٥٠

(فأما أثر المسح في التخفيف فلازم) من حيث ذاته فانه إصابة (١) و من حيث انه يتأدى ببعض المحل.

قوله (و نحوه) كمسح الخف و مسح الجبائر (٢) و مسح الجوارب.

(و الترجيح بكثرة الأصول) و هذا القسم قريب من (القسم)<sup>(۳)</sup> الثانى <sup>(1)</sup> البه أشار فى قوله (لأن فى كثرة الأصول زيادة لزوم الحكم معه) و ذلك لأن فى كلا القسمين تترجح العلة بواسطة الأصول، الا أن فى القسم الثانى جعل المرجح ما هو أثر كثرة الأصول، و هو ثباته على الحكم، و هنا جعل نفس كثرة الأصول

كذا مسح الجوارب عند من يراه، فعلم أن المسح له قوة ثبات في اثبات التخفيف أينما كان، بخلاف تعليل الخصم، فانه ليس له ثبات، فانا نجد الركن و ليس هناك تكرار كالقيام و القراءة و الركوع و السجود في الصلاة. أنظر: التبيين (٢/ ٨٧٦) و أيضا أصول البزدوي (٤/ ٩٢)، أصول السرخسي (١/ ٨٥١، ٩٥٩)، المغنى في أصول الفقه (ص ٣٣٠)، المنار مع كشف الأسرار (٣٧٦/ ١)، التحقيق لوحة (٢٢٢/ ب)، التوضيح مع التلويح (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>۱) أى أثر المسح فى التخفيف بين لوجود الاكتفاء بالإصابة مع امكان الاسالة. كذا فى الكشف على المنار (٣/٤/٣).

الجبائر: جمع الجبارة: و هى ما تشد على العظم المكسور لينجبر.
 أنظر: معجم الوسيط (١/٥/١).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> قال شمس الأثمة السرخسى: و ما من نوع من هذه الأنواع الثلاثة إذا قررته فى مسألة الا و تبين به امكان تقرير النوعين الآخرين فيه أيضا.

و قال عبد العزيز البخارى: و هكذا فى التقويم، و ذلك لأن الاقسام الثلاثة راجعة إلى معنى واحد، و هو ترجيح بقوة تأثير الوصف الا أن الجهات مختلفة فتعددها باعتبار الجهات فالترجيح بقوة التأثير بالنظر إلى نفس الوصف، و الترجيح بكثرة الأصول بالنظر إلى الأصل المد.

أنظر: أصول السرخسى (٢/ ٣٦١)، التحقيق لوحة ( ٢٣٢/أ \_ ب)، كشف الأسرار على المنار (٣٧٨/٢).

٧٦ - سرح للنتخب

# دليل/الرجحان (١٦٠/ب) لأنه مؤثر في الثبات. (١١)

و لا يقال بأن هذا ترجيح بغلبة (٢) الأشباه، (٣) و هو باطل. (٤)

لأنا نقول<sup>(ه)</sup>: هذا (ليس) <sup>(١)</sup> كذلك، وبيانه: انك في غلبة الأشباه ترجح الأوصاف مع اتحاد المقيس عليه كما إذا قلت: الأخ يشبه الولد بوجه (٧) (٨)

هذا و قد ذكره صاحب التحقيق أيضا، عزاه إلى بعض الشارحين، و لم يصر

و قد ذكر صاحب التبيين هذا الفرق بين القسم الثانى و الثالث و نسبه إلى الخانقاهى و قال: و قلده بعض الشارحين، ثم اعترض على هذا القول حيث قال: فيه نظر، لأن ثبات الوصف على الحكم بوجوده في صور كثيرة و ليس إلا كثرة الأصول، و كثرة الأصول ليست الا هو، يعرف بأدنى تأمل إن شاء الله تعالى.

هذا و قد ذكره صاحب التحقيق أيضا، و عزاه إلى بعض الشاريحين، و لم يصرح بأسمائهم، و لم يعترض على هذا القول. أنظر التبيين (٨٧٨/٢)، التحقيق لوحة (٢٢٣/ب).

(۳) في ب: استبدلت (بغلبة) بـ(لعلة) و في د: بـ(لغلبة).

(۱) و هو أن يكون للفرع بأحد الأصلين شبه من وجه واحد، و بالأصل الآخر الذى يخالف أصل الأول شبه من وجهين أو من وجوه. و هو صحيح عند عامة أصحاب الشافعي. و قد نقل صاحب القواطع عن الشافعي رحمه الله انه قال في كتاب أدب القاضى: الشيء إذا أشبه أصلين ينظر: ان أشبه أحدهما في خصلتين و الآخر في خصلة الحقته بالذي شبه في خصلتين. و هذا تنصيص على ترجيح إحدى العلتين بكثرة الشبه و هذا لأن القياس لم يجعل حجة الا لإفادته غلبة الظن، و لا شك أن الظن يزداد قوة عند كثرة الأشباه كما يزداد عند كثرة الأصول. أنظر كشف الأسرار على البزدوي (١٠٢/٤).

''' (في الثبات، و لا يقال بأن هذا ترجيح بغلبة الأشباه، و هو باطل، لأنا نقول) ساقطة من ج.

" ساقطة من الأصل.

··· في ب: وجوه.

<sup>(</sup>۱) و قد ذكر صاحب التبيين هذا الفرق بين القسم الثانى و الثالث و نسبه إلى الخانقاهى و قال: و قلده بعض الشارحين، ثم اعترض على هذا القول حيث قال: فيه نظر، لأن ثبات الوصف على الحكم بوجوده في صور كثيرة و ليس إلا كثرة الأصول، و كثرة الأصول ليست الا هو، يعرف بأدنى تأمل إن شاء الله تعالى.

<sup>(^)</sup> و هو المحرمية، كذا في التحقيق لـوحة (٢٢٣/ب)، أصول السرخسى (٢٦٤/٢).

و يشبه ابن العم بوجوه، (۱) مثل وضع الزكاة من الطرفين، و حل الحليلة (۲) و قبول الشهادة، (۳) و وجوب القصاص من الطرفين. (٤)

أما ههنا نحن نرجح الوصف الواحد بوجوده (٥) في محال كثيرة، فيكون الوصف متحدا، و المقيس (٦) عليه متعددا.

و انما قلنا بأن ذلك فاسد و هذا جائز، لأن ترجيح القياس بقياس آخر لا يجوز، و ذلك يؤدى إلى هذا (فان كل وصف يصلح قياسا، أما الترجيح بكثرة الأصول لا يؤدى إلى هذا) (٧) لما قلنا ان العلة متحدة هنا. (٨)

(و الترجيح بالعدم عند عدمه  $(^{(4)})$  و هو العكس، كقولنا في مسح الرأس:

- (١) في الأصل: بوجه، و في ج: وجوه \_ بسقوط الباء في أولها \_.
  - <sup>(۲)</sup> في جـ: الحليل.
  - (٣) في الأصل: الشاهدة.
  - و (الشهادة) ساقطة من ج.
    - <sup>(1)</sup> أنظر المراجع السابقة.
    - (٥) في الأصل، ب، د: بوجوه.
  - (۱) في ب، د: للمقيس ـ بزيادة اللام في أولها ـ.
    - (v) ساقطة من الأصل، د.
  - (<sup>(A)</sup> أنظر: أصول البزدوي (٤/ ١٠١)، التبيين (٢/ ٨٧٩).

    - (۱۰) فى ج: العدم، هذا مخالف لما فى المتن.
      (۱۰) أى الترجيح بعدم الحكم عند عدم الوم
- (۱۰) أى الترجيح بعدم الحكم عند عدم الوصف، و هو القسم الرابع من أقسام الترجيح. و معناه: أن الوصف إذا كان مطردا و منعكسا بأن وجد الحكم عند وجوده و عدم عند عدمه كان راجعا على الذى اطرد و لم ينعكسن.
- و اختلف فى صحته، فعند بعض المتأخرين لا عبرة به، لأن العدم لا يتعلق به حكم، أى لا يوجب عدم العلة عدم الحكم و لا وجوده، لأنه ليس بشىء فلا يصلح مرجحا لأن الرجحان لا بد له من سبب.
- و مختار عامة الأصوليين أنه صالح للترجيح، لأن عدم الحكم عند عدم الوصف الذي جعل علة دليل على اختصاص الحكم بذلك الوصف و وكادة تعلقه به، فصلح مرجحا من هذا الرجد، لكنه ترجيح ضيعف لاستلزامه إضافة الرجحان إلى العدم الذي ليس بشيء كما قال الفريق الأول. و تظهر ثمرته عند المعارضة،

٧٦٢\_\_\_\_\_\_ش - للنتخ

"انه مسح" ينعكس بما ليس بمسح، و هو غسل الوجه، فانه ليس بمسح، و يسن فيه التثليث.

و قولهم: "ركن" لا(١) ينعكس، لأن المضمضة تتكرر و ليست بركن. (٢)

فانه إذا عارض هذا النوع ترجيح آخر من الأنواع الثلاثة كان ذلك مقدما عليه كالترجيح في الخال. كذا في التحقيق أنظر لوحة كالترجيح في الحال. كذا في التحقيق أنظر لوحة (٢٢٢/ب)، و أيضا أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٤/٦٤)، أصول السرخسسي (٢/ ٢٦١)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٣٣٢، ٣٣٢)، التبيين (٢/ ٨٥٠/).

<sup>(</sup>رکن) ساقطة من ج. (رکن

<sup>(</sup>۲) بياند: قول الحنفية في مسح الرأس: "اند مسح في وضوء فلا يسن تكراره" فاند يرجع على قول الشافعية: "اند ركن في وضوء فيسن تثليشد." لأن ما قال الحنفية ينعكس بما ليس بمسح كغسل الوجد و اليد و الرجل. و ما قالوا لا ينعكس، لأن المضمضة تتكرر و ليس بركن كما في الشرح. أنظر التحقيق لوحة (۲۲۳/ب، ۲۲۴/أ)، المغنى (ص ۳۳۱)، التبيين (۲/۸۸۰).

فسم التحقيق......

### فصل

ثم جملة ما يثبت بالحجج التي مر ذكرها سابقا على باب القياس شيئان: الأحكام المشروعة.

و ما يتعلق به الأحكام المشروعة.

و انما يصح التعليل للقياس بعد معرفة هذه الجملة فألحقناها بهذا الباب لتكون وسيلة إليه بعد احكام طريق التعليل.

فأما الأحكام فأنواع أربعة: حقوق الله تعالى خالصة و حقوق العباد خالصة، و ما اجتمعا فيه و حق ما اجتمعا فيه و حق العباد فيه غالب كالقصاص.

و حقوق الله تعالى ثمانية أنواع: عبادات خالصة كالإِيمان، و الصلاة و الزكاة و نحوها.

و عقوبات كاملة، كالحدود.

و عقوبات قاصرة، و نسميها أجزية، و ذلك مثل حرمان الميراث بالقتل.

و حقوق دائرة بين الأمرين، و هي الكفارات.

و عبادة فيها معنى المؤنة حتى لا يشترط لها كمال الأهلية، و هي صدقة الفطر.

و مؤنة فيها معنى القربة، و هو العشر، و لهذا لا يبتدئ على الكافر، و جاز البقاء عليه عند محمد رحمه الله.

و مؤنة فيها معنى العقوبة، و هو الخراج، و لهذا لا يبتدئ على المسلم و جاز البقاء عليه.

وحق قائم بنفسه، وهو خمس الغنائم و المعادن، فانه حق وجب لله تعالى ثابتا بنفسه بناء على أن الجهاد حقه فصار المصاب به له كله، لكنه أوجب أربعة أخماسه للغانمين منة منه، فلم يكن حقا لزمنا أداؤه طاعة له، بل هو حق استبقاه لنفسه فتولى السلطان أخذه و قسمته، و لهذا جوزنا صرفه إلى من استحق أربعة أخماسه من الغانمين بخلاف الزكوات و الصدقات، و حل لبنى هاشم، لأنه على هذا التحقيق لم يصر من الأوساخ.

و حقوق العباد أكثر من أن تحصى.

و أما القسم الثاني فأربعة: السبب، و العلة، و الشرط و العلامة.

أما السبب الحقيقى فما يكون طريقا إلى الحكم من غير أن يضاف إليه وجوب و لا وجود، و لا تعقل فيه معانى العلل، لكن تتخلل بينه و بين الحكم علة لاتضاف إلى السبب، و ذلك مثل دلالة السارق على مال إنسان ليسرقه، فان أضيفت إليه صار للسبب حكم العلة، و ذلك مثل قود الدابة و سوقها، هو سبب لما يتلف بها، لكن فى معنى العلة.

و فأما اليمين بالله تعالى فسمى سببا للكفارة مجازا و كذلك تعليق الطلاق و العتاق بالشرط، لأن أدنى درجات السبب أن يكون طريقا. و اليمين تعقد للبر، و ذلك قط لا يكون طريقا للكفارة و لا للجزاء، لكنه يحتمل أن يؤول إليه فسمى سببا مجازا، و هذا عندنا. و الشافعى رحمه الله جعله سببا هو فى معنى العلة. و عندنا لهذا المجاز شبهة الحقيقة حكما خلافا لزفر رحمه الله، و يتبين ذلك فى مسألة التنجيز، هل يبطل التعليق؟ فعندنا يبطله، لأن اليمين شرعت للبر، فلم يكن بد من أن يصير البر مضمونا بالجزاء، و إذا صار البر مضمونا بالجزاء صار لما ضمن به البر للحال شبهة الوجوب كالمغصوب مضمون بقيمته، فيكون للغصب حال قيام العين شبهة إيجاب القيمة، و إذا كان كذلك لم تبق الشبهة إلا فى محله كالحقيقة لا تستغنى عن الحل، فإذا فات الحل بطل بخلاف تعليق الطلاق بالملك، فانه يصح فى مطلقة الثلاث و ان عدم الحل، لأن ذلك الشرط فى حكم العلل فصار ذلك معارضا لهذه الشبهة السابقة عليه.

و أما العلة فهي في الشريعة عبارة عما يضاف إليه وجوب الحكم ابتداء مثل البيع للملك، و النكاح للمحل و القتل للقصاص.

و ليس من صفة العلة الحقيقية تقدمها على الحكم، بل الواجب اقترانها معا، و ذلك كالاستطاعة مع الفعل عندنا فإذا تراخى الحكم لمانع كما فى البيع الموقوف، و البيع بشرط الخيار كان علة اسما و معنى لا حكما. و دلالة كونه علة لا سببا ان المانع إذا زال وجب الحكم به من الأصل حتى يستحقه المشترى بزواعده.

و كذلك عقد الإجارة علة اسما و معنى لا حكما، و لهذا صح تعجيل الأجرة لكنه يشبه الأسباب لما فيه من معنى الإضافة حتى لا يتسند حكمه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_٧٦٥\_\_\_\_\_

و كذلك كل إِيجاب مضاف إلى وقت علة اسما و معنى لا حكما لكنه يشبه الأسباب.

و كذلك نصاب الزكاة فى أول الحول علة اسما، لأنه وضع له و معنى، لكونه مؤثرا فى حكمه، لأن الغناء يوجب المواساة، لكنه جعل علة بصفة النماء، فلما تراخى حكمه أشبه الأسباب. ألا ترى أنه انما تراخى إلى ما ليس بحادث به و إلى ما هو شبيه بالعلل و لما كان متراخيا إلى وصف لا يستقل بنفسه أشبه العلل و كان هذا الشبه غالبا، لأن النصاب أصل، و النماء وصف. و من حكمه أن لا يظهر وجوب الزكاة فى أول الحول قطعا بخلاف ما ذكرنا من البيوع، و لما أشبه العلل و كان ذلك أصلا كان الوجوب ثابتا من الأصل فى التقدير حتى صح التعجيل لكنه يصير زكاة بعد الحول.

و كذلك مرض الموت علة لتغير الأحكام اسما و معنى الا أن حكمه يثبت به بوصف الاتصال بالموت، فأشبه الأسباب من هذا الوجه، و هو علة في الحقيقة، و هذا أشبه بالعلل من النصاب.

و كذلك شراء القريب علة العتق لكن بواسطة هى من موجبات الشراء، و هو الملك فكان علة تشبه السبب كالرمى و إذا تعلق الحكم بوصفين مؤثرين كان أخرهما وجودا علة حكما، لأن الحكم يضاف إليه لرجحانه على الأول بالوجود عنده و معنى، لأنه مؤثر فيه. و للأول شبهة العلل حتى قلنا ان حرجة النساء تثبت بأحد وصفى علة الربا، لأن في ربا النسيئة شبهة الفضل، فيثبت بشبهة العلة.

و السفر علة الرخص اسما و حكما لا معنى، فان المؤثر هى المشقة، لكن السفر أقيم مقامها تيسيرا، و هو فى الحاصل نوعان أحدهما: إقامة السبب الداعى مقام المدعو كما فى السفر و المرض. و الثانى: إقامة الدليل مقام المدلول كما فى الخبر عن المحبة أقيم مقام المحبة فى قوله: ان أحببتنى فأنت طالق. و كما فى الطهر، أقيم مقام الحاجة فى اباحة الطلاق.

و أما الشرط فهو في الشريعة عبارة عما يضاف الحكم إليه وجودا عنده، لا وجوبا به، كالطلاق المعلق بدخول الدار يوجد بقوله: أنت طالق عند دخول الدار، لا

٣٦٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و قد يقام الشرط مقام العلة كحفر البئر في الطريق و هو شرط في الحقيقة، لأن الثقل علة السقوط، و المشى سبب محض، لكن الأرض كانت مسكة مانعة عمل الثقل، فكان الحفر إزالة للمانع، فثبت أنه شرط، و لكن العلة ليست بصالحة للحكم لأن الثقل أمر طبيعي، لا تعدى فيه، و المشى مباح بلا شبهة، فلم يصلح أن يجعل علة بواسطة الثقل. و إذا لم يعارض الشرط ما هو علة و للشرط شبه بالعلل لما يتعلق به من الوجود أقيم مقام العلة في ضمان النفس و الأموال جميعا.

فأما إذا كانت العلة صالحة للحكم لم يكن الشرط في حكم العلة، و لهذا قلنا: ان شهود الشرط و اليمين إذا رجعوا بعد الحكم ان الضمان على شهود اليمين لأنهم شهود العلة.

و كذلك العلة و السبب إذا اجتمعا سقط حكم السبب كشهود التخيير و الاختيار إذا اجتمعوا في الطلاق و العتاق ثم رجعوا بعد الحكم، فإن الضمان على شهود الاختيار، لأنه هو العلة و التخيير سبب.

و على هذا قلنا: إذا اختلف الولى و الحافر، فقال الحافر: انه أسقط نفسه، كان القول قوله استحسانا، لأنه يتمسك بما هو الأصل، و هو صلاحية العلة للحكم، و ينكر خلافة الشرط بخلاف ما إذا ادعى الجارح الموت بسبب أخر، لا يصدق لأنه صاحب علة.

و على هذا قلنا: إذا حل قيد عبد حتى أبق لم يضمن لأن حله شرط فى الحقيقة، وله حكم السبب، لما أنه سبق الإباق الذى هو علة التلف، فالسبب ما يتقدم، و لاشرط ما يتأخر ثم هو سبب محض، لأنه قد اعترض عليه ما هو علة قائمة بنفسها غير حادثة بالشرط، و كان هذا كمن أرسل دابة فى الطريق فجالت يمنة أو يسرة ثم أتلفت شيئا لم يضمنه المرسل الا أن المرسل صاحب سبب فى الأصل، و هذا صاحب شرط جعل مسببا. قال أبو حنيفة و أبو يوسف رحمهما الله فيمن فتح باب القفص فطار الطير: انه لا يضمن، لأن هذا شرط جرى مجرى السبب لما قلنا، و قد اعترض عليه فعل المختار فبقى الأول سببا محضا، فلم يجعل التلف مضافا إليه بخلاف السقوط فى البئر، لأنه لا اختيار له فى السقوط حتى لو أسقط نفسه هدر

دمه.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و أما العلامة فما يعرف الوجود من غير أن يتعلق به وجوب ولا وجود. و قد تسمى العلامة شرطا، و ذلك مثل الاحصان في باب الزنا، فانه إذا ثبت كان معرفا لحكم الزنا. فأما ان يوجد الزنا بصورته و يتوقف انعقاده علة على وجود الإحصان فلا. و لهذا لم يضمن شهود الإحصان إذا رجعوا بحال.

## فصل(١)

قوله (بالحجج)<sup>(۲)</sup> أي الكتاب و السنة و الإجماع.

قوله (بعد معرفة هذه الجملة) أى (الأحكام المشروعة، و ما يتعلق به الأحكام المشروعة) (٣) من العلة و الشرط و السبب. (٤)

أما الأول فظاهر. و أما الثانى فلأن الحكم يضاف إلى الشرط إذا لم يمكن (٥) الإضافة إلى العلة، و كذلك (٦) الحكم يضاف إلى السبب الذى في معنى العلة. (٧)

۱۱ (فصل) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (بالحجج) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) (و ما يتعلق به الأحكام المشروعة) ساقطة من ج.

<sup>(1)</sup> كذا في التحقيق. أنظر لوحة (٢٢٤/ب)، و في التبيين أضاف إليها: العلامة. أنظر (٢/ ٨٨٢).

<sup>(</sup>o) في الأصل: إذ لم تكن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ج، د: و کذا.

<sup>(</sup>v) و كذا العلامة، لأنها هي المعملة للعلة، فيكون اذن حاصل ما يتعلق به الحكم هذه الأربعة، فلا بد من معرفة هذه الجملة، أعنى الحكم الشرعى، و ما يتعلق به الحكم الشرعى، لأن القياس يتوقف وجوده على وجودها. كذا في التبيين (۸۳/۲).

قوله (و نسميها (۱) أجزية) (۲) حتى يقع الفرق بين القاصرة و الكاملة (۳) و لأن الجزاء لا يختص بالعقوبة، و ذلك مثل حرمان الميراث بالقتل حتى لا يثبت في حق الصبى، (٤) لأنه لا يوصف بالتقصير بخلاف البالغ الخاطئ، لأنه مقصر فيلزمه الجزاء القاصر، و لم يلزمه الكامل، و الصبى غير (۵) مقصر (۲) فلم يلزمه الكامل. ( ۱۹۱۸/أ)

(و الحقوق الدائرة) (<sup>(۱)</sup> (أي) (<sup>(۱)</sup> بين العبادة و العقوبة، لأنها ما وجبت إلا جزاءً على جناية توجد من العباد، (<sup>(۱۱)</sup> و سميت كفارة، لأنها فعالة من الكفر و هو الستر، (<sup>(۱۱)</sup> و من هذا الوجه عقوبة، لأنها تعقب الجناية (<sup>(۱۲)</sup>).

<sup>(</sup>۱) في د و تسميتها. و هذا مخالف لما في المتن.

أن نسمى العقوبات القاصرة أجزية. راجع نص المتن و التبيين (٢/ ٨٨٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> أي بين العقوبات القاصرة و العقوبات الكاملة. راجع نص المتن.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> و ذلك عند الحنفية. أنظر الاختيار لتعليل المختار (٥/ ١١٦)، أصول السرخسى (٢٩٤/٢)، التبيين (٢/ ٨٨٩).

<sup>(</sup>۵) في ب، ج، د: غيره \_ بزيادة الهاء في آخرها \_.

<sup>(</sup>۱) لأن أهلية العقوبة تقتضى سابقة الخطاب، و الصبى غير مخاطب. أنظر التبيين (٢/ ٨٨٩)، كـشف الأسرار على المنار (٢/ ٣٩٥، ٣٩٦)، التحقيق لوحة (٢٧/أ)، أصول السرخسى (٢/ ٢٩٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أي الجزاء القاصر.

<sup>(^^</sup> كذا في جميع النسخ، و زيادة الألف و اللام في أولهما مخالف لنص المتن.

<sup>(</sup>١١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١٠٠) (العقوبة لأنه ما وجبت الأجزاء على جناية توجد من العباد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱۱ أنظر: لسان العرب (٥/ ٣٩٠٠)، مختار الصحاح (ص ٥٧٣)، المغرب (ص ٤١٠).

<sup>(</sup>۱۲۰) (من الكفر، و هو الستر، و من هذا الوجه عقوبة، لأنها تعقب الجناية) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱۳) و لأنها لم تجب إلا أجزيةً، و العقوبة هي التي تجب جزاء الفعل، فأما العبادة فتجب مبتدأة و هي لم تجب مبتدأة، بل تجب بعد الفعل. أنظر كشف الأسرار على المنار (٢/ ٣٩٦)، التحقيق، لوحة (٢٢٧/ب)، التبيين (٢/ ٨٨٩، مصول البزدوي (١٤٩/٤) و ما بعدها.

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_٧٦٩\_\_\_\_\_\_

و فيها معنى العبادة من حيث إنها تتأدى بما هو عبادة، (١) و هو الصوم.

(و عبادة فيها معنى المؤنة) كصدقة الفطر.

فان قيل: لم قلت بأن صدقة الفطر عبادة فيها معنى المؤنة<sup>(٢)</sup> و لم تقل أنها مؤنة فيها معنى العبادة؟<sup>(٣)</sup>

قيل: من وجوه:

أحدها: ان اسمها يدل على كونها عبادة كسائر الصدقات.

و الثانى: النصاب فيها شرط كالزكاة.

و الثالث: أنها لا تتأدى الا بنية العبادة.

و الرابع: ان أداءها لا يصح الا من المالك. <sup>(ء)</sup>

فإن قيل: فلم قلت أن فيها معنى المؤنة؟

قيل: لأنها يجب على الغير بسبب الغير، فصارت كنفقة الزوجات و المحارم (حتى لا يشترط لها كمال الأهلية) لأن الله تعالى مستغن عن العباد، (٥) فيشترط ففى حقوقه كما الأهلية (٢) كالصوم و الصلاة و سائر العبادات الخالصة. و لهذا قال أبو حنيفة و أبو يوسف رحمهما الله (٧): تجب صدقة الفطر على الصبى

<sup>(</sup>۱۱) و من حيث انها تجب بطريق الفتوى و يؤمر من عليه بالأداء بنفسه من غير أن يستوفى منه جبرا كالعبادات، و الشرع لم يفوض إلى المكلف إقامة شيء من العقوبات على نفسه، بل هي مفوضة إلى الأثمة و تستوفى بطريق الجبر. أنظر المراجع السابقة.

<sup>(</sup>۲) المؤنة: اسم لما يتحمله الإنسان من ثقل النفقة التي ينفقها على من يليه من أهله و ولده. و قال الكوفيون: المؤنة مفعلة وليست مفعولة. فبعضهم يذهب إلى أنها مأخوذة من الأون، و هو الثقل، و قيل من الأين. أنظر: التعريفات (ص ١٩٦)، التحقيق لوحة (٢٢٩/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ب: العباد.

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الأسرار على المنار (٣٩٩/٢)، التحقيق لوحة (٢٢٨/أ)، التبيين (٨٩١/٢)، الوافي لوحة (١٤٦/أ).

<sup>(</sup>٥) (لأن الله تعالى مستغن عن العباد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>نيشترط في حقوقه كما الأهلية) ساقطة من ج.

۷ في ب، د: رضي الله عنهما.

٧٧٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و المجنون، إذا كان لهما مال، و يؤدى الولى من (١) مالهما، (٢) لأن الأصل أن لا يجب على الغير بسبب الغير، و أمكن إيجابها (٣) عليهما لما فيها من معنى المؤنة.

و الدليل<sup>(1)</sup> على أن فى العشر<sup>(0)</sup> معنى المؤنة أن مؤنة الشىء سبب<sup>(1)</sup> بقاء ذلك الشىء، و العشر سبب بقاء الأرض، و حفظ الإنزال،<sup>(۷)</sup> و لأن سببه الأرض كالخراج،<sup>(۸)</sup> فلأن الملك لا يشترط فيه.

و الدليل على معنى القربة فيه أنه يصرف إلى مصارف الزكاة. (١٠) كذا ذكره في الأسرار. (١٠)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: أستبدلت (من) بـ(عن).

<sup>(</sup>۲) أنظر: الهداية (۱۱۵/۱)، الإختيار لتعليل المختار (۱۲۳/۱)، التحقيق لوحة (۲۲۸/ب)، التبيين (۲/۲۸).

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ب، ج: إيجابه.

<sup>(</sup>د) بدأ الشارح بتقرير قول المصنف (و مؤنة فيها معنى القربة، و هو العشر). أنظر نص المتن.

<sup>(</sup>٥) أنظر معنى العشر: أنيس الفقهاء (ص ١٣٣)، المغرب (ص ٣١٦).

<sup>(</sup>١) في الأصل، ج: بسبب \_ بزيادة الباء في أولها \_.

بيانه: أن العشر يصرف إلى مصارف الزكاة و الفقراء الغازين الذابين عن بيضة الإسلام، و هم يستعدون به و يدفعون شر الكفرة، و تبقى الأراضى في أيدى أربابها سالمة، و كذا إذا لم يكن الغزاة فقراء يكون العشر سبب حفظ الأراضى أيضا، لأن سائر الضعفاء المحتاجين الآخذين للعشر يدعون لغزاة المسلمين بالخير و النصرة، فينصرون ببركة دعائهم على ما قال عليه السلام: "إنكم تنصرون بضعفائكم." \_ أنظر تخريج الحديث (ص ٥٥٥) الهامش (١) \_.. و يدفع الغزاة بعد ذلك شر الكفرة الفجرة بالقسر و القهر، فيكون العشر حينئذ سببا لبقاء أراضى المسلمين محفوظة. كذا في التبيين (٢/١٨).

<sup>(</sup>۱۸ أنظر معين الخراج: المصباح المنير (۲۵۷/۱)، أنيس الفقهاء (ص ۱۸۵)، المغرب (ص ۱٤۱)، شرح فتح القدير (۳۱/٦)، حاشية ابن عابدين (۱۷۷/٤)، مغنى المحتاج (۲۳٤/٤)، المغنى (۲۵۵/۹).

<sup>(</sup>١) أنظر: التبيين (٨٩٣/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٣٩٩/٢).

<sup>(</sup>۱۰) في ب، د: ذكر \_ بسقوط الهاء في آخرها \_.

قوله (وحق قائم بنفسه) (۱) أى هو حق ثابت بنفسه من غير أن يكون له سبب/يجب على العبد باعتبار ذلك السبب (۲) مثل الصلاة و الزكاة (۱) (۲۱/ب) و الصوم، فانها متعلقة بأسباب تجب على العباد باعتبار ذلك السبب. هكذا أفاد (٤) الشيخ الإمام الأستاذ رحمه الله. (٥) و ذكر في أصول الفقه لواحد من المشائخ معناه أنه لم يكن لفعل العبد فيه مدخل بخلاف الصلاة و الزكاة، فان لفعل (العبد) (١) فيها مدخلا. (٧) فان الصلاة و الزكاة عبارتان عن الأفعال. و أيد هذا الوجه قوله (فلم يكن حقا لزمنا أداؤه طاعة له). (٨)

(وحقوق العباد) نحوضمان الدية وبدل المتلف و المغصوب و ما أشبه ذلك. (٩)

<sup>(</sup>۱) هذا هو الثامن من الثمانية التي هي حقوق الله تعالى خالصة كذا في التبيين (۸۹۷/۲).

ر من غير أن يتعلق بذمة العبد كخمس الغنيمة و المعدن. كذا في التحقيق لوحة (١٤٦/أ)، التبيين (٨٩٨/٢)، الوافي لوحة (١٤٦/ب).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: أستبدلت (الزكاة) بـ(الركوع).

<sup>)</sup> في جه: أستبدلت (أفاد) بـ(قال).

<sup>&</sup>lt;sup>ه)</sup> لعل الشارح يعنى "بالشيخ" المصنف رحمه الله.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی ج: مدخلا فیها.

<sup>(</sup>A) بل هو حق استبقاه الله تعالى لنفسه كائنا على ما كان، لأن الأشياء كلها لله تعالى فى الأصل، و الغنيمة أيضا يكون كلها لله تعالى باعتبار الأصل، ألا أنه أوج صرف أربعة الأخماس إلى الغافين بكرمه و لطفه منة منه عليهم، فبقى الخمس على ما كان حقا لله تعالى فأوجب صرفه فيمن ذكر فى الآية. الأنفال (٤١). كذا فى التبيين (٨٩٩/٢).

<sup>(</sup>۱) كالنكاح، و الطلاق، و العتاق، و البيع، و الشراء، و الوكالة، و الكفالة و المضاربة. و هي \_ أي حقوق العباد \_ أكثر من أن تحصى كما قال المصنف. أنظر التبيين (۲/ ۹۰۱)، التحقيق لوحة (۲۳۰/ب)، الوافي لوحة (۱٤۷/أ).

(لكن فى معنى العلة) لأن سير الدابة مضاف<sup>(١)</sup> إلى سائقها و قائدها و لهذا تشى (٢) على طبعها، فما حصل فى السير مضاف إلى السائق و القائد فلهذا كانا (٣) بعنى العلة. (٤)

(للكفارة) (٥) أى فى اليسمين بالله تعالى (و لا للجزاء) أى فى اليسمين بالطلاق، و ذلك لأن اليسمين مانعة من إيجاب الكفارة، (٢) لأنها تجب بالحنث، و الحنث ضد حكم اليمين و هو البر. (٧)

(و الشافعي رحمه الله<sup>(۸)</sup> جعله سببا هو في معنى العلة) و لهذا أبطل تعليق الطلاق و العتاق بالملك. (۹)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی د: یضاف.

<sup>(</sup>Y) كذا في جميع النسخ، لعل الصواب: Y X

<sup>(</sup>٣) في الأصل: كان. لعل الصواب ما أثبتناه، لأن اسم كان كل واحد من السائق و القائد.

<sup>(1)</sup> و ليسا علة، لأنه طريق الوصول إلى الاتلاف غير موضوع له، و قد تخلل بينه و بين الحكم فعل الدابة، لكن فيه معنى العلة كما قال الشارح لأن السوق و القود يحمل الدابة على الذهاب كرها، فصار فعلها مضافا إلى المكره فيما يرجع إلى بدل المحل. كذا في التحقيق لوحة (١٧٥/٤)، أصول البردوى (١٧٥/٤)، أصول البردوى (١٧٥/٤)، أصول البردوى (١٧٥/٤)، أصول السرخسى (٣١١/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٢/٥/١)، التبيين (٢٧٦/٤).

<sup>(</sup>٥) هذا تقرير قول المصنف: (فأما اليمين بالله تعالى فسمى سببا للكفارة مجازا... الخ).

<sup>(</sup>أى في اليمين بالله تعالى (و لا للجزاء) أى في اليمين بالطلاق و ذلك لأن اليمين مانعة من إيجاب الكفارة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۷) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۸۳/٤)، أصول السرخسى (۳۰٤/۲)، المغنى فى أصول الفقد (ص ۳۳۹، ۳٤۰)، المنار مع كشف الأسرار (٤١٧/٢)، التحقيق، لوحة (۲۳۲/أ)، التبيين (۲/۲،۲).

و في جه: أستبدلت (البر) بـ(السير).

<sup>(
 (</sup>و الشافعي رحمه الله) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>١) أنظر: الإقناع (٢/٢٠/ ٤١٨).

قوله (فلم يكن بد (١) من أن يصير البر مضمونا بالجزاء) ليكون واجب الرعاية فيتحقق (٢) معنى اليمين، و هو الحمل و المنع. و نعنى بقولنا أنه مضمون به: أنه لو فات البريترتب ذلك الجزاء عليه، ليكون وجوب<sup>(٣)</sup> الجزاء يمنعه من تفويت البر، (فيكون للغصب<sup>(٤)</sup> حال فيام العين شبهة إيجاب القيمة). و لهذا لو كفل به يصح، و لو أبرأه (٥) يصح، و لو لم تكن شبهة إيجاب القيمة (١) ثابتة لما صح، لأنه إبراء $^{(\mathsf{V})}$  عن العين بالدين أو ابراء $^{(\mathsf{A})}$  قبل الوجوب. $^{(\mathsf{A})}$ 

و أما في التبيين فقال: إعلم أنه قد قال الشارحون في شروحهم: و الدليل على أن للقيمة في الحال شبهة الثبوت أن الإبراء عن المغصوب حال قيامه يصح، لأن الإبراء عن العين باطل، و قالوا أيضا: الرهن يصح بالمغصوب، و كذا الكفالة بد، و الرهن و الكفالة لا يصحان في العين.

فأقبول: ان الذي قالوه من مسألة الإبراء مخالف لما ذكره صدر الإسلام أبو اليسر البزدوي في مبسوطه في باب الصلح في الغصب حيث قال: و لو غصب من انسان كر حنطة فصالحه على نصفه ان كان مستهلكا جاز لا شك فيه، أما إذا كان قائما، أن كان بحضرتهما لا يجوز سواء كان الصلح على نصف ذلك الكر أو على النصف الآخر، لأن هذا بيع الكر بنصف الكر أو الإبراء عن نصف الكر و هو عين، و الإبراء عن الأعيان باطل، فيكون الصلح باطلا، و أما إذا لم يكن بحضرتهما قال: يجوز الصلح، لأنه إذا لم يكن بحضرتهما فقد ظهر فيه

<sup>(</sup>یکن بد) ساقطة من د.

في الأصل: فتحقق.

في الأصل: وجب.

في د: الغصب ـ بسقوط اللام في أولها ـ و هو مخالف لما في المتن. فى الأصل: أبره \_ بسقوط الهمزة قبل الهاء \_.

<sup>(</sup>القيمة) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جه: أبرأه.

<sup>(</sup>أو ابراء) ساقطة من ب، د.

كذا في كشف الأسرار على المنار (٢/ ٤٢٠)، التحقيق، لوحة (٢٣٣/أ)، كشف الأسرار على البزدوي (٤/ ١٨٤)، الوافي لوحة (١٥٠/أ)، شرح ابن ملك (٢/٥٠٩).

و هاتان المسألتان ذكرهما فخر الإسلام في منتخب التقويم، و ذكر في الهداية أن الرهن بالأعيان المضمونة بعينها يصح، وعد منها المغصوب و علل و قال: لأن الضمان متقرر. (١)

قال الأستاذ رحمه الله (۱۲): سمعت ممن (۱۳) يعول على قوله أنه قال: لو أن رجلا له ألف درهم فغصب ألفا آخر، فحال (۱) عليهما الحول في يده / لا تجب (١٦٦٧) على الغاصب زكاة دراهمه المملوكة. فهذه المسائل تشهد لما ذكرنا أن شبهة وجوب القيمة ثابتة حال قيام العين. (۱۹)

(و إذا كان كذلك) أى إذا ثبت أن شبهة الإيجاب ثابتة فيشترط المحل (فإذا فات المحل) بالطلقات الثلاثة (٢٠) (بطل) التعليق. (٧)

علامات الهلاك فيمكن تجوز الصلح بطريق الإبراء، وهو أن يجعل إبراء عن نصف الكر و قبضا لمثل نصف الكر إذا وقع الصلح على النصف الآخر، فإذا وقع الصلح على النصف الآخر وقع الصلح على نصف ذلك الكر يجعل هذا النصف قائما، والنصف الآخر هالكا، إذ يجوز أن يكون نصفه هالكا و نصفه قائما، فيكون ذلك قبض نصف الكر، و إبراء عن النصف الثانى، و هذا الصلح يجوز من حيث الظاهر، لأنه هالك من حيث الظاهر، أما فى الحقيقة لا يجوز حتى لا يحل الزيادة على نصف الكر، لأن الكر قائم فى الحقيقة، إلى هنا لفظ صدر الإسلام. اهأنظر (١٩٥٥)، حاشية الرهاوى على شرح المنار (١٩٥٥)، ١٩٠٩).

<sup>(</sup>۱) أنظ الهداية (۱۳۳/٤).

<sup>(</sup>۲) هو الإمام حميد الدين الضرير رحمه الله كما صرح به السغناقي في الوافي. أنظر لوحة (۱۵۰/أ).

<sup>(</sup>r) في ج: أستبدلت (عن) بـ(من).

<sup>(</sup>نا) في جه: أستبدلت (فحال) بـ(ثم حال).

<sup>(</sup>ه) أنظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>١٦) في الأصل: بالطلاقات الثلاث.

انظر: أصول البردوى (٤/١٨٤)، كشف الأسرار على البردوى (٤/ ١٨٥)،
 التحقيق لوحة (٣٣٧/ب)، كشف الأسرار على المنار (٢/ ٤٢٠، ٤٢١)،
 التبيين (٩١٧/٢)، الوافى لوحة (١٥٠/أ ـ ب).

قـوله (بخـلاف تعليق الطلاق بالملك (۱۱) وجـه الإيراد أنه يصح أن يقـول للمطلقة الثلاث: ان تزوجتك فأنت طالق، فينبغى أن لا يبطل التنجيز التعليق هنا، بل أولى، لأن حال البقاء أسـهل، و لهـذا لا يصح أن يقـال (۱۳) للأجنبية: ان دخلت الدار فأنت طالق، و لو قال (هكذا) (۱۵) لامرأته (۱۵) ثم أبانها يبقى التعليق.

قوله (لأن ذلك الشرط فى حكم العلل) أى النكاح (١) فى حكم العلل من حيث إن الطلاق يستفاد به. (٧) و ذكر الشيخ الإمام فخر الإسلام رحمه الله: فأما تعليق الطلاق بالنكاح فتعليق ما هو علة ملك الطلاق. (٨) و هذا واضح (فصار ذلك (١))

<sup>(</sup>۱۱) (بالملك) ساقطة من ب، ج.، د.

المذا جواب اشكال يرد من جهة زفر رحمه الله، و هو أن يقال: لم قلتم أن المحل يشترط بثبوته لصحة التعليق، فبطلانه يقتضى بطلان التعليق، و قد اتفقنا على أن تعليق الطلاق أو العتاق بالملك يصح مع أن المحل في الحال معدوم، و في صورة النزاع أولى أن لا يبطل بفوات المجل بعد وجوده في المحل، لأنه حالة البقاء، و البقاء أسهل من الإبتداء. التبيين (٩١٧/٢)، التحقيق، لوحة (١٩٥٧/١)، كشف الأسرار على المنار (١٨٥/١)، كشف الأسرار على المنار (١٨٥/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ب، ج: يقول.

<sup>(1)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٥) في الأصل، ب: لامأرة \_ بسقوط الهاء في آخرها \_.

<sup>(</sup>۱) أو ملك اليمين. كذا في التبيين (٩١٧/٢).

<sup>(</sup>Y) و بعبارة أخرى: ان النكاح يثبت به مالكية الطلاق، و أن ملك اليمين فى الرقيق يثبت به مالكية العتاق. أنظر المصدرين السابقين.

<sup>(</sup>٨) لم أقف على هذا القول في أصول البزدوي، لعله ذكره في مصنف له آخر.

<sup>(</sup>۱) أي كون هذا الشرط في حكم العلل، أو التعليق بشرط هو في حكم العلل. كذا في التحقيق لوحة (١٨٦/٤)، كشف الأسرار (١٨٦/٤).

٧٧٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

معارضا (١) لهذه الشبهة السابقة عليه). (٢) ذكر فخر الإسلام في الجامع الصغير الطلاق معلق بما له شبهة العلل، و هو النكاح فبطل بذلك شبهة الإيجاب كما تبطل حقيقة الإيجاب بالتعليق بحقيقة العلة. و ذلك أن يقول لعبده: إن اعتقتك فأنت حر.

قال الأستاذ رحمه الله فى تعليل هذه المسألة: لأن المزيل قارون الزوال، فيبطل كما إذا قال: أنت طالق مع انقضاء عدتك، و هذا لأن المزيل يعتمد الثبوت سابقا، و زمان الزوال لا يكون زمان الثبوت، فلا يصح هذا التعليق من حيث إنه تطليق لكونه تعليق الحكم عا هو علة معنى، فلا يشترط المحلية لانعدام شبهة التطليق، فيبقى يمينا مطلقا، و محل اليمين ذمة الحالف، فإذا وجد الشرط ينحل الجزاء. (٣)

<sup>&#</sup>x27;' و معنى المعارضة: ان أصل التعليق يوجب ثبوت شبهة وقوع الجزاء و كون الشرط فى معنى العلة يقتضى عدم ثبوتها، فامتنع ثبوتها معارضة، و إذا امتنع ثبوتها بعدارضة التعليق بالشرط الذى له حكم العلل لم يشترط قيام محل الجزاء بعد لزوال المعنى الموجب له بل يبقى التعليق مطلقا مجردا عن الشبهة، و محله ذمة الحالف لأنه يمين محضة، فيبقى ببقائها. المصدران السابقان.

<sup>(</sup>۲) أى مانعا لها من الثبوت وهى شبهة وقوع الجزاء و ثبوت السببية للمعلق قبل تحقق الشرط، وهو معنى قوله (السابقة عليه) و الضمير فى "عليه" راجع على الشرط. المصدران السابقان.

<sup>(</sup>۳) أنظر تفصيل هذه المسألة: أصول السرخسى (۲/ ۳۰۴ ـ ۳۰۳)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۸۳/٤ ـ ۱۸۳)، المنار مع كشف الأسرار و نور الأنوار بهامشه (۲/ ۲۰۸ ـ ۲۰۲)، شرح ابن ملك على المنار مع حاشية الرهاوى عليه (۲/ ۹۰۵ ـ ۹۰۸)، التحرير مع التقرير و التحبير (۳/ ۲۰۲ ـ ۲۰۲)، التوضيح مع التلويح (۲/ ۲۸۱ ـ ۱۸۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳٤٠ ـ ۳٤۲).

قـوله (كـالاسـتطاعـةمع الفـعلعندنا) خـلافـاللمـعـتـزلة، فـانعندهم الاستطاعة/سابقة على الفعل. وقال بعض المشائخ (۱۱): لا يصح أن يقارن (١٦٢/ب) الحكم العلة في الشرعيات، بل يجب تقدم العلة على الحكم في الشرع لأن العلل الشرعية تبقى، لأنها في حكم الأعيان، ولهذا صحت الاقالة (۱۱) بعد أوقات، ولولا قيام البيع لما صحت بخلاف الاستطاعة، لأنها لاتبقى في وقتين، وكما وجد انعدم فلا يتصور ثبوت الحكم بعد العلة، فقلنا باقترانها زمانا، و تقدمها رتبة، (۱۳)

<sup>(</sup>۱) أى من الحنفية مثل أبى بكر محمد بن الفضل و غيره، و قد ذكر عبد العزيز البخارى أنه قال: لا يجوز خلو العلة عن الحكم، و لكن يجوز أن لا يتصل الحكم بها، و يتأخر عنها لمانع، كذا ذكر شمس الأثمة السرخسى.

ثم قال: و هذا اللفظ يشير إلى جواز تأخر الحكم عنها \_ أى العلة \_ عندهم دون الوجوب و إلى عدم اشتراط الاتصال. و لفظ الكتاب \_ أى أصول البزدوى \_ يشير إلى وجوب التأخر و عدم جواز المقارنة عندهم. اهـ

و الظاهر أن الشارح تبع فخر الإسلام البزدوى فى نسبة القول بوجوب تقدم العلة على الحكم \_ أو تأخر الحكم عن العلة \_ إلى بعض مسايخ الحنفية. كسف الأسرار على البزدوى (١٨٨/٤)، أصول السرخسى (٣١٣/٢)، التحقيق، لوحة (٣١٣/٢).

<sup>(</sup>۲) في د: بالاقالة \_ بزيادة الباء في أولها \_.

<sup>&</sup>quot; هذا وجه قول بعض المشائخ من الحنفية. و قد ذكره عبد العزيز البخارى بلفظ أحسن و أوضح حيث قال: إن العلة ما لم توجد بتمامها لا يتصور أن تكون موجبة حكمها، لأن العدم لا يؤثر في شيء. و إذا كانت العلة توجب الحكم بعد وجودها يثبت الحكم عقيبها ضرورة، و إذا جاز تقدمها بزمان جاز بزمانين و أزمنة، بخلاف الاستطاعة، لأنها عرض لا يبقى زمانين، فلزم القول بمقارنة الفعل إياها، لئلا يلزم وجود المعلول بلا علة، أو خلو العلة عن المعلول.

فأما العلل الشرعية فموضوعة بالبقاء، لأنها فى حكم الجواهر و الأعيان، ألا ترى أن فسخ البيع، و الإجارة و الرهن و الصرف و السلم و الوديعة و سائر العقود جائز بعد أزمنة متطاولة، و لو لم يكن لها بقاء شرعا لما تصور فسخها بعد مدة، و إذا كان كذلك لا يلزم من تأخر الحكم عنها ما لزم فى الاستطاعة. الدحقيق، لوحة (٧٣٥/ب، ٢٣٦/أ)، كشف الأسرار على البردوى

/۷۷\_\_\_\_\_شرح للنتخب

لكنا نقول: ان الأصل وفاق المشروع المعقول. (١١)

و لئن<sup>(۲)</sup> قلت: انها تبقى.

فنقول: ان بقاءها (۳) شرعا ضروری، فلا يظهر في غير أحكام الشرع و ما نحن بصدده من هذا القبيل، فقلنا باقترانها معا. (٤)

قوله (علة اسما و معنى لا حكما) لأن الاسم قد وجد، و هو الايجاب و القبول و كذلك<sup>(٥)</sup> المعنى موجود، لأنا نعنى بالمعنى الأثر، و له أثر فى حق إيجاب الحكم فى الجملة. قال الأستاذ رحمه الله<sup>(٢)</sup>: العلة اسما ما<sup>(٧)</sup> يضاف الحكم إلى، لأن الأصل فى الإضافة إضافة الحكم إلى العلة. و العلة حكما ما<sup>(٨)</sup> يوجد الحكم عند وجود العلة بلا فصل، و يتعلق به الحكم. و العلة معنى ما يكون مؤثرا فى

<sup>(</sup>۱۸۸/٤)، الوافي لوحة (۱۵۲/أ)، التبيين (۲/ ۹۲۰، ۹۲۱).

<sup>(</sup>۱) هذا وجه القول المختار ـ و الرد على قول بعض المشائخ في الوقت نفسه ـ و بيانه: انه قد ثبت بالدليل مقارنة العلة العقلية معلولها و مقارنة الاستطاعة الفعل، و الأصل: اتفاق الشرع و العقل فوجب أن يكون العلة الشرعية مقارنة لحكمها أيضا على أن علل الشرع أعراض في الحقيقة، فكانت الاستطاعة في عدم قبول البقاء. المصادر السابقة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، د: و ان.

<sup>(</sup>٣) في ج: بقا \_ بسقوط الهمزة و الهاء في آخرها \_ .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> و قد أشار إلى هذا الجواب صدر الإسلام فى أصول الفقه كما قال عبد العزيز البخارى. أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (١٨٩/٤)، التحقيق، لوحة (٢٣٦/أ).

<sup>(</sup>٥) في الأصل، ب، د: و ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>Y) في جـ: لما \_ بزيادة اللام في أولها \_.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (ما) ساقطة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

ذلك الحكم بحيث تكون شرعيته لأجله. (١)

قوله (بزوائده) أى المتصلة و المنفصلة جميعا، و لو كان سببا لما ظهر (۲) فان المسبب انما يثبت مقصودا لا مستندا إلى وقت وجود السبب. (۲) هكذا ذكر في المنتخب. (۱)

قوله (و كذلك عقد الإجارة) هذا نظير القسم العلة (٥) التى فى حيز الأسباب، لها شبه (٢) بالأسباب، و لهذا صح الاستدلال بأنه علة اسما و معنى لأنه بعد العلة فلم يكن متبرعا (٧) من معنى الإضافة، و لهذا يقال: الإجارة عقد مضافة، و هى حقيقتها، الا أن العين أقيم مقام المنفعة ضرورة صحة العقد، ففيما وراءها بقى

<sup>(</sup>۱۱) و قال المحقق التفتازاني في تحقيق المسألة: حاصل الأمر: أنهم اعتبروا في حقيقة العلة ثلاثة أمور هي: إضافة الحكم إليها و تأثيره فيه، و حصوله معها في الزمان.

و سموها باعتبار الأول: العلة اسما، و بالثانى: العلة معنى و بالثالث: العلة حكما.

فباعتبار حصول الأمور الثلاثة، أعنى إضافة الحكم إليها، و تأثيرها فيه، و حصوله معها في الزمان كلها أو بعضها يصير الأقسام سبعة. التلويح على التوضيح (٦٩٧/٢، ٦٦٨)، أصول البزدوى (١٨٧/٤)، أصول السرخسى (٢/٢/٢)، المنار مع شرح ابن ملك (٢/ ٩١٠)، التبيين (٢/ ٩١٠).

<sup>(</sup>۲) قال الشارح في شرحه على المنار: و دلالة كونه علة لا سببا أن المانع إذا زال وجب الحكم من حين الإيجاب حتى إذا سقط الخيار يثبت الملك للمشترى من وقت العقد حتى يملك المبيع بزوائده المتصلة و المنفصلة، و لو كان سببا لم يكن كذلك. (۲۲۲/۲).

<sup>(</sup>۳) فثبت أنه علة، لا سبب، يعنى لا يتوهم بتأخر الحكم عنه أنه سبب لا علة لأن العلة قد يتأخر حكمها لمانع. التحقيق، لوحة (۲۳۱/ب)، الوافى لوحة (۱۵۸/ب، ۲۵۲/أ).

لعل المراد به منتخب التقويم للبزدوى. و قد سبق ذكره فى قسم الدراسة. أنظر (0.7).

<sup>(°)</sup> كذا في جميع النسخ. و قال في التبيين: هذا هو القسم الرابع من أقسام العلة (٩٢٣/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی ب، د: شبهة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> نی ب، د: منتزعا.

۷۸ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

على الأصل، و هو أن ينعقد العقد/عند وجود (١٦٣/أ) المعقود عليه. (١)

قوله (و كذلك<sup>(۲)</sup> كل إيجاب مضاف) كالنذر بالصلاة و الصوم (إلى وقت) معين علة اسما<sup>(۲)</sup> و معنى <sup>(٤)</sup> (حتى)<sup>(٥)</sup> لو عجل قبله يصح<sup>(۲)</sup> و يقع عما التزم. كذا أفاد الأستاذ رحمه الله، لكنه يشبه الأسباب، لأنه لا يستند الحكم إلى وقت وجود الإضافة. <sup>(۷)</sup>

قول المصنف (لكنه يشبه الأسباب) استدراك من قوله (علة اسما و معنى) يعنى أن عقد الإجارة علة اسما و معنى، لكن له شبه بالأسباب لأن الحكم و هو ملك المنفعة مضاف إلى حال وجود المنفعة، لا إلى وجود السبب الذى هو العقد، فلو لم يكن له شبه بالأسباب لثبت الحكم مستندا إلى زمان وجود العقد، و لا يستند بل يقتصر كما هو الحكم في سائر المسببات. اهد التبيين (٢٤/٢)، السحقيق، لوحة (٢٣٧/أ)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٩٠٤)، الوافي لوحة (١٩٠/أ).

<sup>(</sup>۱) إعلم أن عقد الإجارة علة لملك المنافع اسما لا إضافة الملك إليه، و معنى لكونه مؤثرا في إفادة هذا الحكم. و الدليل على هذا: إن تعجيل الأجرة يصح و لا يقع تبرعا وجوده بعد وجود العلة فلم تكن العلة موجودة أصلا لوقع تبرعا، وليس بعلة حكما، لأن المنافع معدومة توجد شيئا فشيئا، و لا إمكان لوجودها حال وجود العقد، و إقامة العين مقام المنافع ضرورة صحة العقد، لأن إضافة العقد إلى المعدوم لا يصح، و لا ضرورة في إقامة العين مقام المنافع التي هي المقصودة بالعقد في حق الحكم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (و كذلك) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٣) لكونه موضوعا للحكم المضاف إليه، كذا في التحقيق، لوحة (٢٣٧/ب).

<sup>(1)</sup> لتأثيره في ذلك الحكم. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) و ليس بعلة حكما لتأخره إلى الزمان المضاف إليه و عدم ثبوته في الحال. المصدر السابق، كشف الأسرار على المنار (٢/ ٤٢٦).

<sup>(</sup>٧) أنظر: أصول البزدوي مع كشف الأسرار (١٩١/٤)، التبيين (٩٢٤/٢).

فسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

قوله (ألا ترى (۱) أنه الها (۲) يتراخى إلى ما ليس بحادث به) و هو الحول فانه لا يحدث بالمال، و لا يقال: انه قائم مقام النماء، و ذلك حاصل به لأن النماء يحصل بالتجارة بالمآل، لا بالمال. و كذك (۳) التوالد يحص بمضى الزمان مع طرق (۱) الفحل الأنثى، لا بالاناث وحدها. و هذا احتراز عن علة العلة. (۱)

(و إلى ما هو شبيه (٢) بالعلل) لأن النماء يوجب المواساة، (٧) فيكون له أثر في وجوب (٨) الزكاة، و لأن معنى العلية (٩) فيه أكثر بالنظر إلى النصاب لأن العلة معين يحل بالمحل، فيتغير (١٠) به حال المحل، و النصاب عين و النماء وصف. و لو كان الحكم متراخيا إلى ما هو علة حقيقية كان الأول سببا حقيقة كما في دلالة

<sup>(</sup>۱) (ألا ترى) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) (اغا) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>r) في ج، د: و كذا.

<sup>(1)</sup> الطرق \_ بفتح الطاء و سكون الراء \_ ماء الفحل. و طرق الفحل الناقة \_ يطرقها \_ \_ طرقا و طروقا: أى وقع عليها و ضربها. أنظر لسان العرب (٢٦٦٢/٤). في ب، ج، د: طروق.

<sup>(</sup>٥) أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/٤٢٧).

<sup>(</sup>٦) في د: سبب.

<sup>(</sup>Y) في ج: المساواة.

و المواساة: الإحسان إلى الغير لقوله تعالى: "و أحسنوا، إن الله يحب المحسنين." سورة البقرة (١٩٥).

و فى المغرب: يقال: "آسيته بمالى." أى جعلته اسوة أقتدى به و يقتدى هو بى، أو "و اسيته" لغة ضعيفة. التحقيق، لوحة (٢٣٨/أ)، كشف الأسرار (١٩٣/٤)، المغرب (ص ٢٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (وجوب) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱) في الأصل، د: العلة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> فی د: فیغتر.

٧٨٢------شرح المنتخب

السارق، فإذا كان متراخيا إلى ما هو شبيه بالعلل كان للأول (١) شبه (٢) بالأسباب.

(أشبه (۳) العلل) لأن حقيقة السبب أن يكون الحكم متراخيا إلى ما يستقل بنفسه كما ذكر فى دلالة السارق، ولم يوجد هنا (وكان هذا الشبه غالب) أى شبه (٤) كون النصاب علة غالب على (شبه) (٥) كونه سببا، لأنه بالنظر إلى الأصل علة، و إلى الوصف سبب، و الأصل راجح على الوصف. (٢)

قوله (فى أول الحول قطعا) لفوات وصف العلة، لأن العلة ما نام فلم يكن الوجوب ثابتا قطعا فى أول الحول<sup>(۷)</sup> (بخلاف ما ذكرنا من البيوع) نحو البيع الموقوف، و البيع بشرط الخيار، لأنه وجدت العلة و لم يفت<sup>(۸)</sup> الوصف <sup>(۱)</sup>فعند زوال المانع يثبت الحكم <sup>(۱۲)</sup> من حين وجود <sup>(۱۱)</sup> الإيجاب فى التقدير <sup>(۱۲)</sup> لأن الوصف/إذا

<sup>(</sup>١) في الأصل، د: الأول \_ بسقوط اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>۲) في د: شبيه.

<sup>(</sup>۳) أي النصاب، كذا في التحقيق لوحة ((77)ب).

<sup>(</sup>۱) في ب، د: سببه.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۲) يعنى شبه العلل للنصاب من جهة نفسه، و شبه السبب من جهة توقف الحكم على النماء الذى هو وصفه و تابع له، فترجح الشبه الذى ثبت له من جهة نفسه لأصالته على الشبه الذى ثبت من جهة وصفه. المصدر السابق.

<sup>(</sup>v) إذ العلة الموصوفة بوصف لا تعمل بدون الوصف، كالأرض علة لوجوب العشر أو الخراج، بصفة النماء تحقيقا أو تقديرا بالتمكن من الزراعة، فإذا فات هذا الوصف من الأرض لم يبق سببا للوجوب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب، د: أستبدلت (يفت) بـ(يغب).

<sup>(</sup>۱۱) أى العلة بركنها و وصفها موجودة قبل وجود الإجازة و الشرط، ألا أن حق المالك و التعليق بالشرط يمنعان ثبوت الحكم. المصدر السابق.

<sup>(</sup>١٠) (الحكم) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱)</sup> فی جـ: وجد.

<sup>(</sup>۱۲۰) فلذلك يملك المشترى المبيع بزوائده المتصلة و المنفصلة كما تقدم. المصدر السابق، و النظر (ص ۷۷۹) من هذا الكتاب.

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_

وجد اتصل بأصله، فصار (١) كمال الأصول موصوفا به هناك. (١٦٣/ب)

و هذا أشب بالعلل من النصاب) لأن الموت يحدث من المرض، لأن ترادف الآلام (٢٠) يفضى إلى الموت، فصار كعلة العلة، و لأن المرض معنى، و النصاب عين أما الوصف في باب الزكاة لا يحدث من النصاب على ما ذكرنا. (٣)

قوله (علة العتق) لأن الشراء علة الملك، و الملك في القريب علة العتق، (٤) و لهذا إذا نوى الكفارة عند شراء القريب يصح (٥) بخلاف ما إذا نواها عند شراء المحلوف (٦) عليه يعتقه. (٧)

(كالرمى) أى هو علة القتل باعتبار أن الرمى علة تحرك السهم و مضيه فى الهواء، و ذلك علة الوصول إلى المحل، و الوصل علة النفوذ (و النفوذ) (١) علة انزهاق الروح، فكان الانزهاق مضافا إلى الرمى بهذه الوسائط. (١)

<sup>(</sup>۱) (فصار) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أى الآلام التي تحدث بالمرض.

<sup>(</sup>۳) أنظر (ص ۸۷۱)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۹۵/٤)، أصول السرخسى الشرد (۳۱۹/۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳٤٥)، التبعين لوحة (۲۲۹/۳)، التبيين (۲۲۹/۲)، المنار مع كشف الأسرار (۲۰۰٪).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> قال عليه السلام: "من ملك ذا رحم محرم عتق عليه" أخرجه أبو داود في العتق، باب فيمن ملك ذا رحم محرم (٢٦/٤)، و أحمد في مسنده (١٥/٥، ١٨).

<sup>(</sup>ه) لأن الشراء موجب للملك، و الملك في القريب موجب للعتق ـ كما ذكر في الشرح ـ فيصير الحكم مضافا إلى السبب الأول لكون الواسطة من موجباته. أصول السرخسي (٣١٦/٢).

<sup>(</sup>٦) في جـ: محلوف \_ بسقطو الألف و اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>۷) لأن الواسطة و هى الشرط يضاف إليه العقت وجودا عنده، لا وجوبا به و العتق عند وجوده مضاف إلى ما وجد من التعليق بما هو باق بعد وجود الشرط، و هو قوله: "أنت حر"، و لم تقترن به نية الكفارة. أنظر المصدر السابق (٣١٦/٢، ٣١٩).

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول البزدوي (١٩٦/٤)، أصول السرخسي (٣١٦/٢)، التبيين (٩٣١/٢).

قوله (بوصفين مؤثرين) (۱) كالقرابة و الملك، فانهما مؤثران في العتق. أما الملك فلأته يستفاد به الاعتاق، فكان بمعنى العلة كالنكاح لما استفيد به الطلاق، صار علة ملك الطلاق، و أما القرابة فلأنها تؤثر في الصلة، و في ابقائه رقيقا قطع الصلة، و هذه قرابة صينت أدن الرُّقيْنِ، (۳) فلأن يصان عن أعلاهما (٤) أولى. فآخر الوصفين (وجودا على حكما) لثبوت الحكم عنده (و معنى، لأنه مؤثر) على ما بينا، وليس بعلة اسما، لأنه العلة لا تتم إلا بالوصفين، فلا يسمى بذلك أحدهما.

(و السفر علة اسما) لنسبة الرخص(١١) إليه (و حكما لتعلق الرخص بنفس

<sup>(</sup>۱) احترز المصنف عما إذا توقف الحكم على وصفين أحدهما مؤثر فيه الآخر، فان الوصف المؤثر هو العلة، و الآخر شرط. كذا في التحقيق لوحة (٢٤٠/أ).

هذا هو نظير القسم الخامس \_ و هو الوصف الذي له شبه العلة و السادس \_ و هو العلة معنى و حكما لا اسما \_ من أقسام العلة. التبيين (٢/ ٩٣١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في الأصل: موثرين.

<sup>(</sup>٣) و هو النكاح. كذا في الوافي لوحة (٥٥١/أ).

<sup>(1)</sup> و هو الرقبة \_ المصدر السابق.

<sup>(°)</sup> هذا الذي قاله الشارح على اختيار فخر الإسلام البزدوى و هو اختيار المصنف. و أما على اختيار القاضى أبى زيد الدبوسى و شمس الأثمة السرخسى رحمهم الله فالوصف الأول سبب محض على معى أنه طريق الوصول إلى المقصود عند غيره، و ذلك الغير ليس بمضاف إليه فيكون سببا محضا.

و قد اعترض عليهما عبد العزيز البخارى حيث قال: انه ليس بسبب إذ هو ليس بطريق موضوع لثبوت الحكم بعلته، بل هو مؤثر فى إثبات الحكم و من أركان العلة فلم يكن سببا، و ليس بعلة بنفسه أيضا لفوات الشطر الثانى من العلة لكن له شبهة العلل لكونه أحد ركنى العلة أو أركانها. اه. التحقيق، لوحة (٠٤/ ٢٠)، أصول البزدوى (١٩٦/ ٢٠)، أصول السرخسى (٢/ ٣١٠)، التبيين (٢/ ٣١٠).

<sup>(</sup>١١ كرخصة القرص، و الفطر، و المسح ثلاثة أيام إليه. التبيين (٢/ ٩٣٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

السفر. (١)

و الفرق بين (السبب الداع) و (الدليل) أن السبب مؤثر في حدوث المسبب، و مفض إليه، و هذا المعنى غير ثابت بالدليل،) (٢) تأمل تفهم إن شاء الله تعالى.

قوله (فكان الحفر (٣) إزالة للمانع (٤) فثبت أنه شرط) (٥) كما قلنا في قوله: إن دخلت الدار فأنت طالق، فإن التعليق لما كان مانعا من الطلاق سمينا الدخول/ الذي (٢) هو زوال المانع شرطا. (١٦٤/أ)

قوله (طبعی، (۷) لا تعدی فیه) لأنه (۸) مخلوق كذلك لا اختیار له فی ذلك فلا یمكن إضافة الحكم إلیه لأنه موصوف بالعدوان، و المشی مباح، و هذا ضمان الجنایة، فلا یثبت با لیس بجنایة و إن كان سببا، لأنه هو العلة.

<sup>(</sup>۱) و ليس بعلة معنى، لأن المؤثر في اثبات الرخصة هي المشقة. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢١) بل يحصل به العلم بالمدلول لا غير. التحقيق، لوحة (٢٤١/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> (فكان الحفر) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: المانع. و هو مخالف لنص المتن.

<sup>(</sup>ه) أى شرط التلف فى الحقيقة، لأن الثقل علة السقوط فى البئر، و المشى سبب محض لأنه مفض إليه و ليس بعلة بدليل أنه لو نام فى موضع فحفر ما تحته أو نام على سقف فقطع ما حوله يحصل الوقوع بدون المشى، فعلم أنه سبب و ليس بعلة، لكن الأرض كانت ممسكة مانعة عمل الثقل الذى هو العلة، فيكون حفر البئر إزالة للمانع و إيجادا لشرط السقوط كدخول الدار فى قوله: أنت طالق إن دخلت الدار. المصدر السابق كشف الأسرار على البزدوى (٢٠٩/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (الذي) ساقطة من جـ.

۱) في ب، ج، د: طبع، و هو مخالف لنص المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> و الضمير راجع إلى ثقل الواقع في البئر.

٣٨٦ - ٣٨٦

(و التخيير سبب) لأن الطلاق يحصل بالاختيار لا بالتخيير، (١١) فانه طريق إليه، فكان شهود الاختيار هم الذي أثبتوا علة التلف زورا فيضمنون.

قوله (و له (۲) حكم السبب) يعنى من حيث إنه إزالة المانع شرط، و من حيث إنه يتقدم (۳) على العلة سبب. (عا (٤) يتأخر) أى صورة (٥) العلة كما فى التعليق بدخول الدار، ثم هو سبب محض. هذا لبيان أنه و إن كان فيه معنى السبب لكنه سبب محض، أى هو ليس فى معنى العلة، حتى يضاف الحكم إليه (الا (٢) أن المرسل صاحب السبب فى الأصل)، لأن (٧) الإرسال (٨) ليس بإزالة المانع (٩) فلا

<sup>(</sup>۱) صورة المسألة فى الطلاق: ما إذا شهد شاهدان أنه قال لامرأته: "اختارى نفسك" و هى غير مدخول بها، و شهد آخران أنها اختارت نفسها ثم رجع الفريقان بعد الحكم بالطلاق يجب ضمان نصف المهر للزوج على شهود الاختيار، لأنهم شهود العلة، لأن الطلاق يجب بالاختيار، و هم أثبتوه زورا، و لا يجب على شهود التخيير، لأن التخيير سبب يفضى إلى الطلاق إذا وجد الاختيار. التبيين التحقيق لوحة (٣٤٣/ب، ٤٢٤/أ).

<sup>(</sup>۲) أى لهذا الشرط. التحقيق لوحة (71/ب)، التبيين (11/ (11

<sup>(</sup>۳) في ب: متقدم، و في د: مقدم.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> كذا فى جميع النسخ، و كذا فى بعض الشروح، و أما فى نص المتن: ما ـ بدون "من" فى أولها ـ راجع (ص ٧٦٦).

<sup>(°)</sup> قال في التبيين: الما قيدنا بالصورة لما أن العلة حقيقة لا تنعقد الاعند وجود الشرط، فلا يكون متأخرا، الا أنه قد يكون متأخرا عن صورة العلة كما في التعليق بالشرط، فان المعلق وهو قوله: أنت طالق أو أنت حر ينعقد علة عند وجود الشرط، و وجوده تكلما سابق على وجود الشرط. أنظر (٩٤٨/٢).

<sup>(</sup>١) في ب: لا \_ بسقوط الألف في أولها \_.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> (لأن) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>م) أي إرسال الدابة. راجع نص المتن (ص ٧٦٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، : للمانع.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

يكون (فيم) (١) معنى الشرط، و ذلك لأن الدابة لم تقيد (٢) لئلا (٣) تتلف شيئا. أما الحل إزالة المانع، (٤) لأن العبد الما قيد لئلا يأبق. (٥)

قوله ((وقد) (۱۱) تسمى العلامة شرطا) لما أنه فى الحقيقة عبارة عن العلامة، و منه أشراط (۱۷) الساعة، (۱۸) و شرط الحجام، (۱۱) و لأن وجوب الحكم لا يتعلق (۱۱) بهما. (۱۱)

قوله (و يتوقف انعقاده علة) و هذا لما عرف أن الشرط الحقيقى ما يمنع انعقاد العلة إلى وجود الشرط، فإذا وجد الشرط تضاف العلة بحكمها إلى الشرط، وجودا، و ههنا لم يتوقف انعقاده، موجبا للرجم على وجود الإحصان، فانه إذا زنى، ثم أحصن لا يجب الرجم، فثبت أنه مظهر و معرف. (١٢)

<sup>(</sup>۱۱ ساقطة من الأصل، ب، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> (تقید) ساقطة من د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی د: کیلا.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، د: للمانع.

<sup>(°)</sup> في ب: أستبدلت (لئلا يأبق) بـ(للاباق).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في جـ: اشتراط.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> الشرط: \_ بسكون الراء \_ هو الزام الشيء و التزامه في البيع و نحوه. و الجمع: شروط.

و الشرط \_ بفتحتين \_ العلامة، و الجمع: أشراط، و منه أشراط الساعة أى علاماتها. أنظر: الصحاح (٣١٧/٢)، ترتيب القاموس المحيط (٢٩٧/٢)، مقايين اللغة (٣/ ٢٦٠)، المصباح المنير (١/ ٣٣١).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> شرط الحاجم: بزغ، و بابه ضرب و نصر. مختار الصحاح (ص ۳۳۵).

<sup>(</sup>۲۱) (۱۱) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۲۲/٤)، أصول السرخسى (۲۳۱/۲)، المنار مع نور الأنوار عليه (۲/۱۵)، التوضيح مع التلويح (۲۳۹/۲)، التبيين (۲/۲۹۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳۵۳)، التحرير مع التيسير (۷٤/٤).

<sup>(</sup>۱۲) أنظر: التحقيق، لوحة (۲٤٦/ب)، الوافي لوحة (۱۹۹/ب).

٧٨٨\_\_\_\_\_شرح للنتخب

#### فصل

اختلف الناس في العقل، أهو من العلل الموجبة أم لا؟

فقالت المعتزلة: العقل علة موجبة لما استحسنه، محرمة لما استقبحه على القطع و البتات، فوق العلل الشرعية فلم يجوزوا أن يثبت بدليل الشرع ما لا يدركه العقل أو يقبحه و جعلوا الخطاب متوجها بنفس العقل و قالوا: لا عذر لمن عقل صغيرا كان أو كبيرا في الوقف عن الطلب و ترك الإيمان و إن لم تبلغه الدعوة.

و قالت الأشعرية: لا عبرة بالعقل أصلا دون السمع، و من اعتقد الشرك و لم تبلغه الدعوة فهو معذور.

و القول الصحيح في الباب: إن العقل معتبر لاثبات الأهلية، و هو نور في بدن الأدمى يضيء به طريق يبتدئ به من حيث ينتهى إليه درك الحواس فيبدأ المطلوب للقلب، فيدركه القلب بتأمله بتوفيق الله تعالى لا بإيجابه، و هو كالشمس في الملكوت الظاهرة إذا بزغت و بدا شعاعها و وضع الطريق كانت العين مدركة بشهابها. و ما بالعقل كفاية بحال. و لهذا قلنا: ان الصبي غير مكلف بالإيمان، حتى إذا عقلت المراهقة و هي تحت مسلم بين أبوين مسلمين و لم تصف الإسلام لم تجعل مرتدة، و لم تبن من زوجها، و لو بلغت كذلك لبانت من زوجها.

و كذا نقول فى الذى لم تبلغه الدعوة: انه غير مكلف بمجرد العقل، و انه إذا لم يصف إيمانا و لا كفرا و لم يعتقد على شىء كان معذورا، و إذا أعانه الله على التجربة و أمهله لدرك العواقب فهو لم يكن معذورا و إن لم تبلغه الدعوة على نحو ما قال أبو حنيفة رحمه الله فى السفيه إذا بلغ حمسا و عشرين سنة لم يمنع ماله منه، لانه قد استوفى مدة التجربة و الإمتحان، فلا بد من أن يزداد به رشدا.

و ليس على الحد في هذا الباب دليل قاطع، فمن جعل العقل علة موجبة يمتنع الشرع بخلافه فلا دليل له أيضا، و هو الشرع بخلافه فلا دليل له يعتمد عليه و من ألغاه من كل وجه فلا دليل له أيضا، و هو مذهب الشافعي رحمه الله، فانه قال في قوم لم تبلغهم الدعوة إذا قتلوا ضمنوا، فجعل كفرهم عفوا، و ذلك أنه لا يجد في الشرع أن العقل غير معتبر للأهلية، فانما

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٩ ٨٧

يلغيه بدلالة الاجتهاد و العقل فيناقض مذهبه، و ان العقل لا ينفك عن الهوى، فلا يصلح حجة بنفسه بحال.

و إذا ثبت أن العقل من صفات الأهلية قلنا: الكلام في هذا ينقسم على قسمين: الأهلية، و الأمور المعترضة عليها.

#### فصل

قـوله (فـوقالـعـلـلالـشـرعيـة) (۱) لأنها (۲)أماراتغير (۳)موجبات بذواتها بخلاف الـعـقـلية. (۱) (ما لا يدركه العقـل) (۱) كما فـى الرؤية، فانهم يقولون/ان رؤية موجودة (۲) لا فى جهة مما (۷) لا يدرك (۸)

لما فرغ المصنف من القياس و متعلقاته ذكر العقل، لأن القياس لا بد له من رأى يعرف به الجامع بين الأصل و الفرع، و الرأى لا يكون إلا بالعقل، و ربا يحتاج القائس إلى بيان حقيقة العقل و حكمه، فذكره لهذا عقيبه. كذا قال قوام الدين الاتقاني. و قال عبد العزيز البخارى: لما فرغ الشيخ رحمه الله من بيان الحجج الأربعة التي هي خطابات الشارع و ما يتعلق بها شرع في بيان العقل، لأن الخطاب لا يشبت في حق من لا عقل له، فكان بيان العقل و أحكامه من اللوازم. التبيين (٩٥٣/٢)، التحقيق، لوحة (٧٤٢/أ)، الوافي لوحة (١٩٥٢/أ).

<sup>(</sup>٢) أي العلل الشرعية.

<sup>&</sup>quot; في الأصل، جه: أستبدلت (غير) به (عن).

<sup>&</sup>quot; يعنى أن العلل الشرعية ليست بموجبة لذواتها، بل هى أمارات فى الحقيقة و يجرى فيها النسخ و التبديل و العقل بذاته موجب و محرم لهذه الأشياء من غير أن يجرى فيها التبديل، فكان فى الإيجاب و التحريم فوق العلل الشرعية. و المراد من الإيجاب و التحرم فيه أن الشرع لو لم يكن واردا فى هذه الأشياء بالإيجاب و التحريم لَحَكُم العقل بوجوبها و حرمتها، و لم يتوقف ثبوتهما على السمع. التحقيق، لوحة (٧٤٧/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٣٠/٤).

<sup>(</sup>٥) في ب، ج، د: العقول. و الذي أثبته من الأصل موافق لنص المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب: موجود.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> نی ب، د: ما.

٧٩٠ النتخب

بالعقول(١١) و تعذيب ما لا حياة فيه(٢) عما يقبحه العقول.

(و ما بالعقل كفاية) لأنه عاجز مثلنا بدون التوفيق<sup>(٣)</sup> و الاعانة<sup>(٤)</sup> منه جل حلاله. (٥)

(و لم تصف الإسلام) أى بعد ما استوصفت فلم تقدر على الإيصاف. (٢) (غير (٧) مكلف بمجرد العقل) أى إذا لم يصادف مدة يتمكن من الإستدلال بأن بلغ على شاهق الجبل و مات من ساعته، (٨) كذا أفاد الأستاذ رحمه الله (٢)

<sup>(&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (لا) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۱) لأنه لا بد للرزية من جهة معينة ر مسافة مقدرة لا في غاية البعد و لا في غاية القرب فما لا يهتدى إليه العقل فلا يجوز أن يرد بثبوتها النص. المصدران السابقان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: أستبدلت (فيه) بـ(له).

<sup>(</sup>r) في الأصل: التوقيف.

<sup>(1)</sup> في الأصل: للإعانة \_ بزيادة اللام في أولها \_ .

<sup>(°)</sup> أنظر التحقيق لوحة (٢٤٩).

<sup>&#</sup>x27;' ذكره لبيان ما قاله من أن العقل غير كاف في وجوب الاستدلال و حصول المعرفة. و قد ذكر محمد في الجامع أن المراهقة العاقلة إذا استوصفت الإسلام و لم تصفه لم تجعل مرتدة بائنة عن زوجها المسلم، و لو بلغت و ما وصفت بانت، لأنها قد صارت مكلفة بالإيمان بالبلوغ. فتبين بما ذكر أن الصبي غير مكلف بالإيمان إذ لو كان مكلفا به لبانت من زوجها في المسألة السابقة. أنظر: التبيين (٢/ ٩٦٢)، التحقيق، لوحة (٢٤٩/ب)، أصول البردوي مع كشف الأسرار (٢٣٢/٢)،

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> **في ج**: أستبدلت (غير) بـ(عن).

<sup>(^)</sup> و أما إذا أعانه الله تعالى بالتجربة و أمهله لدرك العواقب لم يكن معذورا، لأن الإمهال و إدراك مدة التأمل بمنزلة دعوة الرسل في حق تنبيه القلب عن نوم الغفلة، فلا يعذر بعد. التحقيق لوحة (٢٤٩/ب)

<sup>(</sup>۱) و هو حميد الدين الضرير رحمه الله. و قد صرح به السغناقي. أنظر الوافي لوحة (۱۹۰/ب).

(فلا بد من أن يزداد رشدا)، لأنه صار بحال يصلح أن يكون جَداً فلا يكون فيه شيء من آثار الصبا، (١) و الشرط رشد منكر بالنص. (٢)

(فجعل كفرهم عفوا) حيث أوجب الضمان كما في المسلمين (٣). (٤)

و عندنا: لا يجب الضمان، (٥) لأنه متعلق بالعصمة المقومة، (٦) على ما عرف في الفروع. (٧)

<sup>(۱)</sup> في د: الصبي.

<sup>&</sup>quot;بيانه: قال أبو حنيفة رحمه الله في السفيه: إذا بلغ خمسا و عشرين سنة يدفع ماله إليه و إن لم يؤنس منه رشد مع أن دفع المال إليه معلق بايناس الرشد بالنص، و المعلق بالشرط معدوم قبل وجود الشرط، لأنه لما استوفى هذه المدة لا بد من أن يستفيد رشدا بالتجربة و الامتحان في الغالب لأنها مدة يتوهم صيرورته جدا فيها و من صار فرعه أصلا فقد تناهى هو في الأصالة فلا بد من أن يستفيد رشدا بنسبة حاله، فيقام هذه المدة مقام الرشد، و الشرط رشد نكرة و قد وجد اما تحقيقا أو تقديرا باستيفاء مدة التجربة، فيجب دفع المال إليه، فكذا ههنا بعد مضى مدة التأمل لا بد من أن يستفيد العاقل بصيرة و معرفة بصانعه بالنظر في الآيات الظاهرة و الحجج الباهرة، فإذا لم يحصل له المعرفة بعد هذه المدة كان ذلك لاستخفاف الحجة كما يكون بعد دعوة الرسل فلا يكون معذورا. التحقيق، لوحة (١٣٥٠/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (١٣٥/٤)، الرافي لوحة (١٣٥٠/ب)،

<sup>&</sup>quot; وقد ذهب الشافعي رحمه الله إلى أن قوما كفارا لم تبلغهم الدعوة إذا قتلهم المسلمون ضمنوا دما هم، فجعل كفرهم عفوا حيث جعلهم كالمسلمين في الضمان. و هذا دليل على أنه لم يعتبر العقل أصلا و ألغاه من كل وجه، لأنه لو اعتبره جعل كفرهم معتبرا و لو اعتبر كفرهم لم يقل بالضمان، فلما قال بالضمان علم أنه لم يعتبر العقل أصلا. أنظر: التحقيق، لوحة (٢٥٠/ب)، كشف الأسرار (٢٣٦/٤)، التبيين (٢٦٥/٢)، تخريج الفروع على الأصول للزنجاني (٢٧٨).

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> (كما في المسلمين) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>و عندنا لا يجب الضمان) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>٢)</sup> نى ج: أستبدلت (المقومة) بـ(المقصود).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> أنظر: كشف الأسرار (۲۳٦/٤)، التحقيق، لوحة (۲۵۰/ب)، الهداية مع فتح القدير (۲/۵۵).

٧٩٢\_\_\_\_\_شرح للنتخب

# فصل في بيان الأهلية

الأهلية نوعان:

أهلية الوجوب، و أهلية الأداء.

أما أهلية الوجوب فبناء على قيام الذمة. فان الأدمى يولد و له ذمة صالحة للوجوب له و عليه بإجماع الفقهاء بناء على العهد الماضى، قال الله تعالى: "و إذا أخذ ربك من بنى أدم من ظهورهم ذريتهم" الأية، و قبل الانفصال هو جزء من وجه، فلم يكن له ذمة مطلقة حتى صلح ليجب له الحق و لم يجب عليه، و إذا انفصل و ظهرت له ذمة مطلقة كان أهلا للوجوب له و عليه، غير أن الوجوب غير مقصود بنفسه، فجاز أن يبطل لعدم حكمه و فرضه كما ينعدم لعدم محله، و لهذا لم يجب على الكافر شيء من الشرائع التي هي الطاعات لما لم يكن أهلا لثواب الأخرة و لزمه الإيمان لما كان أهلا لأدائه و وجوب حكمه، و لم يجب على الصبي الإيمان قبل أن يعقل لعدم أهلية الأداء، و إذا عقل و احتمل الأداء قلنا بوجوب أصل الإيمان عليه دون أدائه، حتى صح الأداء من غير تكليف، و كان فرضا كالمسافر يؤدي الجمعة.

و أما أهلية الأداء فنوعان: قاصر و كامل.

أما القاصر فيثبت بقدرة البدن إذا انت قاصرة قبل البلوغ.

و كذالك بعد البلوغ فيمن كان معتوها، لأنه بمنزلة الصبى لأنه عاقل لم يعتدل عقله و تبتنى على الأهلية القاصرة صحة الأداء.

و على الأهلية الكاملة وجوب الأداء و توجه الخطاب عليه وعلى هذا قلنا: انه صح من الصبى العاقل الإسلام و ما يتمحض منفعة من التصرفات كقبول الهبة و الصدقة، و صح منه أداء العبادات الدينية من غير عهدة، و ملك برأى الولى ما يتردد بين النفع و الضرر كالبيع، و نحوه على اعتبار أن نقصان رأيه ينجبر برأى الولى، فصار البالغ فى ذلك فى قول أبى حنيفة رحمه الله. ألا ترى أنه صحح بيعه من الأجانب بغبن فاحش فى رواية خلافا لصاحبيه، و روده مع الولى بغبن فاحش فى رواية اعتبارا

بشبهة النيابة في موضع التهمة.

و على هذا قلنا في المحجور إِذا توكل لم تلزمه العهدة، و باذن الولى تلزومه.

و أما إذا أوصى الصبى بشىء من أعمال البر بطلبت وصيته عندنا خلاف للشافعى رحمه الله، وإن كان فيه نفع ظاهر لأن الارث شرع نفعا للمورث، ألا ترى أنه شرع فى حق الصبى و فى الانتقال عنه إلى الإيصاء ترك الأفضل لا محالة، الا أنه شرع فى حق البالغ كما شرع له الطلاق و العتاق و الهبة و الصدقة و القرض، و لم يشرع ذلك فى حق الصبى، و لم يملك ذلك عليه غيره ما خلا القرض، فانه يملكه القاضى لوقوع الأمن عن التوى بولاية القضاء.

و أما الردة فلا تحتمل العفو في أحكام الأخرة و ما يلزمه من أحكام الدنيا عندهما خلافا لأبي يوسف رحمه الله، فانما يلزمه حكما لصحته لا قصدا إليه، فلم يصح العفو عن مثله كما إذا ثبت تبعا لأبويه.

## فصل

(الذمة) عبارة عن العهد، (١) و انما يراد به نفس لها ذمة و عهد (٢) لأن محل

<sup>(</sup>۲) و قد اختلف العلماء في معنى الذمة شرعا، فمنهم من قال: إنها وصف و عرفها: بأنها وصف يصير الشخص أهلا للإيجاب له و عليه.

و اعترض بأن هذا صادق على العقل، إذ هو مناط التكليف، و هو غير الذمة و الوجوب.

و أجيب بأنا لا نسلم أن العقل بهذه الحيثية، بل العقل الها هو لمجرد فهم الخطاب، و الوجوب مبنى على الوصف المسمى بالذمة.

و منهم من جعلها ذاتا، و هو اختيار فخر الإسلام و عرفها كما في الشرح و هذا عند المحققين من تسمية المحل باسم الحال.

و معنى وجب فى ذمة كذا: أى وجب على نفسه باعتبار كونه محلا لذلك العهد الماضى. و المراد بالعهد ما جرى بين الرب جل و علا و بين عباده يوم الميثاق المشار إليه بقوله عز اسمه: و إذ أخذ ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم...

۷۹٤\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الرجوب فى الحقيقة رقبة لها ذمة، لكن لما كان اختصاص هذه الرقبة لأهلية الرجوب فى الحقيد بوصف الذمة، فالواجب فى ذمة فلان له و عليه لأنه أهل للملك بأن يشترى الوصى للصبى شيئا يلزمه الثمن، و يلزمه مهر امرأته بعقد الولى، و إذا انقلب على مال انسان فأتلف (عه) (١)

(بناء على العهد الماضى) أى العهد الذى جرى بين العبيد و بين الله تعالى (٢) يوم الميثاق. (٤) (هو جزء من وجه) لانتقاله (٥) و قراره بانتقال الأم (٢) و قراره الميثاق. (٤) و هو جزء من وجه) لانتقاله (٧) و لما كان نفسا ذات حياة قرارها. و كذا يعتق بعتقها ويدخل في بيعها كجزئها، (٧) و لما كان نفسا ذات حياة على أرضية الانفصال، و يقبل العتق مقصودا، و يوقف الأرث لأجله لم يكن جزءا. (٨) (فلم تكن له ذمة مطلقة حتى صلح، يجب له الحق) من عتق أو ارث أو نسب أو وصية.

الآية. سورة الأعراف (۱۷۲). حاشية الرهاوى على شرح المنار لابن ملك (۹۳۷/۲)، التحقيق، لوحة (۲۵۱/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (۲۳۹/۶)، كشف الأسرار على المنار (۲۲/۰۲)، الوافى لوحة (۱۲۱/ب)، أنيس الفقهاء (ص ۱۸۲)، التعريفات (ص ۱۰۷).

<sup>(</sup>۱۱) ساقطة من الأصل، د.

<sup>(</sup>۲) أنظر: كشف الأسرار على المنار (۲/ ٤٦٠)، التبيين (۲/ ٩٧٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> فی ب، ج، د: عز و جل.

<sup>(1)</sup> و يشير إليه قوله تعالى: "و إذ أخذ ربك من بين آدم..." الآية سورة الأعراف (١٧٢).

<sup>(</sup>٥) في ب، د: أستبدلت (لانتقاله) بـ(لا يبقى له).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> في ب: للام ـ بزيادة اللام في أولها ـ .

الانفصال فهو في حكم جزء من الأم لسكونه بسكونها و انتقاله بانتقالها. التبيين (٢/ ٩٧١).

<sup>&</sup>lt;sup>^/</sup> أنظر المرجع السابق.

(غير أن الوجوب غير مقصود) (١) المقصود من الوجوب الأداء (٢) ليظهر المطيع من العاصى فيتحقق معنى الابتلاء، و "ليهلك من هلك عن بينة و يحيى من حيى عن/بينة. "(٣) (١٦٥/أ).

و الأداء لا يتحقق من الصبى، (٤) فلا يتحقق الوجوب، (٥) و هذا اللفظ يشير إلى أن الصبى أهل لوجوب حقوق (٦) الله تعالى، لكنها لم يجب لعدم حكمه فينقسم هذا القسم بانقسام الأحكام (٧) على ما مر حكمه. (٨) فأما حقوق (٩) العباد

- (۱) أي بنفسه، هذا استثناء من قوله: (كان أهلا للوجوب له و عليه).
- بيانه: أن الآدمى إذا انفصل من الأم كان أهلا للوجوب مطلقا الا أن الوجوب غير مقصود لذاته، بل لحكمه و هو الأداء. التبيين (٢/ ٩٧١).
  - ۲ في ب، د: للأداء \_ بزيادة اللام في أولها \_.
  - <sup>(٣)</sup> سورة الأنفال (٤٢).
  - <sup>(۱)</sup> و ذلك لعجز الصبي. أنظر كشف الأسرار (٢٤٠/٤).
- (°) و ذلك لعدم حكمه، و هو المطالبة بالأداء، و لعدم غرضه، و هو الابتلاء المرجع السابق.
  - (۱) في ب: حق.
- (v) يعنى لما جاز أن يبطل الوجوب لعدم الحكم صار هذا القسم و هو الوجوب و أهلية الوجوب منقسما بانقسام الأحكام، لا باعتبار ذاته فكل قسم يتصور شرعيته في حق الصبي يجوز أن يثبت وجوبه في حقه و ما لا فلا. المرجع السابق، و التحقيق لوحة (۲۵۲/ب).
  - <sup>(۸)</sup> أنظر (ص ۷٦٧).
  - (حكمه) ساقطة من ب، ج.
- (۱) إعلم أن الأحكام منقسمة إلى حق الله تعالى وحق العبد والذى اجتمع فيه الحقان... الخ الأقسام المذكورة فى فصل ما يثبت بالحجج. أنظر (ص ٧٦٧)، و بعضها مشروع فى حق الصبى كحق العبد من الأموال فيكون أهلا لوجوبه، و بعضها ليس بمشروع أصلا فى حقه كالعقوبات فلا يكون أهلا لوجوبه، فلم يكن بد من تفصيل الأحكام فى حقه و ترتيب الوجوب عليها و تقسيم الوجوب بحسب انقسامها فشرع الشارح فى بيان ذلك مختصرا تبعا لفخر الإسلام رحمه

الله. أنظر أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٤/ ٢٤٠).

٧٩٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

ماكانغرما (١) أو مؤنة (٢) فالصبى من أهل وجوبه، و ماكان عقوبة (٣) أو زجرا (٤) لم تجب عليه.

فأما حقوق الله تعالى فما كان منها بدنيا فلا يجب عليه.

و كذا ما كان ماليا، و هو عبادة محضة. (<sup>ه)</sup>

و ما كان عبادة فيها معنى المؤنة (٦) يجب عندهما (٧) خلاف لمحمد (<sup>٨</sup> رحمه الله. (٦)

و ما كان مؤنة في الأصل و هو العشر و الخراج يلزمه.

وماكان عقوبة (١٠) لم يجب أصلا. (١١) (بوجوب أصل الإيمان)، لأنه لا

(۱) كضمان الاتلافات. المرجع السابق.

(۲) و قد ذكر فخر الاسلام في المؤنة تفصيلا. راجع المصدر السابق (٤/ ٢٤٠، ٢٤٠)، التبيين (٩٧٣/٢).

(۳) أي من حقوق العباد كالقصاص. المصدر السابق (1/18).

(٤) كحرمان الميراث. المصدر السابق.

- (ه) و ذلك لعدم الحكم، و هو الأداء، لأن الأداء هو المقصود في حقوق الله تعالى، و ذلك فعل يحصل عن اختيار على سبيل التعظيم تحقيقا للابتلاء، و الصغر ينافيه، و ما يتأدى بالنائب لا يصلح طاعة لأنها نيابة جبر لا اختيار، فلو وجب مع ذلك لصار المال مقصود او ذلك باطل في جنس القرب. كذا قال فخر الإسلام رحمه الله (٤/ ٢٤٢، ٢٤٢).
  - (٦) مثل صدقة الفطر. المصدر السابق.
- (v) أى عند أبى حنيفة و أبى يوسف. و ذلك اجتزاء \_ أى اكتفاء \_ بالأهلية القاصرة و الاختيار القاصر، و ذلك بواسطة الولى. المصدر السابق.
- (<sup>۸)</sup> و إليه ذهب زفر رحمه الله أيضا، لأن الصبى ليس بأهل للعبادة المالية بواسطة أداء الولى، و قد ترجح معنى العبادة فيها فصار معنى المؤنة بمنزلة المعدوم. كذا في كشف الأسرار على البزدوى (٢٤٢/٤).
  - <sup>(۱)</sup> في ب، د: رحمهما الله.
  - (١٠) كالحدود. المصدر السابق.

(۱۱) و ذلك لعدم حكمه، و هو المؤاخذة بالعقوبة. المصدر السابق أصول البزدوى (۲۲۳/٤).

تكليف و لا خطاب فيه، و نعنى به أن يكون محسوبا على تقدير الاتيان كالمسافر يؤدى الصوم. (١)

قوله (و يبتنى على الأهلية القاصرة) و الأهلية القاصرة تبتنى على القدرة القاصرة، و ذلك الما يكون بالعقل القاصر و البدن الناقص، نحو الصبى و المعتوه.

و الأهلية الكاملة تبتنى على القدرة الكاملة، و ذلك اغا يكون بالعقل (٢) الكامل و البدن الكامل. (٣)

و الأحكام في هذا الفصل ينقسم إلى (٤) قسمين: حقوق الله تعالى و حقوق العباد.

و الأول ينقسم ثلاثة أقسام: حسن لا يحتمل غيره، (٥) و قبيح

<sup>(</sup>۱) إعلم أن فى وجوب الإيمان على الصبى العاقل الذى يصح منه الأداء اختلافا بين المشائخ، و ذهب القاضى أبو زيد، و شمس الأئمة الحلوانى، و فخر الإسلام البزدوى و جماعة سواهم رحمهم الله إلى وجوبه لوجود الصلاحية لحكم الوجوب، و هو الأداء، و لهذا لا يجب عليه تجديد الأقرار بعد البلوغ.

و قال شمس الأثمة السرخسى رحمه الله: و الأصح عندى أنه غير ثابت فى (٧٤٧/٤)، التقويم لوحة (٢٣٦/أ)، أصول السرخسى (ص ٣٣٩، ٣٤٠)، التحقيق لوحة (٢٥٧/أ، ب)، التبيين (٢/٧٧، ٩٧٨ ـ ٩٨١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٧٦)، المنار مع كشف الأسرار و بهامشه نور الأنوار (٢٨/٢).

<sup>(</sup>۲) و المراد بالعقل الكامل ما به يكون العقل خارجا عن أن يوصف بالقصور و النقصان، و الا فالناس يتفاوتون في صفة الكمال غاية التفاوت، فلو اشترط نهاية ذلك لما وجب الأداء إلا على شرذمة قليلين. التبيين (۲/ ۹۸۰).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> أنظر: أصول السرخسى (٣٤٠/٢).

<sup>(</sup>اِلى) ساقطة من ب. (اِلى)

<sup>(°)</sup> أى لا يحتمل أن يكون قبيحا غير مشروع بوجه، و هو الإيمان بالله تعالى. أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٤٩/٤)، أصول السرخسى (٢/ ٣٤١).

٧٩/\_\_\_\_\_شرح للنتخب

لا(١) يحتمل غيره،(٢) و ما هو بين الأمرين. (٣)

و الثانى <sup>(۱)</sup> ينقسم إلى ثلاثة أقسام أيضا: ما هو نفع محض، <sup>(۱)</sup> و ما هو ضرر <sup>(۱)</sup> محض، <sup>(۷)</sup> و ما هو دائر. <sup>(۸)</sup>

و قد ذكر الشيخ الأقسام الستة، تأمل تفهم. (١)

قوله (من غير عهدة) أي بلا لزوم ()(١٠) مضى و وجوب قضاء. (١١)

<sup>(</sup>۱) (لا) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) و هو الجهل بالصانع. أنظر أصول البزدوى (۲۵۱/۶)، و قال السرخسى: و ذلك الردة. (۳٤٣/۲).

<sup>(</sup>۳) أى بين ما هو حسن لا يحتمل غيره و بين ما هو قبيح لا يحتمل غيره، بل يحتمل أن يكون حسنا مشروعا فى بعض الأوقات دون البعض كالصلاة و الصوم و الحج و نحوها. فإن الصلاة ليست بمشروعة فى الأوقات المكروهة و فى حالة الحيض، و الصوم ليس بمشروع فى الليل، و الحج ليس بمشروع فى غير وقته. أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٥٢/٤)، أصول السرخسى (٢٤٤/١).

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: و الثانية.

<sup>(</sup>۱) نحو الاصطياد و الاكتساب و الاختطاب، و أداء النوافل، و قبول الهبة و الصدقة. أنظر أصول البزدوى (۲۵٤/٤)، أصول السرخسي (۳٤٦/۲).

<sup>(</sup>٦) في الأصل، ب: ضر.

<sup>(</sup>۲) نحو ابطال الملك بالطلاق و العتاق و نقل الملك بالهبة و الصدقة و تنبنى صحته شرعا على الأهلية الكاملة. أنظر أصول السرخسى (۳٤٨/۲)، أصول البزدوى (٤/ ٣٤٨).

۱۰ نحو المعاوضات كالبيع و الشراء و النكاح. أنظر أصول السرخسى (۳٤٩/۲)،
 أصول البزدوى (٤/ ٢٥٦)، سيذكره الشارح بعد قليل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (تفهم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۰) (الواو) زيادة من ج.

<sup>(</sup>۱۱) يعنى إذا شرع فيه لا يجب اتمامه و المضى فيه حتى إذا أفسده لا يجب عليه القضاء. شرح ابن ملك على المنار (٢/ ٩٤١)، أصول البزدوى (٤/ ٢٥٢)، التبيين (٢/ ٩٨٥)، نور الأنوار على المنار (٢/ ٤٧١، ٤٧١).

قوله(١) (ما يتردد بين النفع و الضرر) (٢) أى من غير حقوق الله تعالى (٢) كالبيع و الإجارة و النكاح، و ذلك لأنه أهل لحكمه (٤) بمباشرة الولى (٥) به <sup>(٦)</sup>فلأن يكون أهلا له بمباشرة نفسه برأى الولى مع حصول المنفعة عظيمة، و هو الوصول إلى درك المنافع والمضار والاهتداء في أمر التجارة أولى خلاف لصاحبيه. (٧) فان عندهما: يجعل كأنه باشر الولى بنفسه. و هناك لا يصح البيع بغبن فاحش، فكذلك ههنا.

و عنه $^{(\Lambda)}$ /في التصرف مع الولى روايتان: في رواية أجازه كما في ( ١٦٥/ ب)) الأجانب كالبالغ، (<sup>(١)</sup> و في رواية لم يجزه اعتبارا لشبهة النيابة، و ذلك لأنه من حيث إنه مالك لذلك الشيء أصل، و من حيث إن (١٠) نقصان رأيه يجبر (١١) برأى الولى كان له شبهة النيابة، فلو كان نائبا (١٢) من كل وجه لا يجوز تصرفه مع الولى أصلا كالوكيل، ولو كان أصلا من كل وجه يجوز مطلقا فإذا كان نائبا (١٣) من وجه

<sup>(</sup>قوله) ساقطة من ب، د.

في جه: أستبدلت (الضرر) بـ(الضر). و هو مخالف لما في المتن.

أى من حقوق العباد. لعل الشارح اختار هذا التعبير تبعا لفخر الإسلام. أنظر (٢٥٣/٤)، وكذا في المنار، أنظر (٢/ ٤٧١)، مع كشف الأسرار عليه.

في ب، د: لحكم \_ بسقوط الهاء في آخره \_.

حتى يثبت له حكم التصرف من ملك المبيع و الثمن و الأجرة و المهر لا للولى. كذا في كشف الأسرار على البزدوي (٢٥٧/٤).

<sup>(7)</sup> (به) ساقطة من جه.

أى لأبي يوسف و محمد رحمهما الله.

أي عن أبي حنيفة رحمه الله.

<sup>(4)</sup> في جه: كالنافع.

<sup>(</sup>ان) ساقطة من ب، د.

في جه: (يجبر) غير مقروءة.

في جه: أستبدلت (نائبا) بـ (ثابتا).

في جه: أستبدلت (نائبا) به (ثابتا).

۸۰۰ شرح للنتخب

دون وجه اعتبرت في موضع التهمة، و هو التصرف مع الولى بغبن (١) فاحش،و لم يعتبر في غير موضع التهمة،و هو التصرف بمثل القيمة أو مع الأجانب. (٢)

(ترك الأفضل) لقوله عليه السلام: "لأن تدع ورثتك أغنيا عنير من أن تدعهم (٣٠) عالة (٤٠) يتكففون الناس." (٥٠)

(ما خلا القرض) (١١) لأن صيانة الحقوق لما كانت مفوضة إلى القضاة انقلب القرض نفعا محضا، و ذلك لأن العين (٢١) بعرضية الهلاك، و الدين مأمون عنه

أنظر: صحيح مسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث (١٢٥٣/٣)، صحيح البخارى، كتاب الجنائز، باب رش النبى صلى الله عليه و سلم سعد بن خولة (١/ ٤٣٥).

و روى البخارى هذا الحديث في سبعة مواضع من كتابه كما ذكرها صاحب نصب الراية. أنظر (٤٠١/٤).

<sup>(</sup>۱۱ في د: أستبدلت (بغبن) بـ(بعين).

<sup>(</sup>۲) أنظر هذه المسألة: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۵۹/۶ ـ ۲۵۸)، أصول السرخسى (۲/۳۶۹، ۳۵۰)، المنار مع كشف الأسرار (۲۷۳/۲، ٤٧٤)، التبيين (۱/۸۵۰، ۹۸۵).

<sup>(</sup>۳) فی ج: أستبدلت ((تدعهم) بـ(تذرهم).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> عالة: جمع عائل، و هو الفقير. أنظر مختار الصحاح (ص ٤٦٦).

<sup>(</sup>۰) رواه مسلم عن سعد بن أبى وقاص بلفظ: "يا رسول الله إن لى مالا كثيرا، و الما يرثنى ابنتى، أفأوصى بمالى كله؟ قال: لا، قال فبالثلثين؟ قال: لا، قال فالنصف؟ قال: لا، قال: فالثلث؟ قال: الثلث، و الثلث كثير، ان صدقتك من مالك صدقة، و ان نفقتك على عيالك صدقة، و ان ما تأكل امرأتك من مالك صدقة، و ان نفقتك على عيالك صدقة، و ان ما تأكل امرأتك من مالك صدقة، و انك ان تدعهم يتكففون الناس." و انك ان تدع أهلك بخير (أو قال بعيش) خير من أن تدعهم يتكففون الناس." و لفظ البخارى: انك إن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس.

<sup>(</sup>۱) فأن القاضى يملك القرض على الصبى و يندب إلى ذلك. التحقيق، لوحة (۲۵۸/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> في ب، د: الغني، و في ج: الغبن.

الامنجه التوى (۱) بأن يجد المديون المال، وقد وقع عنه الأمن، (۲) لأن القاضى (۳) بقدر على استيفائه بمجرد علمه (۱) بخلاف الأب، فانه لا يتمكن الا بالشهود و القاضى، وليس كل قاض يعدل و لا كل شاهد يعدل. (۱)

قوله (و ما يلزمه من أحكام الدنيا) جواب اشكال و هو أن يقال: قد صح أن المضار مندفعة، و القول بصحة ارتداده يؤدى إلى تحقق المضار فى حقد، و ذلك لأنه تقع الفرقة بينه و بين امرأته المسلمة، و يحرم عن (٢) الميراث بينه و بين ورثته المسلمين. (٧)

<sup>(</sup>۱۱) التوى \_ مقصورا \_ هلاك المال، و بابه صدى، فهو تو. مختار الصحاح (ص ۸۰).

<sup>(</sup>٢) في ج: أستبدلت (عنه الأمن) بـ(الأمن عنه).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: العاصي.

<sup>(</sup>۱) أى من غير حاجة إلى دعوى و بينة، فكان مصونا عن التلف فوق صيانة العين. التحقيق، لوحة (٢٥٩/أ).

<sup>(</sup>۱) أنظر التبيين (۲/ ۹۹۰، ۹۹۱)، التحقيق، لوحة (۲۵۸/ب، ۲۵۹/أ)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۵۹/۶)، الهداية (۷۹/۳).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (عن) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول السرخسى (۳٤٣/۲)، شرح ابن ملك على المنار مع حواشيه (۲/ ۹٤٠)، التحقيق، لوحة (۲۹۸/ب)، المنار مع كشف الأسرار و نور الأنوار بهامشه (۲۹/۲۶)، التبيين (۲/ ۹۹۱، ۹۹۲).

۸۰۲\_\_\_\_\_شرح النتخب

## فصل

# في الأمور المعترضة على الأهلية

العوارض نوعان: سماوي و مكتسب.

أما السماوي فهو الصغر و الجنون و العته و النيسان و النوم و الاغماء و الرق و المرض و الحيض و النفاس و الموت.

أما المكتسب فانه نوعان: منه و من غيره.

أما الذي منه: فالجهل و السكر و الهزل و السفه و الخطأ و السفر.

و أما من غيره: فالإكراه بما فيه الجاء و بما ليس فيه الجاء.

أما الجنون فانه يوجب الحجر عن الأقوال و يسقط به ما كان ضررا يحتمل السقوط، و إذا امتد صار لزوم الأداء يؤدى إلى الحرج، يبطل القول بالأداء، و انعدم الوجوب أيضا لانعدامه.

وحد الامتداد في الصوم أن يستوعب الشهر، و في الصلاة أن يزيد على يوم و ليلة، في الزكاة أن يستغرق الحول عند محمد، و أقام أبو يوسف أكثر الحول مقام كله تيسيرا، و ما كان حسنا لا يحتمل غيره، أو قبيحا لا يحتمل العفو فثابت في حقه حتى يثبت إيمانه وردته تبعا لأبويه.

و أما الصغر فانه في أول أحواله مثل الجنون، لأنه عديم العقل و التمييز، أما إذا عقل فقد أصاب ضربا من أهلية الأداء، لكن الصبا عذر مع ذلك، فسقط به عنه ما يحتمل السقوط عن البالغ، و جملة الأمر أنه توضع عنه العهدة، يصح منه و له ما لا عهدة فيه، لأن الصبا من أسباب المرحمة فجعل سببا للعفو عن كل عهدة يحتمل العفو، و لهذا لا يحرم عن الميراث بالقتل عندنا، و لا يلزم عليه حرمانه بالرق عنه و الكفر لأن الرق ينافي أهلية الارث و كذا الكفر، لأنه ينافي أهلية الولاية على المسلم كما قلنا، و انعدام الحكم لعدم سببه أو لعدم أهليته لا يعد جزاء.

و أما العته بعد البلوغ فمثل الصبا مع العقل في كل الأحكام حتى أنه لا يمنع

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

صحة القول و الفعل لكنه يمنع العهدة و أما ضمان ما يستهلك من الأموال فليس بعهدة، لأنه شرع جبرا و كونه صبيا معذورا أو معتوها لا ينافى عصمة الحل، و يوضع عنه الخطاب كما يوضع عن الصبى، و يولى عليه و لا يلى هو على غيره و انما يفترق الجنون و الصغر فى أن هذا العارض غير محدود.

فقيل: إذا أسلمت امرأته عرض على أبيه و أمه الإسلام و لا يؤخر. و الصبا محدود، فوجب تأخيره. أما الصبي العاقل و المعتوه العاقل فلا يفترقان.

و أما النسيان فلا ينافى الوجوب فى حق الله تعالى لكنه إذا كان غالبا يلازم الطاعة مثل النسيان فى الصوم، و لاتسمية فى الذبيحة، جعل من أسباب العفو فى حق الله تعالى، لأنه من جهة صاحب الحق اعترض بخلاف حقوق العباد، و على هذا قلنا ان سلام الناسى لما كان غالبا لم يقطع الصلاة بخلاف الكلام لأن هيئة المصلى مذكرة له فلا يغلب الكلام ناسيا.

و أما النوم فعجز عن استعمال القدرة ينافى الإختيار فأوجب تأخير الخطاب للأداء، و بطلت عباراته أصلا فى الطلاق و العتاق و الإسلام و الردة، و لم يتعلق بقراءته و كلامه فى الصلاة حكم، و كذا إذا قهقه فى صلاته هو الصحيح.

و الإغماء مثل النوم في فوت الاختيار و فوت استعمال القدرة حتى منع صحة العبادات و هو أشد منه، لأن النوم فترة أصلية، و هذا عارض ينافى القدرة أصلا، و لهذا كان حدثا في كل الأحوال، و منع البناء، و اعتبر امتداده في حق الصلاة خاصمة.

و أما الرق فهو عجز حكمى شرع جزاء فى الأصل، لكنه فى حالة البقاء صار من الأمور الحكمية به، يصير المرء عرضة للتملك و الابتذال، و هو وصف لا يحتمل التجزى، فقد قال محمد رحمه الله فى الجامع فى مجهول النسب إذا أقر أن نصفه عبد فلان: أنه يجعل عبدا فى شهادته و فى جميع أحكامه. و كذلك العتق الذى هو ضده

و قال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: الاعتاق لا يتجزأ لما لم يتجزأ انفعاله و هو العتق.

و قال أبو حنيفة رحمه الله: الاعتاق إزالة لملك متجزئ تعلق بسقوطه كله من المحل حكم لا يتجزأ و هو العتق فإذا سقط بعضه فقد وجد شطر العلة، فيتوقف العتق إلى تكميلها و صار ذلك كغسل أعضاء الوضوء لإباحة أداء الصلاة و كأعداد الطلاق للتحريم، و هذا الرق ينافي مالكية المال لقيام المملوكية مالا حتى لا يملك العبد و المكاتب التسرى و لا تصح منهما حجة الإسلام لعدم أصل القدرة، و هي المنافع البدنية لأنه للمولى، الا فيما استثنى عليه من القرب البدنية، و الرق لا ينافي مالكية غير المال و هو النكاح و الدم و الحياة، و ينافي كمال الحال في أهلية الكرامات الموضوعة للبشر في الدنيا مثل الذمة و الولاية و الحل، حتى أن ذمته ضعفت برقه فلم تحتمل الدين بنفسه، وضمت إليها مالية الرقبة و الكسب. و كذلك الحل يتنصف بالرق، حتى أنه ينكح العبد امرأتين، و تطلق الأمة ثنتين، و تنصف العدة و القسم و الحد، و انتقصت قيمة نفسه، لأنه أهل للتصرف في المال و استحقاق اليد عليه دون ملكه، فوجب نقصان بدل دمه عن الدية لنقصان في أحد ضربي الماليكة كما تنصف الدية بالأنوثة لعدم أحدهما، و هذا عندنا أن الماذون يتصرف لنفسه و يجب له الحكم الأصل للتصرف و هو اليد، و المولى يخلفه فيما هو من الزوائد، و هو الملك المشروع للتوصل إلى اليد و لهذا جعلنا العبد في حكم الملك و في حكم بقاء الاذن كالوكيل في مسائل مرض المولى، وفي عامة مسائل المأذون، والرق لا يؤثر في عصمة الدم وانما يؤثر في قيمته، و النما العصمة بالايمان و الدار، و العبد فيه مثل الحر، و لذلك يقتل الحر بالعبد قصاصا، و أوجب الرق نقصا في الجهاد حتى لا يجب عليه لأن استطاعته في الحج و الجهاد غير مستثناة على المولى و لهذا لم يستوجب السهم الكامل من الغنيمة. و انقطعت الولايات كلها بالرق، لأنه عجز حكمي، و انما صح أمان المأذون لأن الأمان بالاذن يخرج عن أقسام الولاية من قبل أنه صار شريكا في الغنيمة فلزمه ثم

قسم التحقيق.....

تعدى إلى غيره مثل شهادته بهلال رمضان.

و على هذا الأصل يصح اقراره بالحد و القصاص، و بالسرقة المستهلكة و بالقائمة صح من المأذون، و فى المحجور اختلاف معروف، و على هذا قلنا فى جناية العبد خطأ: أنه يصير جزاء لجنايته، لأن العبد ليس من أهل ضمان ما ليس بمال الا أن يشاء المولى الفداء فيصير عائدا إلى الأصل عند أبى حنيفة رحمه الله، حتى لا يبطل بالافلاس، وعندهما يصير بمعنى الحوالة.

و أما المرض فانه لا ينافى أهلية الحكم، و لا أهلية العبادة، لكنه لما كان سبب الموت، و الموت علة الخلافة كان من أسباب تعلق حق الوارث و الغريم بماله، فيثبت به الحجر إذا اتصل بالموت مستندا إلى أوله بقدر ما يقع به صيانة الحق. فقيل: كل تصرف واقع منه يحتمل الفسخ، فان القول بصحته واجب فى الحال، ثم التدارك بالنقض إذا احتيج إليه مثل الهبة و بيع المحاباة، و كل تصرف واقع يحتمل الفسخ جعل كالمعلق بالموت كالاعتاق إذا وقع على حق غريم أو وارث بخلاف اعتاق الراهن حيث ينفذ، لأن حق المرتهن فى ملك البد دون ملك الرقبة، و كان القياس أن لا يملك المريض الصلة و أداء الحقوق المالية لله تعالى و الوصية بذلك، الا أن الشرع جوز ضورة و معنى و حقيقة و شبهة حتى لم يصح بيعه من الوارث أصلاً عند أبى حنيفة رحمه الله، و بطل اقراره لهم و ان حصل باستيفاء دين الصحة، و تقومت الجودة فى حقهم كما تقومت فى حق الصغار.

و أما الحيض و النفاس فانهما لا يعدمان أهلية بوجه ما لكن الطهارة عنهما شرط لجواز أداء الصوم و الصلاة، فيفوت الأداء بهما، و في قضاء الصلوات حرج لتضاعفها فسقط بهما أصلا، و لا حرج في قضاء الصوم فلم يسقط أصلا.

و أما الموت فانه عجز خالص يسقط به ما هو من باب التكليف لفوات غرضه و هو الأداء عن اختيار، ولهذا قلنا: انه تبطل عنه الزكاة و سائر وجوه القرب، و انما يبقى

عليه المأثم و ما شرع عليه لحاجة غيره ان كان حقا متعلقا بالعين يبقى ببقائه، لأن فعله فيه غير مقصود، وإن كان دينا لم يبق بمجرد الذمة حتى ينضم إليه مال أو ما يؤكد به الذمم، و هو ذمة الكفيل. و لهذا قال أبو حنيفة رحمه الله: ان الكفالة بالدين عن الميت لا تصح إذا لم يخلف مالا أو كفيلا، كأن الدين عنه ساقط بخلاف العبد المحجور يقر بالدين فتكفل عنه رجل تصح، لأن ذمته في حقه كاملة. و انما ضمت إليه المالية في حق المولى، و إن كان شرع عليه بطريق الصلة: بطل الا أن يوصى به فيصح من الثلث، و أما الذي شرع له فبناء على حاجته، و الموت لا ينافي الحاجة، فيبقى له ما تنقضى به الحاجة، و لذلك قدم جهازه، ثم ديونه، ثم وصياه من الثلث ثم وجبت المواريث بطريق الخلافة عنه نظرا له، و لهذا بقيت الكتابة بعد موت المولى و بعد موت المكاتب عن وفاء. و قلنا ان المرأة تغسل زوجها بعد الموت في عدتها. لأن الزوج مالك، فبقى ملكه إلى انقضاء العدة فيما هو من حوائجه خاصة بخلاف ما إذا ماتت المرأة، لأنها مملوكة، وقد بطلت أهلية المملوكية بالموت، ولهذا تعلق حق المقتول بالدية إذا انقلب القصاص مالا و إن كان الأصل و هو القصاص يثبت للورثة ابتداء بسبب انعقد للمورث، لأنه يجب عند انقضاء الحياة و عند ذلك لا يجب له إلا فيما يضطر إليه لحاجته ففارق الخلف الأصل لاختلاف حالهما.

و أما أحكام الأخرة: فله فيها حكم الأحياء، لأن القبر للميت في حكم الأخرة كالرحم للماء و المهد للطفل في حق الدنيا وضع فيه لأحكام الأخرة روضة دار أو حفرة نار. و نرجو الله تعالى أن يصيره لنا روضة بكرمه.

#### نصل

(العوارض) الموانع. يقال: "عرض لى أمر" أى استقبلني(١) و نعنى به الحالة

الله عند الصحاح: عرض له كذا أى ظهر (ص ٤٢٤)، و لسان العرب (م ٤٨٥)، و لسان العرب (م ٢٨٨٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

المنافية للحالة المطلقة، وسواء اعترضت على أصل الأهلية (١) أو على أصل (٢) أهلية الأداء، فانها تمنع الأحكام التي تتعلق بالأهلية. (٣)

(سماوى) أى من قبل صاحب الشرع بدون اختيار من العبد.

(و المكتسب) (٤) ضده.

الجهل مكتسب لأنه لما كان قادرا على إزالته بواسطة التحصيل وحيث ضيعها / يكون الجهل مكتسبا. و هذا كالذمى إذا أسلم و لم يصل حتى (١٦٦/أ) مضى عليه زمان وقال: "لم أعلم" يجب القضاء بخلاف الحربى.

و هذا بخلاف الرق، فانه قادر على إزالته بواسطة الإسلام، ولم يجعل مكتسبا، لأنه جزاء الكفر، ولا اختيار للعبد في ثبوت الأجزية، بل هي تثبت جبرا. (٥)

<sup>(</sup>۱) أي أهلية الوجوب.

<sup>(</sup>۲) (أصل) ساقطة من ب، ج، د.

ال و لما فرخ المصنف من بيان الأهلية و ما يبتنى عليها من الأحكام شرع فى بيان أمور تعترض عليها فتمنعها عن بقائها على حالها، فبعضها يزيل أهلية الوجوب كالموت، و بعضها يزيل أهلية الأداء كالنوم و الإغماء، و بعضها يوجب تعبيرا فى بعض الأحكام مع بقاء أصل أهلية الوجوب و الأداء كالسفر على ما سيجىء ذكرها بالتفصيل. أنظر: التحقيق، لوحة (٢٦٠/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٤/٢٦)، التلويح على التوضيح (٢٦٣/أ)، المنار مع كشف الأسرار و بهامشه نور الأنوار (٢٧٧/٤)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٦٩).

<sup>&#</sup>x27;' قال في التبيين: مجموع النوعين ثمانية عشر استقراء لا اجتهادا. (٩٩٣/٢).

<sup>(</sup>۱) كحد الزنا و القذف و السرقة، و بعد ما ثبت لا يتمكن العبد من إزالته فكان من العوارض السماوية. التحقيق، لوحة (۲۹۰/ب).

۸۰۸\_\_\_\_\_شرح للنتخب

الجنون آفة يضعف القوى و يزيل الحجا(١). (٢)

و العته آفة (٣٠) تنقص العقل حتى صار كلامه بين كلام المجنون و العاقل. و الاغماء و السكر آفتان يمنعان العقل عن الاستبصار.

قوله (ضررا يحتمل السقوط) (٤) كالحدود و الكفارات، فانها تسقط عن البالغ بالشبهات، (٥) و كالعبادات، فانها تسقط بالأعذار بأن يزيد على يوم و ليلة باعتبار الصلاة عند محمد رحمه الله، و باعتبار الساعات عندهما. (٦)

<sup>(</sup>١) الحجا: العقل. مختار الصحاح (ص ١٢٥).

و قدم المصنف الجنون على الصغر فى تفصيل العوارض السماوى، لأن حكم الصغر فى بعض أحواله حكم الجنون، فقدم بيان الجنون ليمكنه الحاق الصغر به. التحقيق، لوحة ( ١٩٦٠/ب).

<sup>(</sup>۳) (آفة) ساقطة من ب، د.

اعترز به عمالا يحتمل السقوط الا بالأداء أو بإبراء من له الحق كضمان المتلفات و وجوب الدية و الأرش و نفقة الأقارب، فانها لا تسقط بالجنون كما لا تسقط بالصبا. المصدر السابق.

<sup>(°)</sup> فيسقط بالجنون المزيل للعقل بالطريق الأولى، وكذا الطلاق و العتاق و الهبة و ما أشبهها من المضار غير مشروع في حقد. المصدر السابق لوحة (٢٦١/أ).

<sup>(</sup>۱) و قد اتفق أصحاب أبى حنيفة على أن الامتداد فى حق الصلوات و سائر العبادات يحصل بالكثرة الموقعة فى الحرج، و لكنهم اختلفوا فيما يحصل به التكرار، فاعتبر محمد رحمه الله دخول نفس الصلوات فى حد التكرار بأن تصير الصلوات ستا، لأن التكرار يتحقق به. و أقام أبو حنيفة و أبو يوسف رحمهما الله الوقت فيه أى فى دخول الصلوات فى حد التكرار مقام الصلاة، يعنى أنهما اعتبرا الزيادة على يوم و ليلة باعتبار الساعات.

و فائدة الاختلاف تظهر فيما إذا جن بعد طلوع الشمس ثم أفاق فى اليوم الثانى قبل الزوال أو قبل دخول وقت العصر، فعند محمد رحمه الله يجب عليه القضاء، لأن الصلوات لم تصر ستا، فلم يدخل الواجب فى حد التكرار حقيقة. وعند أبى حنيفة و أبى يوسف لا قضاء عليه لأن وقت الصلوات الخمس و هو اليلة قد دخل فى حد التكرار و ان لم يدخل الواجب فيه، و الوقت سبب

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

قوله (تبعا) احتراز عما إذا أسلم (۱۱) بنفسه، لأنه لا يعتبر لعدم الركن و هو العقل. (۲۱)

قوله (ولهذا لا يحرم عن الميراث<sup>(۳)</sup> بالقتل) لأنه جزاء، و فعله لا يصلح جزاء، لأنه ليس بجناية. (٤)

(لا يمنع صحة القول و الفعل) حتى لو أسلم يصح، و لو أتلف مال الغير يضمن، و لو توكل (٥) من إنسان يصح (٦) (لكنه يمنع العهدة) كالطلاق و العتاق.

قوله (إذا أسلمت امرأته) أى المجنون (و لا يؤخر) لأنه غير محدود فلا فائدة فيه (٧) بخلاف الصبا، لأنه (٨) محدود، فوجب (٩) تأخير العرض

فيقام مقام الواجب الذي هو سببه.

أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (٢٦٧/٤)، التحقيق، لوحة ( ٢٦١/ب)، التبيين (٢/ ١٠٠١، ٢٠٠١).

<sup>(</sup>۱) أو ارتد. كذا في التبيين (۱۰۰۳/۲).

<sup>(</sup>۲) أنظر المصدر السابق، التحقيق، لوحة (۲۹۳/أ)، التحرير مع التيسير (۲۲۰/۲)، أصول البزدوي مع كشف الأسرار (۲۲۰/۲).

<sup>(</sup>٣) (عن الميراث) ساقطة من جـ.

<sup>(1)</sup> أى فعل الصغير لا يوصف بالجناية. كذا في كشف الأسرار على المنار (٤٧٩/٢).

<sup>(</sup>٥) توكل: قبل الوكالة. أنظر المغرب (ص ٤٩٣).

<sup>(</sup>۱) كما ألحق الجنون بأول أحوال الصغر في الأحكام ألحق العته بآخر أحوال الصبا في جميع الأحكام أيضا حتى أن العته لا يمنع صحة القول... إلى آخر ما في الشرح. أنظر: التحقيق، لوحة (٢٦٤/ب)، أصول البزدوي (٢٧٤/٤)، المنار مع كشف الأسرار (٢٧٤/٤)، التبيين (٢/٩٠٠١).

الله أي لأن الجنون ليست له نهاية معلومة، فلا فائدة في تأخير عرض الإسلام على أبويه. أنظر التبيين (٢/ ١٠١١).

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> نی ج: فانه.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> في ج: يوجب.

۸۱۰.......شرح للنتخب فيه. (۱)

قسيد المعتوه بالعاقل كيلايظن ظان أنه أراد (به) (۲) المجنون (۳) (فلا يفترقان) أى في عرض الإسلام. (٤) (فلا ينافى الوجوب) (٥) لأنه لا يعدم العقل و لا حكم الفعل و القول. (٢)

قوله (يلازم الطاعة) ليس بخبر، بل الخبر قوله (جعل من أسباب العفو). (لأن النوم (٧) فترة أصلية)، (٨) و ما كان أصليا لا يكون من العوارض لكنا جعلناه

<sup>(</sup>۱) لأنه إذا لم يؤخر بل عرض على أبويه فأبيا تقع الفرقة و يطالب بالمهر فى الحال، و الفرقة و المطالبة بالمهر عهدة، و هو ـ أى الصبى ـ ليس من أهلها. المصدر السابق، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٧٤/٤)، التحقيق، لوحة (٢٦٥/ب).

<sup>(</sup>۲) ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(</sup>r) كذا في التحقيق، اللوحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> فحصل مما ذكرنا أن المجنون يساوى المعتوه و الصبى العاقل فى وجوب العرض فى الحال، و يفارقهما فى أن الواجب فى حقد العرض على وليد و فى حقهما أى المعتوه و الصبى العاقل \_ العرض على أنفسهما كذا فى التحقيق. اللوحة نفسها، كشف الأسرار (٤/ ٢٧٥، ٢٧٦).

<sup>(°)</sup> ان النسيان لا ينافى نفس الوجوب و لا وجوب الأداء، لأنه لا يخل بالأهلية و إيجاب الحقوق على الناسى لا يؤدى إلى إيقاعه فى الحرج ليمتنع الوجوب به، إذ الإنسان لا ينسى عبادات متوالية حتى يدخل تحت التكرار غالبا فصار كالنوم. التحقيق، لوحة (٢٦٦٦)أ).

<sup>(</sup>۱) هذا معنى ما ورد فى مختصر التقويم، و لفظه كما فى كشف الأسرار: لأنه لا ينافى العقل، و لا حكم الفعل، و لا القول. (٢٧٦/٤).

<sup>(</sup>۱) و قد أشار المصنف إلى الفرق بين الاغماء و بين النوم فى الحقيقة و الحكم فقال: و هو أى الإغماء أشد من النوم فى كونه عارضا و فى تفويت الاختيار و القدرة، لأن النوم... الخ. التحقيق، لوحة (۲۲۷/ب)، أصول البزدوى (۲۸۰/۶)، كشف الأسرار عليه (۲/۲۷۹)، التبيين (۲۸۰۱۸، ۱۰۱۹)، المنار مع كشف الأسرار (۲۸۹۸)، الترضيح مع التلويح (۲/۲۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> أى طبعية بحيث لا يخلر إنسان عنه فى حال صحته. كذا فى كشف الأسرار، الصفحة نفسها. و التحقيق، اللوحة نفسها.

فس*م التحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

من العوارض لأنها ينافى الاختيار و القوة، و الإغماء من العوارض التى ينافى القوة أصلا فيكون هو/أقوى من النوم. (١٦٦/ب)

(و منع البناء) (١) لأنه من العوارض النادرة. <sup>(١)</sup>

قوله (خاصة) بخلاف الزكاة و الصوم، (٢٦) لأن امتداده فيهما نادر.

(و أما الرق فهو عجز حكمى) لأنه ربما يكون العبد أقدر من الحر بالقوى الحسية، لكنه عاجز حكما (٤) حتى يقدر الحر عليه (٥) مثل الشهادة و القضاء و الرلاية و التزوج و الملك و نحوها.

(شرع جزاء فى الأصل) لأنه استنكفوا أن يكونوا عبيدا لله تعالى فجازاهم الله تعالى بأن صيرهم عبيد عبيده، لكنه فى البقاء صار أمرا حكميا حتى بقى مرقوقا وإن كان أتقى و أورع من الأحرار، ويسرى إلى الأولاد وإن لم يوجد منهم الاستنكاف كالخراج، فانه فى الإبتداء جزاء (لكنه فى البقاء (١) صار أمرا حكميا) (٧) حتى يجب على المسلم إذا اشترى أرضا

<sup>(</sup>۱) أى أن الإغماء يمنع البناء فى الصلاة قليلا كان الإغماء أو كثيرا. مضطجعا كان المغمى عليه أو غير مضطجع، أنظر: التحقيق، لوحة (٢٦٧/ب)، كشف الأسرار (٢٠٠/٤)، التبيين (٢٠٠/٠).

<sup>(</sup>۲) أي في الصلاة، كذا في أصول البزدري (٤/ ٢٨٠)، التوضيح (٧٤٢/٢).

<sup>(</sup>۳) يعنى لا يعتبر امتداد الإغماء في حق الزكاة و الصوم، لأن الإغماء شهرا أو سنة أو أكثرها في غاية الندرة. التبيين (٢/ ٢١)، أصول البزدوي (٤٩ / ٢٨١)، التحقيق، لوحة (٣/ ٢٦٨)، المنار مع كشف الأسرار (٢/ ٤٩٠)، التوضيح، الصفحة نفسها.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> (حكما) ساقطة من ب، د.

<sup>(\*)</sup> قوله: حتى يقدر الحر عليه، كذا في جيمع النسخ، و في كشف الأسرار على المنار: عما يقدر عليه الحر من الأحكام شرعا كالشهادة... الخ. لعل الصواب ما في الكشف. أنظر (٢/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>١) كذا في جميع النسخ، و في المتن: في حالة البقاء. أنظر (ص ٨٠٣).

<sup>(</sup>۷) و هر كالخراج، فأنه في الابتداء يثبت بطريق العقوبة حتى لا يبتدئ على المسلم، لكنه في حال البقاء صار من الأمور الحكمية. كذا في كشف الأسرار (۲۸۲/٤).

خراجية. (١)

(العرضة (٢) الخرقة التى تكون للقصاب ليمسح بها (٣) يده أو سكينه (٤) إذا تلطخ بالدم. (٥) فلما كان العبد مظنة دفع حاجات الموالى (٢) صار هو كالعرضة للقصاب. (٧)

قوله (۸) (انه یجعل عبدا فی شهادته) (۹) و لم یجعل کأن نصفه حر و نصفه

<sup>(</sup>۱) أنظر: كشف الأسرار على البزدوى (٤/ ٢٨١، ٢٨٢)، التبيين (٢/ ٢٠٤)، التبيين (٢/ ٢٠٤)، التبحقيق، لوحة (٢/ ٢٦٨)، المنار مع كشف الأسرار (٢/ ٤٩٠، ٤٩١)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٧٤٢)، أصول السرخسى (٣٤٤/٢).

<sup>(</sup>٢) في نص المتن: عرضة \_ بدون الألف و اللام \_.

<sup>(</sup>r) في الأصل، ج: به.

<sup>(1)</sup> في د: سكينته.

<sup>(°)</sup> كذا فى التبيين (٢/ ٢٠٥٥). و قال فى التحقيق: فعله من العرض يقال: فلان جعل عرضة للبلاء أى منصوبا له بحيث يعرض عليه. و المعنى ههنا: أن الإنسان بسبب الرق يصير معرضا و منصوبا للتملك و الابتذال أى الامتهان. اه لوحة (٨٩٩//٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: المولى.

<sup>(</sup>اليمسح بها يده أو سكينه إذا تلطخ بالدم، فلما كان العبد مظنة دفع حاجات الموالي صار هو كالعرضة للقصاب) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> (قوله) ساقطة من د.

<sup>()</sup> و قد ذهب محمد بن سلمة البلخى من الحنفية إلى أن الرق يحتمل التجزئ ثبوتا حتى لو فتح الإمام بلدة و رأى الصواب فى أن يسترق أنصافهم نفذ ذلك منه. و الأصح أنه لا يتجزأ، لأن سببه و هو القهر لا يتجزأ، إذ لا يتصور قهر نصف الشخص شايعا دون النصف، و الحكم يبتنى على السبب. كذا فى المبسوط. ثم استدل المصنف على أن ما ذكره هو مذهب أصحاب الحنفية بالمسألة المذكورة، فان محمدا ذكرها فى آخر دعوى الجامع من غير ذكر خلاف، فد أنه مذهب أصحاب الحنفية جميعا. التحقيق، لوحة (١٠٢٨/ب، ٢٦٩/أ)، كشف الأسرار على على البزدوى (١٠٢٨/٤)، التبيين (٢/٢٦/ب، ٢٠٨/أ)، كشف الأسرار على النار (٢/١٨).

رقيق حتى إذا انضم إليه مثله يكونان بمنزلة الحر كما جعلنا في النساء.

و قالا (۱): لما لم يتجزأ العتق ينبغى أن لا يتجزأ الإعتاق، لأنه لوكان متجزءا فإذا أعتق البعض فلا يخلو اما أن يثبت فى المحل شىء من العتق أو لا يثبت، فان ثبت فأما أن يثبت كله أو بعضه، لا جائز أن يثبت بعضه، لأنه لا يخلو اما أن يزول الرق أو لا يزول، فان زال بعضه يلزم تجزئ الرق، وهو محال، و ان زال كله فهو أيضا محال لاستلزامه خلو بعض المحل (۲) عن أحد الضدين، و لأنه يؤدى إلى تجزئ العتق، و التقدير تقدير عدم تجزئه و لا جائز/أن يثبت كله، لأنه يؤدى إلى تحقق الأثر بدون المؤثر، وهو (١٦٧/أ) محال، و إن لم يثبت فى المحل شىء من العتق يلزم منه تحقق المؤثر بدون الأثر، و المتعدى بدون اللازم، فهو متنع عرة. (١٤)

فلما كان القول بالتجزئ مؤديا إلى هذه الأمور (٥) المتنعة كان القول بالتجزئ باطلا، فيثبت عدم تجزئه، و هو المرام. (٦)

قال أبو حنيفة رضى الله عنه (۷): هذا هكذا ان لو كان الإعتاق إثبات العتق قصدا، فأما عندى (الإعتاق: إزالة للملك)، و ذلك لأن المرء الما يتصرف فيما هو حقد، لا فيما هو حق غيره. و حقد في الملك و هو متجزئ فأما العتق الذي هو قوة

<sup>(</sup>۱) أي أبو يوسف و محمد رحمهما الله.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: المحل.

<sup>(</sup>الى تجزئ) ساقطة من ج. (إلى تجزئ)

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> و قد ورد هذا التقرير في شرح الشارح على المنار كما في هذا الشرح. أنظر كشف الأسرار على المنار (٤٩٢/٢).

 <sup>(</sup>٥) في الأصل: هذا لأمور.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التحقيق لوحة (۲۲۹۱)أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۸۳/٤)، التبيين (۲/۲۹۲) و ما بعدها، التوضيح مع التلويح (۲/۲۹۲، ۷٤۳)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳۷۵).

<sup>) (</sup>رضى الله عنه) سأقطة من ج.

٨١٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

شرعية بها يصير المرء أهلا للكرامات (التي) (١١) لا تعد و لا تحصى غير موكول إليه حتى يتصرف فيه، بل الله تعالى يثبتها في المحل إذا زال كل الملك عنه. (٢)

قوله (لقيام المملوكية مالا) يعنى هو مملوك من حيث انه مال<sup>(٣)</sup> فلا يكون مالكا للمال لما<sup>(٤)</sup> بين المالكية و المملوكية من المنافاة لأن المالكية عبارة عن القدرة<sup>(٥)</sup> الشرعية، و المملوكية<sup>(٢)</sup> عبارة عن العجز الشرعى. و كذا المال مبتذل و مالكه مبتذل بخلاف مالكية غير المال لانعدام المملوكية من ذلك الوجد.

(لأنها للمولى) تبعا لملك الرقبة، لأن ملك الذات علة لملك (٧) الصفات. (٨) و الحج لا يتأدى إلا بالمالي و البدني و هو لا يملكهما، و العبادة لا تتأدى

<sup>(</sup>۱) أثبتها من عندى لتقييم النص.

هذا و قد أورد السغناقى من قول الشارح (و ذلك لأن المرء) إلى قوله (زال كل الملك عنه) بحروفه، ولم يذكر (لا تعد و لا تحصى). أنظر الوافى لوحة (١٦٩/ب، ١١٠٠/أ).

<sup>(</sup>۲) أنظر وجه قول أبى حنيفة، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢٨٤/٤)، التحقيق، لوحة (٢٦٤/١ ـ ب)، التبيين (٢/ ٢٦١)، المنار مع كشف الأسرار و نور الأنوار بهامشه (٢/ ٤٩٣)، التوضيح مع التلويح (٧٤٣/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ٣٧٥).

آ إغا ذكر هذا الإثبات شرط التنافى، و هو اتحاد الجهة فانه إذا لم تتحد الجهة لا يكون التناقض أصلا، ألا يرى أن أم زيد حرام له، حلال لأبيه لاختلاف الجهة، بيان ذلك مذكور فى الشرح. التبيين (٢/٣٦).

<sup>(</sup>للمال لما) ساقطة من جـ. (للمال لما)

<sup>(</sup>٥) في الأصل: القدر \_ بسقوط التاء المربوطة في آخرها \_ .

<sup>(</sup>من المنافات، لأن الماليكة عبارة عن القدرة الشرعية، و المملوكية) ساقطة من

<sup>(</sup>٧) في الأصل، ب، د: ملك \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

علك الغير، لأنه لا يحصل معنى الابتلاء بذلك، يؤيد هذا قوله عليه السلام "أيما عبد حج عشر حجج فإذا أعتق فعليه حجة الإسلام. "(١) و بهذا (٢) يقع الفرق بينه و بين الفقير إذا تكلف و أدى الحج لبقاء المنافع على ملكه. (٣)

(الا فيما استثنى) (٤) كالصلاة و الصوم، (٥) فانها (٦) مستثناة بإجماع المسلمين. (٧)

<sup>(</sup>۱) أخرجه الهيثمى عن ابن عباس رضى الله عنه أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "أيما صبى حج ثم بلغ الحنث عليه حجة أخرى و أيما أعرابى حج ثم هاجر فعليه أن يحج حجة أخرى، و أيما عبد حج ثم عتق فعليه حجة أخرى." قال الهيثمى: رواه الطبرانى فى الأوسط، و رجاله رجال الصحيح. و روى البيهقى عنه أيضا مثله.

و ذكر الزيلعى أن الحاكم أخرج عنه أيضا نحوه،و لكنى لم أعشر على ذكر "العبد" فى المستدرك فيما بحثت، و انما ورد ذكر الصبى و الأعرابى فقط. أنظر مجمع الزوائد (٣/ ٢٠٥)، سننالبيهقى (٥/ ١٧٩)، نصب الراية (٣/ ٢٠٣)، المستدرك (١/ ٤٨١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ني جـ: لهذا.

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوى (۲۸۷/٤، ۲۸۸)، التحقيق، لوحة (۲۷۰/ب، ۲۷۸)، التبيين (۲۸۰۳۸)، المنار مع كشف الأسرار (٤٩٤/٢).

انا استثناء منقطع من قوله (لا تصح حجة الإسلام) يعنى يصح أداؤهما \_ أى أداء العبد و المكاتب \_ فيما استثنى من العبادات البدنية كالصلاة و الصوم. التبيين (١٠٣٩/٢).

<sup>(°)</sup> في ج: أستبدلت (الصوم) بـ(الصلاة).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: كأنها.

<sup>(</sup>v) قال في التبيين: و لما كان حكمهما خارجا عن سائر المنافع البدنية سماه استثناء لحصول معناه معنى و إن لم يكن لفظا. الصفحة نفسها.

(و هو النكاح) فانه مالك له، (۱۱) و الها يتوقف عند عدم الأذن، (۲۱) لأن النكاح لم يشرع خاليا/عن المهر، (۳) و في إيجابه بدون رضى المولى إضرار به. (۱۹) (۱۹۷/ب)

(و الدم و الحياة) حتى (٥) لا يملك المولى اتلافه. و صح إقراره بالقصاص، لأنه إقرار بالدم. (٦)

(الذمة) من كرامات البشر، لأنه بها يصير أهلا لتوجه خطاب الله تعالى من الأمر و النهى، و هذا كما روى عن بعض الصديقين أنه قرأ قوله تعالى: "اخسئوا فيها و لا تكلمون" (١) فقال: مرحبا عن (٨) له هذا الخطاب. فقيل: إنه في أهل النار. فقال: أليس هذا خطاب الحبيب؟ فنظر إلى من قال، لا إلى ما قال. (١)

<sup>(</sup>۱) فيان العبد في حق النكاح و الدم و الحياة مبقى على أصل الحرية لأنها من خواص الانسانية.

و هو قد صار محلوكا لمعنى المالية لا لمعنى الآدمية، و مالكيته للنكاح لا للمالية بل للآدمية فلا يلزم التنافى، فيكون مالكا للنكاح. أنظر كشف الأسرار (٢٨٨/٤)، التبيين (٢٠٤٠/٢).

<sup>(</sup>۲) أي عدم الاذن من المولى. كذا في كشف الأسرار على المنار (١٩٥/٢).

<sup>(</sup>۳) لقوله تعالى: "و أحل لكم ما وراء ذلك ان تبتغوا بأموالكم..." سورة النساء (۲٤). و وجه الدلالة: إن الله تعالى عقد الإباحة بشريطة إيجاب بدل البعض و هو مال. كذا في أحكام القرآن للجصاص (۲٤٠/٢).

<sup>(1)</sup> ألا ترى أن المولى إذا أجاز يكون المالك لبضع المرأة العبد، لا المولى. كشف الأسرار على المنار، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>حتى) ساقطة من ب، ج. المناطقة من ب، ج.

<sup>(</sup>۱) و هو في ذلك مثل الحر، فكان هذا إقرارا على نفسه لا على حق المولى فيصح و يؤخذ به في الحال. كشف الأسرار على البزدوي (٢٨٩/٤)، التحقيق، لوحة (٢٧١/أ).

<sup>(</sup>٧) سورة المؤمنون (١٠٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في ب، د: لمن.

<sup>(</sup>۱) وقد ذكر الشارح هذه الرواية في كشف الأسرار على المنار (٤٩٥/٢)، السغناقي في الوافي لوحة (١٩٥/١).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_

(و الحل) (١) أي حل النساء.

(و ضمت إليها مالية الرقبة) حتى إذا تصرف المأذون وثبت الدين في ذمته تباع رقبته.

(و الكسب) و هذا يظهر في المأذون و في معتق البعض عند أبي حنيفة رحمه الله، (٢) فانه لا يمكن بيعه، و لكن يؤخذ من كسبه. (٣)

(والعدة) تتنصف إذا كانت بالأشهر فظاهر، (٤) و إذا كانت بالحيض فكذلك (٥) لأن الحيضة (٦) لا يتجزى فتتكامل. لأن جانب الوجود راجح على جانب العدم ولأن فيه احتياطا، و هكذا نقول في الطلاق، لأنه لا يتجزى فيتكامل. (٧)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نی د: الحال.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۳) إعلم أن العبد لم يقو على تحمل الدين بنفسها لضعفها حتى لا يمكن المطالبة به بدون انضمام مالية الرقبة أو الكسب إليها إذا لا معنى لاحتمالها الدين إلا صحة المطالبة، فإذا ضمت إليها مالية الرقبة و الكسب تعلق الدين بها فيستوفى من الرقبة و الكسب.

و ليس المراد من تعلق الدين بالكسب أن العبد يستسعى فيه، بل المراد منه الكسب الموجود فى يده تصرف إلى الدين أولا، فان لم يف به، أو لم يكن له كسب فحينئذ تصرف مالية الرقبة إليه و لا تباع الرقبة بالدين ما بقى الكسب بالإجماع، إليه أشير فى الأسرار، الا أن لا يمكن بيعه فيستسعى فى الدين كالمدبر و المكاتب و معتق البعض عند أبى حنيفة رحمه الله. التحقيق، لوحة كالمدبر و المكاتب و معتق البعض عند أبى حنيفة رحمه الله. التحقيق، لوحة (٢٧١/ب)، كشف الأسرار مع أصول البزدوى (٢٨٩/٤)، التبيين

<sup>(1)</sup> لأن الشهر قابل للتجزئ، فتكون عدتها شهرا و نصفا. التبيين (٢/ ١٠٤٤).

<sup>(°)</sup> أى تكون عدتها حيضتين. وكا ينبغى أن تكون حيضة و نصفا، لكن الحيضة الواحدة لا تقبل التنصيف فتتكامل. التحقيق، لوحة (٢٧٢/أ).

<sup>(</sup>١١ في الأصل: الحيض.

<sup>(</sup>لأن جانب الوجود راجح على جانب العدم، و لأن فيه احتياطا، و هكذا نقول في الطلاق لأنه لا يتجزى فيتكامل) ساقطة من ب، ج، د.

قوله (و استحقاق) قال الصدر (۱) الإمام الأجل حسام الدين رحمه الله (۲) في الجامع الصغير: ان للعبد يدا معتبرة، و لهذا لو أودع مالا عند آخر لا يملك المولى الاسترداد منه. (۳)

قوله (٤) (فوجب نقصان بدل دمه عن الدية) و ذلك الها يكون بمال له اعتبار في الشرع و هو العشرة. (٥)

(لعدم أحدهما) أى نقصان مالكيتها بالعدم فى أحد ضربيها، (١٦) و هو مالكية النكاح و الطلاق، لأنها لا تملك النكاح أصلا و تملك المال كاملا فأما العبد فمالك للبضع بطريق الكمال، و مالك للمال بطريق النقصان فانه يملك التصرف و

<sup>(</sup>۱) في الأصل: صدر \_ بسقطو الألف و اللام في أولها \_ .

ره هو معروف بالصدر الشهيد، و صرح به في الوافي لوحة (١٧١/ب)، سبقت ترجمته في (ص ٤٤٣) الهامش (٤).

<sup>&</sup>quot;" سواء كان العبد مأذرنا أو محجورا. كذا فى التحقيق و فى كشف الأسرار. هذا و قد نسب السغناقى هذا القول إلى الصدر الشهيد كما فى الشرح. و قال عبد العزيز البخارى: كذا فى عامة شروح الجامع الصغير. أنظر التحقيق، لوحة (٢٧٣/أ)، كشف الأسرار (٢٩٤/٤)، الوافى، اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) (قوله) ساقطة من ب، د.

<sup>(°)</sup> أى عشرة دراهم، لأنها أقل ما يستولى به على الحرة استمتاعا، و أقل ما يستحق به قطع اليد المحترمة التى لها حكم نصف البدن فى بعض الأحكام. و يؤيده ما روى عن ابن مسعود رضى الله عنه: لا يبلغ بقيمة العبد دية الحر و ينقص منها عشرة دراهم. و مثل هذا الأثر فى حكم المسموع من الرسول صلى الله عليه و سلم. كشف الأسرار، الصفحة نفسها، التحقيق اللوحة نفسها، كشف الأسرار على المنار (٢/٧٧٤)، التبيين (٢/٧٤٧)، أنظر أثر ابن مسعود فى نصب الراية (٤٩٧/٢)، كتاب الآثار لمحمد (ص ١٠١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج: ضربتها.

ثبوت اليد<sup>(۱)</sup> دون ملك الرقبة. (۲)

(يتصرف لنفسه) (٣) حتى لو أذن مطلقا فاشترى شيئا فقال له المولى لا تتصرف فيه، لا يثبت الحجر، ويسع للعبد أن يتصرف فيه بخلاف الوكيل و لذلك (٤) قلنا: ان الحجر في نوع لا يكون حجرا، و الاذن في نوع اذن في الأنواع.

(و هو اليد) لأن التصرف الها شرع لدفع الحاجة، و هى تندفع حقيقة باليد/لا بالملك. (و لهذا جعلنا) أى باعتبار أن العبد أصل فى (١٦٨/أ) التصرف و المولى يخلفه فى الملك جعلناه كالوكيل فى حكم الملك، حتى إذا (٥) أذن المولى ثم مرض يبقى مأذونا و يخلفه المولى فى الملك و ان تعلق به و بما فى يده حق (١) الورثة و الغرماء، فلو كان ثبوت الاذن بطريق الضرورة و الحجر أصلا لصار محجورا، و

<sup>(</sup>۱) و هو يجرى مجرى الأصل. الوافي لوحة (  $(171/\psi)$ .

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> و هو يجرى مجرى الوسيلة.

هذا جواب عما قيل فيه: فينبغى أن ينتقص ربع بدل الحر، لأنه مالك لأحد النوعين و هو ملك اليد النوعين على الكمال، وهو النكاح و مالك لنصف أحد النوعين وهو ملك اليد دون ملك الرقبة، فكان انتقاص المالكية ربعا فينتقص ربع قيمته أيضا، ثم قال صاحب الوافى بعد إيراد هذا الاشكال: الا أن ملك اليد لما كان أقوى من ملك الرقبة اندفع الاشكال.

و أما صاحب التبيين دفع الاشكال بقوله: الا انا استحسنا تعيين العشرة \_ أى عشرة دراهم \_ بالأثر \_ أى بأثر ابن مسعود المذكور فى الهامش رقم (٥) من (ص ٨١٨) أنظر المصدر السابق، التبيين (٨١٨).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> في د: بنفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> في جـ: و كذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> (إذا) ساقطة من ج.

<sup>&#</sup>x27; (حق) ساقطة من جـ.

۸۲۰\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

كذلك يصح منه التصرف () $^{(1)}$  عمل التال و عمله الا يتغابن  $^{(1)}$  () $^{(1)}$  يعتبر من الثلث. $^{(2)}$ 

و (عامة مسائل المأذون) أى أكثر ماسئل المأذون يخرج على هذا و هو أنه بمنزلة الوكيل<sup>(٥)</sup>. (٦)

(و الرق لا يؤثر في عسمة الدم) يعنى من حيث الإعدام و التنقيص لأن العصمة بالإيمان و دار (٧) الإيمان، لأنها نوعان: مؤثمة (٨) و مقومة، (٩) فالأولى

<sup>(</sup>١١) (الواو) زيادة من د.

<sup>(</sup>ر بما لا يتغابن) ساقطة من ج. (و بما لا يتغابن)

<sup>(</sup>الناس) زيادة من ب، د. (الناس)

<sup>(1)</sup> قال فى الهداية: إذا أذن المولى لعبده فى التجارة اذنا عاما جاز تصرف فى سائر التجارات، ولو باع أو اشترى بالغبن اليسير فهو جائز لتعذر الاحتراز عنه، وكذا بالفاحش عند أبى حنيفة رحمه الله خلافا لهما \_ أى لأبى يوسف و محمد رحمهما الله \_ هما يقولان: إن البيع بالفاحش منه بمنزلة التبرع حتى اعتبر من المريض من ثلث ماله، فلا ينتظمه الأذن كالهبة.

وله. أى لأبى حنيفة. أنه تجارة، والعبد متصرف بأهلية نفسه فصار كالحر. اه  $(\pi/\epsilon)$ ، شرح فتح القدير  $(\pi/\epsilon)$ ،  $(\pi/\epsilon)$ ، التبيين  $(\pi/\epsilon)$ ، الوافى لوحة  $(\pi/\epsilon)$ ، التحقيق، لوحة  $(\pi/\epsilon)$ ب،  $(\pi/\epsilon)$ ، كشف الأسرار على المنار  $(\pi/\epsilon)$ .

<sup>(</sup>٥) في جـ: أستبدلت (الوكيل) بـ(المأذون).

<sup>(</sup>۲) كما إذا مات المولى، أو جن جنونا مطبقا \_ بكسر الباء: الدائم \_ أو ارتد و لحق بدار الحرب ينحجر المأذون كما ينعزل الوكيل إذا وجدت هذه الأشياء من الموكل. التبيين (۱۰۵۳/۲)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲۹۸/۲)، ۲۹۸).

 $<sup>^{(4)}</sup>$  فی جہ: استبدلت (دار) بہ (ذکر).

<sup>(^)</sup> و هى التى توجب الاثم على تقدير التعرض للدم، و لا توجب الضمان أصلا، التحقيق، لوحة (٢٧٥/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٩٩/٤).

<sup>(</sup>۱) و هى التى توجب الاثم و الضمان جميعا على تقدير التعرض، ثم إن كان التعرض عمدا فالضمان هو القصاص، و إن كان خطأ فالدية، و الاثم يرتفع فى العصمتين بالكفارة ان كان القتل خطأ، و بالتوبة و الاستغفار ان كان عمدا. المرجعان السابقان، التبيين (١٠٥٤/٢)، المنار مع كشف الأسرار و بهامشه نور الأنوار (٢٩٩/٢)، ٥٠٠).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

بالأولى، (١) و الثانية بالثانية. (٢)

(لم يستوجب السهم الكامل) أى<sup>(٣)</sup> إذا كان محجورا يرضخ له<sup>(١)</sup> انحطاطا لدرجته عن الحر، فأما إذا كان مأذونا يستحق السهم الكامل لالتحاق بالحر بواسقطة الاذن. (٥)

(وانقطعت الولايات كلها) أى المتعدية منها كالقضاء والشهادة و الوراثة. (١) (وعلى هذا الأصل يصح إقراره) أى الأصل الذي قلنا في

<sup>(</sup>۱) في الأصل: بالأول.

<sup>(</sup>۲) أى المؤثمة تثبت بالإيمان، و المقومة تثبت بدار الإيمان. كذا صرح الشارح فى كشف الأسرار على المنار، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>أي) ساقطة من ج. (أي

<sup>(1)</sup> رضخ له: أعطاه قليلا، و بابه قطع. مختار الصحاح (ص ٢٤٥). قال في التبيين: و لأجل أن الرق أوجب نقصا في الجهاد لم يستحق العبد

السهم الكامل من الغنيمة بل يرضخ له الإمام بحسب ما يراه مصلحة. (١٠٥٦/٢).

<sup>(°)</sup> إعلم أن الشارح قد تفرد بالفرق بين العبد المحجور و المأذون في الجهاد، و لم يوافقه أحد فيما علمت حتى قال عبد العزيز البخارى أن ما ذكر في بعض شروح هذا الكتاب ان المحجور هو الذي يستوجب الرضخ، فأما المأذون له في القتال في ستوجب السهم الكامل لالتحاقه بالحر و هم. و قال السغناقي: العبد لم يستوجب الكامل سواء كان محجورا أو مأذونا نص على هذا في المبسوط.

و أما قوام الدين الاتقانى فقد نقل ما قاله النسفى و السغناقى ثم صرح بأن قول السغناقى حق، و قال فيما ذكره النسفى: "و يحتمل أن النسفى ظفر برواية تفرق بين المحجور و المأذون، و لكنى لم أظفر بالفرق فيما عندى من الكتب." اهـ.

أنظر: التحقيق، لوحة (۲۷٦/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٠١/٤)، الوافى لوحة (١٠٥٨/أ)، التبيين (١٠٥٧/، ١٠٥٨)، التوضيح مع التلويح (٣٠٢/٢)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٧٧).

<sup>(</sup>۱) لأن الرق عجز حكمى، و الولاية قدرة حكمية و بينهما منافاة. التبيين (۱۰۵۸/۲)، الوافى لوحة (۱۷۳/ب).

الأمان (١) أنه يلزمه أولا، ثم يتعدى إلى الغير. (٢)

(اختلاف معروف) عند أبى حنيفة رحمه الله (۳): يصح بالحد و المال حتى تقطع و ترد السرقة إلى المسروق منه.

وعند محمد رحمه الله  $^{(3)}$ : Y يصح بهما حتى  $^{(6)}$  Y تقطع و العشرة  $^{(7)}$  للمولى.  $^{(7)}$ 

و عند أبى يوسف رحمه الله: يصح بالحد حتى تقع دون المال (<sup>(۸)</sup> حتى تكون العشرة للمولى.

و معنى المسألة إذا كذبه المولى، (١) حتى لو (١٠) صدقه يلزمه الحدو المال بالإجماع. (١١)

ثم ذكر صاحب التبيين ما قاله الشارح و صرح بأن هذا الوجه أيضا جائز. أنظر: التحقيق، لوحة (۲۷۷/أ، ب)، الوافى لوحة (۱۷۳/ب)، التبيين (۲/۲۰۲)، كشف الأسرار على اليزدوى (۳۰۳/٤).

(۳) في ب، ج، د: رضي الله عنه.

(دحمه الله) ساقطة من جه. و في ب: رحمهما الله.

(متى) ساقطة من ج.

(۱) أى عشرة دراهم، وهي ما سرقه العبد المحجور بعينه و أقره. أنظر الوافي، اللوحة نفسها، التبيين (٢/ ١٠٦١).

(۲) و هو قول زفر رحمه الله. أنظر: كشف الأسرار على البزدوي (۳۰٤/٤).

(<sup>(۸)</sup> في جـ: أستبدلت (المال) بـ(المولى).

(۱) و قال: المال مالي. كذا في التحقيق، لوحة (۲۷۷/ب).

<sup>(۱۰)</sup> في د: أستبدلت (لو) بـ(إذا).

(۱۱۰ أنظر: المرجع السابق، التبيين (۱۰۲۱/۲)، كشف الأسرار على البزدوى (۳۰٤/٤)، الوافي (۲۲۹/۲)، التحرير مع التيسير (۲۲۹/۲).

<sup>(</sup>۱۱) في ج: أستبدلت (الأمان) بـ(الإيمان).

<sup>(</sup>۲) و قال أصحاب الشروح الثلاثة بأن المراد من "هذا الأصل" هو أن الرق لا ينافى مالكية غير المال، لأن العبد فيما يرجع إلى الدم و الحياة مبقى على أصل الحرية.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

قوله (و على هذا الأصل و هو أن الرق عجز حكمى و ينافى مالكية المال و ينافى كما الحال (١)، (١) هكذا ذكره الأستاذ رحمه الله.

قوله (۳) (أنه يصير جزاء) حتى إذا مات العبد لا يجب شيء على المولى لأن الأصل في الجناية أن يكون على الجاني، و استنعت الدية هنا لما أنه ليس/بأهل لها، فتكون (٤) رقبته جزاء على اقتضاء (٥) الأصل. (ما ليس بمال) (١٦٨/ب) ولهذا لا تصح الكفالة بها، (٦) و لا تجب الزكاة الا بعد الحول بعد القبض (٧) بخلاف بدل مال المتلف، فإن الملك فيه ثابت، و تجب الزكاة بالحول قبل القبض، و تصح به الكفالة، كذا ذكر في الأسرار. (٨)

قوله (<sup>(۱)</sup> (فيصير عائدا إلى الأصل) و هو الارش،و إذا ثبت الأصل و تقرر لا يبطل بالإفلاس، لأن القضاء بالإفلاس لا يتحقق عنده. (۱۰)

قوله (يصير بمعنى الحوالة) كأن العبد أحال على المولى، و إذا تَوِى ما عليه

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (و ينافي كما الحال) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> أى فى أهلية الكرامات حتى أن ذمته ضعفت برقه بحيث لم تحتمل الدين بنفسها. التحقيق، لوحة (۲۷۸/أ)، كشف الأسرار (۳۰۵/٤)، التبيين (۱۰۹۲/۲).

<sup>(</sup>۳) (قوله) ساقطة من ب، د.

<sup>&#</sup>x27;<sup>'</sup> نی ب، ج، د: فتصیر.

<sup>(</sup>٥) في ب، ج، د: أستبدلت (على اقتضاء) بـ(على ما اقتضاه).

<sup>(</sup>۱) أى بالدية. و سموها \_ أى الدية \_ صلة، لأنها لا تملك الا بالقبض. كذا فى كشف الأسرار على المنار (٢/٢،٥، ٣،٥)، و قال فى التبيين: المراد من الصلة: ما يجب بمقابلة ما ليس بمال، و العبد ليس تجب عليه الصلة لعدم كمال حاله. اهد (١٠٦٣/٢).

الله و لعل عبارة الشارح في شرحه على المنار أحسن حيث قال: و لا تجب فيها زكاة الا بحول بعد القبض. (٥٠٣/٢).

في الأصل: أستبدلت (الأسرار) بر(الأصل).

<sup>) (</sup>قوله) ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱۰) أي عند أبي حنيفة.

. شيرح للنتخب

178

بافلاسه يعود الدين على العبد. (١)

قوله (۲<sup>)</sup> (أهلية الحكم) مطلقا، سواء كان من حقوق الله تعالى، أو من حقوق العباد (تعلق حق الوارث) لقوله عليه السلام: "إن الله تعالى تصدق عليكم بثلث أموالكم في آخر أعماركم زيادة لكم في أعمالكم." (۳)

و الفرق بين التبين و الاستناد: أن في التبين يمكن أن يطلع عليه العباد. (1)

هذا وقد قيل: هذه المسألة مبنية فى التحقيق على اختلافهم فى التفليس، فعند أبى حنيفة لما لم يكن التفليس معتبرا، لأن المال غاد و رائح، كان هذا التصرف من المولى تحويلا لحق الأولياء إلى ذمته.

و عند أبى يوسف ومحمد لما كان التفليس معتبرا و المال فى ذمة المفلس كان تاويا كان هذا الاختيار من المولى ابطالا لحق الأولياء كذا فى المبسوط و غيره. كشف الأسرار على البزدوى (٣٠٦/، ٣٠٧)، التحقيق، لوحة (٢٧٨/ب، ٢٧٩))، الوافى لوحة (١٠٦٤/١)، الوافى لوحة (١٠٦٤/١).

(۲) (قوله) ساقطة من ب، د.

(۳) رواه الدارقطنى عن معاذ بن جبل بلفظ: ان الله عز و جل قد تصدق عليكم بثلث أموالكم عند وفاتكم، زيادة في حسناتكم، ليجعلها لكم زكاة في أموالكم.

و رواه ابن ماجه عن أبى هريرة رضى الله عنه بلفظ: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: إن الله تصدق عليكم عند وفاتكم بثلث أموالكم زيادة لكم فى أعمالكم.

و روى البيهقى عند أيضا نحوه.

أنظر: سنن الدارقطنى، كـتـاب الوصايا (٤/ ١٥٠)، سنن ابن ماجـه أبواب الوصايا، باب الوصية بالثلث (١٦٩/٢)، سنن البيهقى (٢٦٩/٦)، مجمع الزوائد (٢٦٢/٤)، نيل الأوطار (١٤٨/٦)، نصب الراية (٤٩٩/٤).

(۱) كما في برء ما تحت الجبيرة بأن يحلها و يرى ما تحتها. كذا في الوافي لوحة (٩٦/٣)، فتح الغفار على المنار (٩٦/٣).

<sup>(</sup>۱) و هو قول أبي يوسف و محمد.

سم التحقيق \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و فى الاستناد لا. (١) (بقدر ما يقع (١) به صيانة الحق) فى حق (١) الورثة و فى حق الكل. (٤)

(يحتمل الفسخ) كالهبة وبيع المحاباة. (نظرا له) فان الإنسان مغرور بأهله، أمقصر في عمله، فإذا عرض له الموت و خاف البيات يحتاج إلى تلافى بعض ما فرط من التفريط باله على وجه لو مضى فيه يتحقق مقصده المالى، و لو أنهضه البرء يصرفه إلى مطلبه الحالى، و في شرع الوصية ذلك، فشرعناه، لأن ذلك يكون احسانا، و الحسنة تمحو السيئة قال (النبي) (١) عليه السلام: "اتبع السيئة الحسنة تمحها." (٧)

<sup>(</sup>۱) أى لا يمكن الاطلاع للعباد كما فى ضمان المغصوب قبل أدائه هل يؤدى الضمان فيملكه من وقت الغصب بطريق الاستناد أم لا، فانه غير معلوم، و كما فى هذه الصورة فان القول بصحته واجب فى الحال لقيام أهلية المتصرف و قيام محل تصرفه فيبجب القول بصحته، و ذلك مثل الهبة و البيع مع المحاباة. المرجعان السابقان، التحقيق، لوحة (۲۷۹/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٠٧/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی جه: وقع.

<sup>(</sup>حق) ساقطة من ج. (حق)

<sup>(</sup>۱) و هو مقدار الثلثين في حق الوارث لتعلق حقه بهذا القدر، و جميع المال في حق الغريم إن كان الدين مستغرقا، و لم يثبت الحجر فيما لا يتعلق به حق غريم أو وارث، مثل ما زاد على الدين و مثل ما زاد على الثي ما بقى من الدين أو على الثي الجميع إن لم يكن عليه دين. التحقيق، لوحة نفسها، كشف الأسرار على البزدوي، الصفحة نفسها، التبيين (١٠٦٧/٢).

<sup>(1)</sup> في الأصل: معذور تأمله.

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>v) روى الترمذى عن أبى ذر رضى الله عنه أنه قال: قال لى رسول الله صلى الله عليه و سلم: "اتق الله حيثما كنت، و اتبع السيئة الحسنة تمحها، و خالق الناس بخلق حسن." قال الترمذى: و فى الباب عن أبى هريرة، هذا حديث حسن صحيح.

و رواه الدارمي و أحمد عنه أيضا بمثله.

قوله (و لما تولى الشرع الإيصاء) أى الإيصاء إلى الأقربين كان مفوضا إلى العباد بقوله (۱) تعالى: "كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيرا الوصية للوالدين و الأقربين" (۲) ثم تولى بيان ذلك بنفسه و قصره على حدود معلومة (۱) بقيوله (۱) تعيالى: "يوصيكم الله في أولادكم" (۱) أى الذي (۱) فيوض اليكم تولى بنفسه إذ عجزتم عن مقاديره، و إلى هذا وقعت الإشارة في قوله تعالى: "لا تدرون أيهم أقرب/لكم نفعا (۱) فريضة. (۱۹۹۸)

(و أبطل إيصاءه) أى إيصاء المورث لهم، أى نسخ الحكم الأول بهذا فكان نسخ تحويل كما نسخت القبلة إلى الكعبة. (٨)

أنظر: سنن الترمذى، أبواب البر و الصلة، باب ما جاء فى معاشرة الناس (٣٢٣/٣)، سنن الدارمى، كتاب الرقائق، باب فى حسن الخلق (٣٢٣/٢)، مسند أحمد (٥٣/٥)، ١٥٨، ٢٦٩، ٢٢٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: لقوله.

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة (۱۸۰).

<sup>(</sup>٣) فتحول من جهة الإيصاء إلى الميراث. كذا في كشف الأسرار على المنار (٥٠٥/٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: لقوله.

<sup>(</sup>۱) سورة النساء (۱۱).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: الذين.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> سورة النساء (۱۱).

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> و يمكن أن يجعل قوله (و أبطل إيصاء) جواب سؤال، و هو أن يقال: لما أجاز الشرع له الإيصاء بالثلث و استخلصه للمريض كان ينبغى أن يجوز إيصاءه بذلك للوارث لعدم تعلق حق الورثة كما جاز للأجنبى و كما لو وهب شيئا من ماله لبعض ورثته فى حال الصحة مع أن الشرع شرع فى حق المريض الوصية للورثة بقوله تعالى: "كتب عليكم إذ حضر أحدكم الموت" الآية. سورة البقرة (١٨٠). لكن الشرع لما تولى إيصاء الورثة بنفسه و نسخ إيصاء لهم بطل ذلك من كل وجه. التحقيق، لوحة (١٨٠/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (١٩٠٩)،

فسم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_

(صورة) بأن يبيع ()<sup>(۱)</sup> من الوارث<sup>(۱)</sup> فهذا صورة الوصية لأنه مفاوضة لكن فيه إيثار العين. <sup>(۳)</sup>

(و معنى) بأن يقر للوارث،و هذا وصية معنى لأنه ()(٤) يسلم المال إليه بلا وض.

(حقيقة) أي حقيقة الوصية.

(و شبهة) في الجودة، و ذلك في بيع الجنس بالجنس، (٥) لأنه مَالَ عن خلاف الجنس إلى الجنس ليحصل للوارث نوع منفعة محتجا بقوله عليه السلام "جيدها و رديؤها سواء" (٦) و لو باع بخلاف الجنس لا تظهر هذه المنفعة لأن الجودة متقومة إذا

<sup>(</sup>۱۱) (من يتبع) زيادة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٢) أي بأن يبيع عينا من أعيان ماله من بعض الورثة. كشف الأسرار على المنار (١/٥٠٥).

<sup>(</sup>۲) و بعبارة أخرى: فهذا وصية صورة لأنه مفاوضة حقيقة، لكن فيه إيثار الوارث بالعين. كذا في الوافي لوحة (١٧٤/ب).

و ذلك لا يصح عند أبى حنيفة رحمه الله سواء كان بمثل القيمة أو لم يكن.

و عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله يصح بمثل القيمة، لأنه ليس فى تصرفه إبطال حق الورثة عن شىء مما يتعلق حقهم به و هو المالية فكان الوارث و الأجنبى فيه سواء. التحقيق لوحة (١/٢٨)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٠٩/٤).

<sup>(</sup>٤) (لا) زيادة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>٥) نحو بيع الفضة الجيدة بالفضة الرديئة، أو الذهب الجيد الذهب الردئ. التبيين (١٠٧٥/٢)، التحقيق، لوحة (٢٨٠/ب، ٢٨٨/أ).

<sup>(</sup>۱) قال الزيلعى رحمه الله: غريب، و معناه يؤخذ من إطلاق حديث أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه.

أخرجه البخارى عنه و عن أبى هريرة رضى الله عنهما بلفظ: ان رسول الله صلى الله عليه و سلم استعمل رجلا على خيبر فجاء بتمر جنيب \_ يعنى الطيب \_ فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: أكل تمر خيبر هكذا؟ قال: لا و الله يا رسول الله، انا لنأخذ الصاع من هذا بالصاعين، و الصاعين بالثلاثة، فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: لا تفعل، بع الجمع بالدراهم ثم ابتع بالدراهم جنيبا. اهـ

أنظر: كتاب البيوع، باب إذا أراد بيع قر بتمر خير منه (٧٥٧/٢)، نصب الراية (٣٧/٤).

٨٢٨......شرح للنتخب

قوبل بخلاف جنسه كما تقومت فى حق الصغار، حتى لو باع الولى (١) مال اليتيم من نفسه (٢) لا يجوز إلا باعتبار القيمة. (٣)

(فيفوت الأداء بهما)<sup>(1)</sup> فيفوت وجوب الأداء ضرورة، (٥) و في القضاء (٢) حرج بين، فلا فائدة في الوجوب.

قوله (۷). (من باب التكليف) لأنه يعتمد القدرة، و الموت ينافيها فيسقط. (۸) (متعلقا بالعين، (۱۰) لأن فعله غير مقصود و انما المقصود سلامته (۱۱) لصاحبه حتى أنه لو ظفر عليه أخذه بنفسه

<sup>(</sup>١) أو الأب مال الصغير، كذا في التحقيق، لوحة (٢٨١/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أو من غيره. المرجع السابق.

<sup>(</sup>۳) حتى لم يجز له بيع الجيد من ماله بالردئ أصلا، كذا هنا. ألا ترى أن المريض لو باع الجيد بالردئ من الأجنبى يعتبر خروجه من الثلث و لو لم تكن الجودة معتبرة لجاز مطلقا كما لو باع شيئا عمثل القيمة. المرجع السابق.

<sup>(1)</sup> في الأصل، ج: أستبدلت (بهما) بـ(فيهما). و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(°)</sup> لأن المقصود من وجوب الأداء هو الأداء، و لا إمكان للأداء لتعلق المشروط \_ و هو الصلاة و الصوم \_ بوجود الشرط و هو الطهارة. التبيين (٢/ ٧٦/ ١).

الله أى فى قضاء الصلاة، و أما قضاء الصوم فلا حرج فيه، و لم يسقط أصلا راجع نص المتن (ص ٨٠٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> (قوله) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>A) و انما قلنا بسقوط التكليف: لأن المقصود من التكليف هو الأداء عن اختيار، و لا أداء بالعجز الخالص النافي للقدرة أصلا، فيسقط. التبيين (٢/٧٧/١).

<sup>(</sup>۱) (يبقى) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>١٠) و لا يسقط بالموت.

<sup>(</sup>۱۱۱ أي سلامة العين. كذا في كشف الأسرار على المنار (١٠٩/٢).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

بخلاف العبادات، لأن فعل من عليه مقصود. (١) (كأن الدين ساقط (٢) (١) لأن الدين ساقط (٢) (١) لأن الدين هو الفعل حقيقة، و لهذا يوصف بالوجوب لكنه مال حكما لأنه يؤول إليه فى المآل، وقد عجز عن الأداء بنفسه و بخلفه، ففات عاقبة (١) الاستيفاء، فيسقط ضرورة، و قالا: تصح الكفالة، لأن الدين ثابت، (٥) و لهذا لو تبرع به انسان يصح، (٢) و يبقى فى أحكام الآخرة. (٧)

قوله (فى حقه كاملة) لأنه حى (١) عاقل بالغ مكلف (بطريق الصلة) كنفقة المحارم. (نظرا له) لأن إيصال ماله إلى أقرابائه دون الأجانب نظر له،و لهذا قال النبى (١) عليه السلام: "لأن تدع ورثتك/أغنيا عليه السلام: "لأن تدع ورثتك/أغنيا عليه السلام: "لأن تدع ورثتك/أغنيا عليه السلام: "لأن تدعهم عالة "(١))

<sup>(</sup>۱) و ذلك فى حقوق الله تعالى، ألا ترى أن الفقير إذا ظفر بجنس مال الزكاة ليس له أن يأخذه، و لا يسقط به الزكاة. أنظر: التحقيق، لوحة (٢٨٢/أ)، التبيين (٢٠٩/٢)، كـشف الأسـرار على المنار (٢/٩/٥)، كـشف الأسـرار على المنار (٢/٩/٥)، كـشف الأسـرار على المنار (٢/٣/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> في ب، د: كان الدين ساقطا. و هو مخالف لما في المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> أي بالموت. التبيين (۲/ ۱۰۸۰).

<sup>&</sup>quot; في ب: عامة.

<sup>&</sup>quot; و لذلك يؤاخذ به في الآخرة، و لأن الدين مطالب به في نفس الأمر، و الها لا نطالبه لعجزنا عن المطالبة. كذا في كشف الأسرار على المنار (٢/ ٥١٠).

<sup>(</sup>١) و لو برئ لما حل لصاحبه الأخذ من المتبرع. المرجع السابق.

<sup>(</sup>۲) أنظر: التحقيق، لوحة (۲۸۲/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (۱۹/۳)، نور الأنوار على المنار (۱۹/۳)، التحرير مع التيسير (۲۸۲/۴)، التحرير مع التيسير (۲۸۲/۴).

<sup>&</sup>lt;sup>۸)</sup> فی د: أستبدلت (حی) بـ(حر).

<sup>(</sup>۱) (النبي) ساقطة من ب، ج.

<sup>(</sup>۱۰۰ أنظر تخريجه (ص ۸۰۰) الهامش (۵).

۸۳۰ سرح للنتخب

(و لهذا بقیت) أى باعتبار (۱۱) أن الموت لا ینافی الحاجة، و یبقی له ملکه فی الترکة بقدر ما یدفع به الحاجة بقیت (الکتابة بعد موت المولی) لأنه محتاج إلی اعتاقه و إلى أخذ بدل الکتابة (۲۱) لیؤدی به دینه (و بعد موت المکاتب) حتی یموت حرا و یعتق أولاده و أولاده و أولاده. (۳۱)

(و قد بطلت أهلية (٤) المملوكية بالموت) لأن الميت لم يبق محلا للتصرفات التي تختصر بالمملوكية. (٥)

(و لهذا (٦١) يتعلق حق المقتول بالدية إذا انقلب القصاص مالا) (٧) حتى تنفذ

<sup>(</sup>١) في الأصل: اعتبار \_ بسقوط الألف في أولها \_ .

<sup>(</sup>۲) (بقیت (الکتابة بعد موت المولی) لأنه محتاج إلى اعتاقه و إلى أخذ بدل الکتابة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۳) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳۱۸/٤)، التحقيق، لوحة (۳۲۸/ب) التبيين (۲/۸٤/۲)، الوافى لوحة (۲۷۷/أ)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۳۸۱)، كشف الأسرار على المنار (۲/۲۸)، التحرير مع التيسير (۲۸٤/۲).

<sup>(</sup>أهلية) ساقطة من ج. (1)

<sup>(</sup>۱) إعلم أن أهلية المملوكية بطلت حقيقة بالموت، و لا يمكن إبقاؤها حكما بعد فوات المحل بالموت لعدم الحاجة إلى إبقائها بالنظر إلى الأصل، لأنها لم تشرع لحاجة المملوك إليها، بل شرعت حقا عليه، فلو بقيت لحاجته لصارت حقا له، و لأن الحاجة ههنا إلى الغسل و هو من باب الخدمة، فإبقاء المملوكية لهذه الحاجة يؤدى إلى اعتبارها لإثبات ضد موجبها، و هو فاسد، بخلاف المالكية، فانها شرعت للحاجة فيجوز أن يحكم ببقائها بعد الموت عند بقاء محل الملك للحاجة، التحقيق، لوحة (١٩٨٤/ب)، التبيين (١/ ١٥٨٠)، كشف الأسرار على المنار (١٩/٣/٢)، المغنى في أصول الفقه (ص ١٨٨)، فتح الغفار على المنار (١٠٠/٣).

<sup>(</sup>۱) أى و لما ذكرنا أن ما شرع للعبد يبقى بعد موته بقدر ما تنقضى به حاجته. التحقيق ، اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>۱) أى بالصلح، أو بعفو البعض، أو بشبهة. المرجع السابق، كشف الأسرار على البزدوى (۳۲۸/٤).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وصایاه و تقضی دیوند. <sup>(۱)</sup>

(الا فيما (٢) يضطر إليه لحاجته) و لا حاجة (٣) له ههنا، لأنه شرع لدرك (٤) الثأر و لا يتحقق الثأر بعد الموت (٥) (لاختلاف حالهما) كما في التيمم و الوضوء فانه تشترط النية في الخلف (٢) دون الأصل (٧) (ففارق الخلف الأصل (٨) لاختلاف حاله ما) (٩) لأن التراب ملوث بذاته، (١٠) و الها شرع مطهرا عند إرادة (١١) قربة مخصوصة، أما الماء فطهور (١٢) بذاته. (٣)

<sup>(</sup>۱٬۱۰ أنظر: أصول البزدوى (۲/۳۲۸)، التبيين (۲/۸۹۸)، المنار مع كشف الأسرار (۱۰۸۲)، فتح الغفار (۱۰۲/۳).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نى ج: ما بسقوط (نى) نى أولها.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (و لا حاجة) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ج: أستبدلت (لدرك) بـ(لترك).

<sup>(°)</sup> كذا فى الوافى، لوحة (١٧٧/ب)، و قال فى التحقيق: كان الأصل فى القصاص أن يجب للميت أيضا، لأنه واجب بمقابلة تفويت دمه و حياته الا انا أثبتناه للورثة ابتداء لمانع و هو أنه لا يصلح لحاجة الميت بعد انقضاء حياته، و ان درك الثأر الذى هو المقصود الأصلى حاصل للورثة لا للمقتول، و فى الخلف عدم هذا المانع فجعل موروثا. اهد لوحة (٢٨٥/أ، ب).

<sup>(</sup>۱) أي في التيمم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> أي الوضوء.

<sup>(</sup>منارق الخلف الأصل) ساقطة من ج. (ففارق الخلف الأصل)

<sup>(</sup>۱) هذا جواب بسؤال مقدر و هو أن يقال: لم قلتم أن القصاص يثبت للورثة ابتداء، و خلفه و هو الدية تثبت للميت، فلو كان الأمر كما قلتم لما ثبت الخلف للمقتول، لأن الخلف لا يفارق الأصل.

فأجاب عنه و قال: فارق الخلف الأصل لاختلاف حالهما، لأن الميت يحتاج إلى المال لقضاء الديون و تنفيذ الوصايا، و لا يحتاج إلى القصاص لأنه لا يحصل له التشفى، و هذا كالتيمم و الوضوء... الخ. التبيين (١٠٨٧/٢).

<sup>(</sup>۱۰۱ (بذاته) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱۱۱) في ب، د: إرادته.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> فی ب، د: فمطهر.

<sup>(</sup>۱۳) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳۲۸/٤)، نور الأنوار على المنار (۱۷/۲) ، نور الأنوار على المنار (۱۷/۲) .

## فصل

## في العوارض المكتسبة

أما الجهل فأنواع أربعة: جهل باطل بلا شبهة و هو الكفر فانه لا يصلح عذرا أصلا في الأخرة، لأنه مكابرة و جحود بعد وضوح الدليل.

و جهل هو دونه، لكنه باطل، لا يصلح عذرا في الأخرة أيضا و هو جهل صاحب الهوى في صفات الله تعالى و في أحكام الأخرة.

و كذلك جهل الباغى، لأنه مخالف للدليل الواضح الذى لا شبهة فيه الا أنه متأول بالقرأن، فكان دون الأول، لكنه لما كان من المسلمين أو ممن ينتحل الإسلام لزمنا مناظرته و الزامه، فلم نعمل بتأويله الفاسد، و قلنا: إن الباغى إذا أتلف مال العادل أو نفسه و لا منعة له يضمن، و كذلك سائر الأحكام يلزمه.

و كذلك جهل من خالف فى اجتهاده الكتاب و السنة من علماء الشريعة أو عمل بالغريب من السنة على خلاف الكتاب و السنة المشهورة مردود باطل ليس بعذر أصلا مثل الفتوى ببيع أمهات الأولاد، و حل متروك التسمية عامدا، و القصاص بالقسامة، و القضاء بشاهد و يمين.

و النوع الثالث: جهل يصلح شبهة، و هو الجهل في موضع الإجتهاد الصحيح، أو في موضع السبهة كالمحتجم إذا أفطر على ظن أن الحجامة فطرته لم تلزمه الكفارة، لأنه جهل في موضع الاجتهاد، و من زني بجارية والده على ظن أنها تحل له لم يلزمه الحد، لأنه جهل في موضع الاشتباه.

و النوع الرابع: جهل يصلح عذرا، و هو جهل من أسلم في دار الحرب فانه يكون عذرا في الشرائع لأنه غير مقصر لخفاء الدليل.

و كذلك جهل الوكيل و المأذون بالاطلاق و ضده، و جهل الشفيع بالبيع، و المولى بجناية العبد، و البكر بالانكاح و الأمة المنكوحة بخيار العتق بخلاف جهل خيار البلوغ على ما عرف.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و أما السكر فنوعان: سكر بطريق مباح كشرب الدواء و شرب المكره و المضطر، فانه بمنزلة الاغماء.

و سكر بطريق محظور، فانه لا ينافى الخطاب، قال الله تعالى: "يا أيها الذين أمنوا لا تقربوا الصلاة و أنتم سكارى" فلا يبطل شيئا من الأهلية، و تلزمه أحكام الشرع، و تنفذ تصرفاته كلها إلا الردة استحسانا، و الإقرار بالحدود الخالصة لله تعالى، لأن السكران لا يكاد يثبت على شيء فأقيم السكر مقام الرجوع، فيعمل فيما يحتمل الرجوع.

و أما الهزل فتفسيره اللعب، و هو أن يراد بالشيء غير ما وضع له، فلا ينافى الرضا بالمباشرة، و لهذا يكفر بالردة هازلا، لكنه ينافى اختيار الحكم و الرضا به، بمنزلة شرط الخيار فى البيع، فيؤثر فيما يحتمل النقض كالبيع و الإجارة فإذا تواضعا على الهزل بأصل البيع ينعقد البيع فاسدا غير موجب للملك و ان اتصل به القبض كخيار المتبايعين و كما إذا شرط الخيار لهما أبدا، فإذا نقض أحدهما انتقض و ان أجازه جاز، لكن عند أبى حنيفة رضى الله عنه يجب أن يكون مقدرا بالثلاث.

و لو تواضعا على البيع بألفى درهم أو على البيع بماخة دينار على أن يكون الثمن أليف درهم فالهزل باطل و التسمية صحيحة فى الفصلين عند أبى حنيفة رحمه الله. وقال صاحباه يصح البيع بألف درهم فى الفصل الأول و بمائة دينار فى الفصل الثانى لا مكان العمل بالمواضعة فى الثمن مع الجد فى أصل العقد فى الفصل الأول دون الثانى و انا نقول بأنهما جدا فى أصل العقد حيث قصدا بيعا جائزا و العمل بالمواضعة فى البدل يجعله شرطا فاسدا فى البيع، فيقسد البيع، فكان العمل بالأصل أولى من العمل باللوصف عند تعارض المواضعتين فيهما، و هذا بخلاف النكاح حيث يجب الأقل بالإجماع، لأن النكاح لا يفسد بالشرط الفاسد فأمكن العمل بالمواضعتين، و لو ذكرا فى النكاح الدنانير و غرضهما الدراهم يجب مهر المثل لأن النكاح يصح بغير تسمية بخلاف البيع، و لو هزلا بأصل النكاح فالهزل باطل، و العقد لازم، و كذلك

الطلاق، و العتاق و العفو عن القصاص، و اليمين، و النذر لقوله عليه السلام: "ثلاث جدهن جد و هزلهن جد، النكاح، و الطلاق، و اليمين" و لأن الهازل مختار للسبب، راض به دون حكمه، و حكم هذه الأسباب لا يحتمل الرد و الترخى، ألا ترى أنه لا يحتمل خيار الشرط.

و أما ما يكون المال فيه مقصودا مثل الخلع، و العتق على مال، و الصلح عن دم العمد فقد ذكر في كتاب الإكراه في الخلع: إن الطلاق واقع، و المال لازم، و هذا عند أبي يوسف و محمد رحمهما الله، لأن الخلع لا يحتمل خيار الشرط عندهما سواء هزلا بأصله، أو بقدر البدل، أو بجنسه يجب المسمى عندهما، و صار كالذي لا يحتمل الفسخ تبعا، أما عند أبي حنيفة رحمه الله فان الطلاق يتوقف على اختيارها بكل حال، لأنه بمنزلة خيار الشرط، و قد نص عن أبي حنيفة رحمه الله في خيار الشرط من جانبها أن الطلاق لا يقع، و لا يجب المال الا أن تشاء المرأة فيقع الطلاق و يجب المال، فكذلك هذا في نظائره.

ثم انه انما يجب العمل بالمواضعة فيما يؤثر فيه الهزل إِذا اتفقا على البناء، أما إِذا اتفقا على البناء، أما إِذا اتفقا على أنه لم يحضرهما شيء، أو اختلفا حمل على الجد و جعل القول قول من يدعيه عند أبى حنيفة رحمه الله خلافا لهما.

و أما الإقرار فالهزل يبطله سواء كان الإقرار مما يحتمل الفسخ أو لا يحتمله، لأن الهزل يدل على عدم الخبر به.

و كذلك تسليم الشفعة بعد الطلب و الإشهاد يبطله الهزل لأنه من جنس ما يبطل بخيار الشرط، و كذلك إِبراء الغريم.

و أما الكافر إذا تكلم بكلمة الإسلام و تبرأ عن دينه هازلا يجب أن يحكم بإيمانه كالمكره، لأنه بمنزلة انشاء لا يحتمل حكمه الرد و التراخي.

و أما السفه فلا يخل بالأهلية و لا يمنع شيئا من أحكام الشرع، و لا يوجب الحجر أصلا عند أبى حنيفة رحمه الله، و كذا عند غيره فيما لا يبطله الهزل، لأنه

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

مكابرة العقل بغلبة الهوى، فلم يكن سببا للنظر. و منع المال عن السفيه المبذر في الأول البلوغ ثبت بالنص اما عقوبة عليه أو غير معقول المعنى فلا يحتمل المقايسة.

و أما الخطأ فهو نوع جعل عذرا صالحا لسقوط حق الله تعالى إذا حصل عن اجتهاد و شبهة فى العقوبة حتى قيل: إن الخاطئ لا يأثم و لا يؤاخذ بحد و لا قصاص لكنه لا ينفك عن ضرب تقصير يصلح سببا للجزاء القاصر، و هو الكفارة، و صح طلاقه عندنا و يجب أن ينعقد بيعه، و يكون بيعه كبيع المكره.

و أما السفر فهو من أسباب التخفيف يؤثر فى قصر ذوات الأربع و فى تأخير الصوم، لكنه لما كان من الأمور المختارة لم يكن موجبا ضرورة لازمة، قيل انه إذا أصبح صاعما و هو مسافر أو مقيم فسافر، لا يباح له الفطر بخلاف المريض، و لو أفطر كان قيام السفر المبيح شبهة فى ايجاب الكفارة، و لو أفطر ثم سافر لا تسقط عنه الكفارة بخلاف ما إذا مرض لما قلنا.

## فصل

(الجحود) الانكار مع العلم. فان الله قال (۱۱): و جحدوا بها و استيقنتها (۱۲) أنفسهم. "(۳) و على هذا لو قال القاضى للمدعى عليه: أتجحد أم تقر؟ "(٤) فبأيهما أجاب يكون إقرارا، (٥) كذا سمعت من (۱) الأستاذ (۷) (رحمه الله (۸)). (٩)

<sup>(</sup>۱۱) في ب، ج، د: قال الله تعالى.

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في د: و استيقنتهم.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة النمل (۱٤).

<sup>&</sup>quot; نى د: تقلد.

۵ كذا في كشف الأسرار على البزدوى (٣٣٠/٤)، كشف الأسرار على المنار (٢٣٠/أ)، الوافي لوحة (١٧٩/أ).

<sup>(</sup>من) ساقطة من ج. (من)

<sup>(</sup>۲) في د: أستاذي.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> ساقطة من الأصل، د.

<sup>(</sup>۱۱) و هو حميد الدين الضرير رحمه الله، كذا صرح به صاحب الوافى أنظر اللوحة نفسها.

۸۳٦\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و أما بيان أن الكافر مكابر فان حدوث (۱) العالم ثابت بالحس من حيث انه محاط بالحوادث حسا، و بالخبر عن الله تعالى على وجه يعجز البشر عنه، كقوله تعالى: "خالق كل شيء." (۱) "الحمد لله الذي خلق السموات و الأرض " و غير ذلك من الآيات الدالة على حدوث (۱) العالم. و بالعقل فان الجسم لا يخلو عن الحوادث، و ما لا يخلو (۱) عنها فهو حادث. و قد علم أن الحادث لا بد له من محدث، لأنه جائز الوجود، و إذا ثبت وجود الصانع بهذه الثلاثة التي بها يعلم حقائق الأشياء، فالكافر على هذا منكر لما ثبت بطريق لا يمكن انكاره و جحوده، فيكون مكابرا جاحدا بعد وضوح الدليل ضرورة.

و لما ثبت وجود الصانع بما ذكرنا لا بد أن يكون متبريا عن سمات الحدوث (۱) و النقص، إذ (۷) لو كان متصفا بالحدث (۸) لكان من أجزاء/العالم (۱۷۰/أ) و قد ثبت حدوث جميع العالم فيكون هو حادثا ضرورة، و يكون محتاجا إلى آخر ثم و ثم. و هذا ممنوع بمرة، فيلا يكون مستصفا بالنقائص و الرذائل فيكون مستصفا بالكمالات و المحامد، إذ هما ضدان فلا ينتفى أحدهما الا بثبوت الآخر لما عرف من أمر الأضداد () (۱) على أن العالم (۱) المحكم يدل على كون الذات متصفا

۱۱ في ب، ج، د: أستبدلت (حدوث) بـ(حدث).

<sup>(</sup>۲۲) سورة الأنعام (۱۰۲)، سورة الرعد (۱۱)، سورة الزمر (۱۲)، سورة غافر (۲۲). (۲۲). (۲۲).

<sup>(</sup>۳) سورة الأنعام (١).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في ب، د: حدث.

<sup>(</sup>٥) (عن الحوادث و ما لا يخلو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) في ب، د: الحدث. و (الحدوث) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>v) في الأصل: أستبدلت (إذ) بـ(لو).

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في الأصل: بالحدوث.

<sup>(</sup>۱۱) (الواو) زيادة من ج.

<sup>(</sup>١٠) (العالم) ساقطة من ج.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

بالكمالات و الفيضائل، و اتفق القائلون بشبوت الصانع أنه منتف عنه جميع النقائص و ما يفضى إلى تشابه الخلق الذى هو غريق فى سمات النقص، (۱) فامتنعت الفلاسفة عن إطلاق اسم العالم و غيره، (۲) و المعتزلة عن إثبات معانى هذه الأسماء (۳) تحاميا عن التشبيه. (٤)

فنقول: إن كان<sup>(٥)</sup> مفزعكم هذا إذا<sup>(١)</sup> لا يفضى إلى التشابه، إذ الموجود <sup>(١)</sup> يطلق على البارى سبحانه و علينا. <sup>(٨)</sup> و قد نص أفضل متأخر الفلاسفة أن له وجودا، فدل أن بمجرد إطلاق الاسم لا تثبت المشابهة.

و ما قالته المعطلة(١٠) يخالفه الاإجماع(١٠٠) و النص المعقول.

أما النص فقوله تعالى: "أنزله بعلمه"، (١١١) "ذو القوة المتين. "(١٢)

والمعقول: ان العالم المحدث يدل على الصفات أولا، وعلى الذات

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في د: النقض.

<sup>(</sup>۲) أى أن الفلاسفة قالوا: إن الله تعالى لا يوصف بكونه شيئا و موجودا و حيا و عالما، و قادرا خوفا من لزوم التشبيه. التبيين (۲/ ۱۰۹۰، ۲۰۹۱).

<sup>(</sup>۳) يعنى أن بعض المعتزلة يقول: انه حى لا بحياة، و قادر لا بقدرة، بل هو حى بذاته، و قادر بذاته. أنظر المرجع السابق، الملل و النحل (ص ٤٨)، كشف الأسرار على المنار (٢٦/٢).

<sup>(1)</sup> في الأصل: النسبية.

<sup>(</sup>٥) (كان) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) في د: أستبدلت (إذا) بـ(إذ).

في د: استبدلت (إدا) بدارد). <sup>(۷)</sup> في جـ: الوجود .

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في ج: أستبدلت (سبحانه) بـ(حل جلاله).

ر به الم تات من تابه من کالنجاریة ما (۱۰) . هم الم تات ما ا

<sup>(</sup>۱) و هم المعتزلة و من تابعهم كالنجارية و الضرارية، و الها سموا بذلك لنفيهم صفات الله تعالى كما سمى السلف صفاتية لأنهم يثبتونها لله تعالى. أنظر اللل و النحل (ص ۹۲، ۸۸، ۹۰).

<sup>(</sup>۱۰) في جه: للإجماع \_ بزيادة اللام في أولها \_.

<sup>(</sup>۱۱) سورة النساء (۱۹۹).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> سورة الذاريات (۸۹).

ثانیا. (۱۱)

فأما (٢) الإجماع فان الكل اتفقوا على () (٣) وجود العلم، (٤) لكنهم اختلفوا فقال بعضهم: علمه ذاته، و قال بعضهم قولنا: له علم، انه عالم. و قال بعضهم: لا هو و لا غيره.

و فى عذاب القبر قالوا: إيلام من لا حياة له محال.

و نحن نقول: إن (٥) الله تعالى قادر على أن يخلق فيه حياة بقدر ما يتألم ...(٦)

<sup>(</sup>۱) قال في كشف الأسرار على البزدوي: و أما العقل: فهو أن المحدثات كما تدل على وجود الصانع جل جلاله دلت على كونه حيا عالما قادرا سميعا بصيرا فوجب أن يكون له حياة و علم و قدرة و سمع و يصر و أن تكون هذه الصفات معانى وراء الذات إذ يحيل العقل أن يحكم بعالم لا علم له و حي لا حياة له، و قادر لا قدرة له، و لا يفرق بين قول القائل: ليس بعالم، و بين قوله: لا علم له، و كذا في جميع الصفات. و قد عرف بدلالة العقل أيضا أن ما هو محل الحوادث حادث فلا يجوز أن تكون صفته تعالى حادثة لاستلزامه حدوث الذات الذي هو منحال فثبت بالدليل الواضح الذي لا شبهة فيه أنه تعالى موصوف بصفات الكمال، منزه عن النقيصة و الزوال، و صفاته قائمة بذاته.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (فأما) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> (ان) مزيدة من جـ.

<sup>(</sup>۱) في ج: أستبدلت (العلم) بـ(العالم).

<sup>(</sup>۱ن) ساقطة من ب، ج، د. النه ساقطة من ب،

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> من قول الشارح (و لما ثبت وجود الصانع ـ ص ۸۳۹) إلى قوله (بقدر ما يتألم به) تقرير لقول المصنف (و جهل هو دونه، لكنه باطل، لا يصلح عذرا في الآخرة أيضا، و هو جهل صاحب الهوى في صفات الله تعالى و في أحكام الآخرة) (ص ۸۳۲)، أنظر هذه المسألة: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۰۹۰۳۳) (۳۳۷)، التحقيق، لوحة (۲۸۲/أ، ب)، التبيين (۱۰۹۰/۱۰۹۰ مع ۱۰۹۰)، الوافي لوحة (۱۷۹۰/ب)، المنار مع كشف الأسرار (۱۰۹۰/۳، ۲۱۹)، التحرير مع التيسير (۱۲/۲۱، ۲۱۷)، التوضيح مع التلويح (۲/۲۲۷، ۷۲۵) التحرير مع التفار على المنار (۲/۲۱، ۱۰۵)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳۸۵)، المرآة على المرآة على المرآة على المرآة على المرآة على المرآد (۲/۱۵).

سم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و كذا الخوارج<sup>(۱)</sup> عدلوا عن الإمام العدل مع وضوح الدليل على إمامته. <sup>(۱)</sup> و الروافض<sup>(۳)</sup> تولوه على وجه غلوا فيه فتركوا الدليل الواضح. <sup>(2)</sup>

فيظهر بهذه المقدمات أن أهل الأهواء خالفوا الدليل الواضح (6) الذي لا شبهة فيه. فلهذا لم يصر جهلهم عذرا كما كان الجهل الأول/ (من (١٧٠/ب) المسلمين) بأن لم يغل (٢) في هواه (أو (٧) ممن ينتحل الإسلام) بأن غلا حتى كفر.

قوله (و لا منعة له) حتى إذا صار له منعة (١٠) لم يؤخذ بضمان، و هذا لأن وجوب الضمان للفائدة، و لا فائدة إذا (١٠) كان له منعة، (١٠) فلا بد من العمل بتأويله الفاسد. فقلنا بأنه لا يضمن، فأما إذا لم يكن له منعة يلزمه الضمان، لأنه يفيد

<sup>(</sup>۱) الخوارج: كل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجيا. سواء كان الخروج في أيام الصحابة على الأثمة الراشدين، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان و الأثمة في كل زمان. أنظر الملل و النحل (ص ١١٨).

<sup>(</sup>۲) أى إمامة على رضى الله عنه، و الدليل الواضح هو إجماع الأمة. كذا فى كشف الأسرار على المنار (۲۷/۲).

<sup>(</sup>۳) سبق ذکرهم فی (ص ۱۲)، الهامش (٤).

<sup>(</sup>۱) هذا تقرير لقول المصنف (و كذلك جهل الباغى، لأنه مخالف للدليل الواضح الذي لا شبهة فيه) و انظر هذه المسألة: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٠٩٣، ٣٣٧، ٣٣٨)، التحقيق، لوحة (٢٨٦/ب، ٢٨٧/أ)، التبيين (٢/١٩٠، ١٠٩٥)، الوافى لوحة (٢٨٤/٢)، الوافى لوحة (١٠٩٤/٧)، الوافى لوحة (١٠٩٤/٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> فيظهر بهذه المقدمة أن أهل الأهواء خالفوا الدليل الواضع) ساقطة من جـ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی ب، د: یغلب.

<sup>(</sup>۲) في الأصل، ب، د: أستبدلت (أو) بـ(الواو)، و الذي أثبته من ج، و كذا في المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>^/</sup> أى أهل نصرة يدفعون عنه. أنظر التبيين (٢/١٠٩٦).

<sup>(</sup>۱) في جه: أستبدلت (إذا) بـ(إل لو).

<sup>(</sup>۱۰۰ و ذلك لعدم دخوله تحت ولاية الإمام، لأن الأحكام لا بد لها من الإلزام أو الالتزام، و الإلزام غير ثابت لعدم ولاية الإمام، و كذا الالتزام لأنه يعتقد الاباحة بتأويله الفاسد. المرجع السابقة.

. ٨٤ - النتخب

لإمكان الإلزام بالدليل. (١)

قوله (یکون عذرا<sup>(۲)</sup> فی الشرائع) <sup>(۳)</sup> حتى لا یلزمه (لأنه غیر مقصر) <sup>(۵)</sup> و انها التقصیر من قبل خفاء الدلیل. و (هذا) <sup>(۵)</sup> لأنا لو أوجبنا الشرائع علیه قبل العلم یلزم تکلیف ما لیس فی الوسع. <sup>(۲)</sup>

(و كذلك جهل الوكيل) حتى لا يصير وكيلا بدون علمه، (٧) لأن فى صيرورته وكيلا ضرب إيجاب و الزام. نص على هذا فخر الإسلام رحمه الله (٨) حيث يلزمه الجرى على موجب الوكالة حتى لو كان وكيلا بشراء شىء بعينه ليس له أن يشتريه لنسه. (١)

و في المأذون يجب عليه الدين في ذمته، و يجب التسليم و التسلم. (١٠٠

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳۳۸، ۳۳۸)، التحقيق، لوحة (۲۸/۲)، الرقى لوحة (۱۸۸۰)، كشف الأسرار على المنار (۲۸/۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳۸۷)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (۲/۲۷)، التوضيح مع التلويح (۲/۷۲).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> (قوله یکون عذار...) ساقطة من ب، ج، د.

أى يكون جهل المسلم فى دار الحرب عذرا له حتى تلزمه الشرائع كالصلاة و الزكاة و غيرهما. التبيين (٢/ ١١١٠).

نی ج: أستبدلت (مقصر) بـ(مقصود). (

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٤٦/٤)، التحقيق، لوحة (٢٩٠/٥)، أن الوافى لوحة (١٨١/أ، ب)، كشف الأسرار على المنار (٢/ ٥٣١، ٥٣١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٨٩).

<sup>(</sup>۱۷) في الأصل، ب، د: أستبدلت (بدون علمه) بـ (بعلمه). و الذي أثبته من جـ. و كذا في كشف الأسرار على المنار، أنظر (٣٤/٣).

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> أنظر: أصول البزدوى (٣٤٧/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر الهداية (٣/ ١٤١)، الوافي لوحة ( ١٨١/ب).

<sup>(</sup>١٠٠) أنظر التبيين (٢/ ١١١١)، الوافي، اللوحة نفسها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ا ٤٠

و يلزم الطلب على الشفيع إذا علم، $^{(1)}$  إن لم يطلب $^{(1)}$ .  $^{(2)}$ 

و المولى يصير مختارا للفداء بالتصرف في العبد، (٤) فكان فيه الزام من هذا الوجد، فلا يلزم بدون علمه. (٥)

(و البكر بالإنكاح) أن البكر البالغة (١٦) إذا زوجها الولى و لم تعلم بالنكاح يجعل جهلها (٢) عذرا حتى تكون لها الخيار بعد العلم و ان سكتت قبله. (٨)

(و لأمة المنكوحة) إذا أعتقها مولاها و هي جاهلة بالاعتاق أو بالخيار فانه يجعل جهلها عذرا لأنه يزداد الملك به فيتضرر، بخلاف الصغيرة إذا زوجها أخوها ثم بلغت و لم تعلم بخيار البلوغ و سكتت لم يجعل جهلها عذرا، بل تصير راضية

- (١) تقرير لقول المصنف (و جهل الشفيع بالبيع).
  - <sup>(۲)</sup> (ان لم يطلب) ساقطة من ج.
- (۳) إعلم أن الشفعة لا تسقط بتأخير هذا الطلب عند أبى حنيفة رحمه الله،و هو رواية عن أبى يوسف، و قال محد رحمه الله: ان تركها شهرا بعد الإشهاد بطلت، و هو قول زفر رحمه الله، معناه: ان تركها من غير عذر. و عن أبى
- يوسف: انه إذا ترك المخاصمة فى مجلس من مجالس القاضى تبطل شفعته. وجه قول محمد: انه لو لم يسقط بتأخير الخصومة منه أبدا يتنضرر به المشترى...
- و وجه قول أبى حنيفة \_ و هو ظاهر المذهب، و عليه الفتوى \_ ان الحق متى ثبت واستقر لايسقط الا بإسقاطه، و هو التصريح بلسانه كما فى سائر الحقوق، و ما ذكر من الضرر يشكل بما إذا كان غائبا، و لا فرق فى حق المشترى بين الحضر و السفر. اهـ.
  - الهداية (٢٨/٣).
  - (د) تقرير لقول المصنف (و المولى بجناية العبد).
- أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٤٨/٤)، التحقيق، لوحة ( ٣٤٨/٠)، التبيين (٢١١٢/٠)، الوافى لوحة ( ١٨١/ب)، كشف الأسرار على المنار (٢/٥٣٥).
  - (١) في الأصل: البالغ.
  - (<sup>(۷)</sup> (جهلها) ساقطة من ج.
  - (٨) أنظر التوضيح مع التلويع (٢/ ٧٦٩)، التبيين (٢/ ١١١٢).

٨٤٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

بالسكوت و ان كانت جاهلة بالخيار (١) لأنها تتفرغ لمعرفة أحكام الشرع، و الدار دار العلم () (٢) فلم تعذر بالجهل بخلاف المعتقة، لأنها لا تتفرغ لمعرفتها (٣) فتعذر بالجهل بثبوت (١٧١/أ) الخيار. (٤)

و قوله (كشربُ الدواء) كالبنج<sup>(ه)</sup> و الأفيون. <sup>(٢)</sup>

قوله (و شرب المكره و المضطر) أى شرب الخمر، و المراد: الإكراه بالقتل و أنه ً بمنزلة الإغماء حتى () <sup>(٧)</sup> يمنع صحة الطلاق و العتاق و سائر التصرفات. <sup>(٨)</sup>

(و سكر بطريق محظور) كالسكر من الخمر و الطلاء<sup>(١)</sup> و السكر (١٠٠) و نقيع الزبيب إذا غلى و اشتد.

<sup>(</sup>۱۱ (بالخيار) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (بالخيار) زيادة من د.

<sup>(</sup>۳) هذا معنى قول المصنف في المتن: (على ما عرف) (ص ۸۳۲). كذا في التبيين (۱۱۱۲/۲).

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۳٤۸/٤)، التحقيق، لوحة (۲۹۳)، الواقى لوحة (۱۸۸)ب)، كشف الأسرار على المنار (۳۳/۲)، المعنى أصول الفقه (ص ۳۸۹).

<sup>(°)</sup> في جه: البنج \_ بسقوط الكاف في أولها \_.

<sup>(</sup>۱) يعنى شرب البنج و الأفيون للتداوى مباح. كذا فى التبيين (۲/ ١١١٥)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٤/ ٣٥١)، التحقيق، لوحة (٢٩١/ب).

<sup>(</sup>لا) زيادة من جيمع النسخ،و قد صححته من كتب المذهب التى أذكرها فى البند القادم.

<sup>(^)</sup> أنظر: أصول البزدوى (٣٥٢/٤)، المنار مع كشف الأسرار (٢/ ٥٣٦)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٨٩)، التحقيق، لوحة (٢٩١/ب)، التبيين (٢/ ١١١٥)، الوافى لوحة (١٨٢/ب).

<sup>(</sup>۱) الطلاء: بكسر الطاء، و هو ما طبخ من عصير العنب حتى ذهب ثلثاه. مختار الصحاح (ص ۳۹۷).

<sup>(</sup>۱۰) السكر: بفتحتين،و هو عصير الرطب إذا اشتد. المغرب (ص ۲۲۹)، مختار الصحاح (ص ۳۰۹).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_۸٤٣\_\_\_\_\_\_

والتمسك (۱۱ بالنص (۲۱ ان هذا الخطاب ان كان في حال السكر فلا شبهة أنه لا ينافى الخطاب، و ان كان في حال الصحو (۳۱ فكذلك لا ينافى الخطاب، لأنه لو كان السكر منافيا لصار في التقدير كأنه قال للصاحى: إذا سكرت فلا تفعل كذا، وحينئذ لا يصح كما إذا قلت للعاقل: إذا جننت فلا تفعل كذا (۱۱ لأنه علق الخطاب بحالة منافية له، و قد صح الخطاب للصاحى بالامتناع زمان سكره دل أن السكر لا ينافى الخطاب. و هذا لأن المعلق بالشرط كالمنجز عند وجود الشرط، فتعليق الخطاب بالسكر كابتداء الخطاب في حالة السكر. (۱۵)

(بالحدود الخالصة) كحد الشرب و الزنا و السرقة، (١٦) لأن الغالب من حال السكران الرجوع عما تكلم، (١٧) فأقيم سكره مقام رجوعه في هذه الأحكام إذا الرجوع عنها صحيح بخلاف غير الخالصة كحد القذف، (٨) فان فيه حق العبد، فانه يصح إقراره به، لأنه لا يبطل بتصريح الرجوع، فبدلالته أولى.

<sup>(</sup>١) أي وجه التمسك، كذا في الوافي، اللوحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> و هو قوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة و أنتم سكارى." سورة النساء (٤٣). راجع نص المتن.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: الصحة.

<sup>(4) (</sup>حينئذ لا يصح كما إذا قلت للعاقل، إذا جننت فلا تفعل كذا) ساقطة من ج.

أنظر: الوافى لوحة (۱۸۲/ب)، التبيين (۱۱۱۹/۲)، التحقيق لوحة (۲۹۲/ب، ۲۹۲/أ)، أصول البزدرى مع كشف الأسرار (۳۵۲/۵ ـ ۳۵۲)، المنار مع كشف الأسرار (۳۸/۲).

<sup>(</sup>١) يعنى أن السكران لو أقر بواحد من هذه الحدود لا يحد. التبيين (٢/ ١١١٩).

<sup>&</sup>lt;sup>۷)</sup> في ب: أستبدلت (يكلم) بـ(يعلم به).

<sup>(</sup>٨) و القصاص. كذا في المرجع السابق.

قال الشيخ الإمام (أبو منصور رحمه الله) (۱): الهزل ما لا يراد به معنى (۱) و هو المراد بالمذكور في الكتاب، و إذا علم المراد ظهر الفرق بينه و بين المجاز، فان المجاز ما أريد به معنى لاتصال (بينهما) (۱) صورة أو معنى و إن لم يرد ما وضع له. (١) و في (١) الهزل لا يراد الاتصال الصورى و المعنوى، و انما يراد به الإبطال لا غير فلا ينافى الرضاء بالمباشرة لأنه راض في قوله: بعت و اشتريت، لكنه غير راض في حكمه بأصل البيع نحو أن/يعقدا هازلا(۱) على أن لا(۷) بيع (۱) بينهما و هذا إذا اتفقا (۱) على (۱۷) بالبناء كما إذا شرط الخيار لهما (۱۱) أبدا فانه لا يوجب الملك و ان اتصل به القبض. (۱۱)

قوله (غير موجب للملك وان اتصل به القبض) بخيلاف سائر البيوع الفاسدة، لأن الملك هناك باعتبار الرضا بالملك عند القبض بخلاف الهزل

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل.

۱۲ كذا في الوافي، اللوحة نفسها، كشف الأسرار على البزدري (۳۵۷/٤)، التبيين (۲/ ۱۱۲۰)، التحقيق، لوحة (۲۹۳/أ)، المغنى في أصول الفقد (ص ۳۹۰).

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(1)</sup> قال في التبيين: كأن المصنف ـ و الله أعلم ـ الما لم يذكر قيدا يحصل به الاحتراز عن المجاز اعتمادا لما ذكره في تعريف المجاز بقوله: "لاتصال بينهما" في أوائل الكتاب، لأن ذلك القيد هنالك كان للاحتراز عن الهراك. اهد (١١١٩/٢).

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) في ب، د: هاولا.

<sup>(</sup>V) (لا ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۸) في جه، د: يبيع.

<sup>(</sup>۱) في د: أستبدلت (اتفقا) بـ(انتفا).

<sup>(</sup>۱۰) في ج: إذا شرط لهما الخيار.

<sup>(</sup>۱۱) أنظر: كشف الأسرار على المنار (٢/ ٥٤٠)، التبيين (٢/ ١١٢٢).

عند (۱) الرضا بالحكم، فكذا لم يثبت الملك () (۱) هنا و ان اتصل به القبض و صار الكبيع الفاسد بواسطة شرط الخيار أبدا فانه لا يثبت الملك بعد القبض فكذا هنا. (۳) (مقدرا بالثلاث) كخيار الشرط أبدا، فانه اغا يجوز البيع فيه عنده (٤) إذا أسقط في الثلاث، و بعد الثلاث لا يجوز. و (٥) عندهما (٦) لا فرق بين أن يكون قبل ثلاثة أيام و بين أن يكون بعدها، لأن رفع (١) الفساد جائز عندهما كما في شرط الخياد. (٨)

<sup>(</sup>۱) في ب: يعدم.

<sup>(</sup>۲) (بعد القبض) زيادة من ب، د.

<sup>(</sup>۳) قال فى التحقيق: إذا هزلا \_ أى المتبايعان \_ بأصل التصرف بأن قال البائع مثلا للمشترى: إنى أظهر البيع بين الناس، و لكنه ليس ببيع فى الحقيقة بل هو تلجئة و اشهد عليه، و اتفقا على البناء عليه، ينعقد البيع فاسدا غير موجب للملك و ان اتصل به القبض حتى لو كان المبيع عبدا فقبضه المشترى و أعتقه لا ينفذ، لأن الملك غير ثابت له بخلاف ما إذا كان الفساد فى البيع بوجه آخر حيث يثبت الملك عند القبض، لأن الرضاء بالحكم و هو الملك موجود فى سائر البيوع الفاسدة، و لم يوجد فى الهزل، و لأن الهزل ألحق بشرط الخيار و انه يمنع ثبوت الملك فى العقد الصحيح ففى الفاسد أولى أن يمنع و صار اتفاقهما على الهزل البزد المتراط الخيار لهما مؤيدا. اه. لوحة (٢٩٣/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٩٨/١).

<sup>(</sup>٤) أي عند أبي حنيفة رحمه الله. راجع المتن.

<sup>(</sup>الواو) ساقطة من ب. (الواو)

<sup>(</sup>۱۱ أي عند أبي يوسف و محمد رحمهما الله.

<sup>(</sup>v) في الأصل، ب: أستبدلت (رفع) بـ(فرع).

<sup>(^^)</sup> أى لا يقدر رفع الفساد بالثلاث فى شرط الخيار، بل يجوز بعد الثلاث فكذا فى صورة الهزل، لأن الهزل فى معناه. التبيين (١١٢٣/٢)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٥٨/٤)، التحقيق، لوحة (٣٢٩٣/ب)، الوافى لرحة (س١٨٣/ب)، كـشف الأسرار على المنار (٢٢/٣)، المغنى فى أصول الفقد (ص ٣٩١)، الهداية (٣٧/٣).

قـوله (فى الفـصلين) أى إذا تواضعا على البيع (١) بألفى درهم على أن يكون الثمن ألفا فالتسمية صحيحة عند أبى حنيفة رحمه الله (٢) حتى تجب ألفان، و المواضعة باطلة. و كذا إذا تواضعا على الدنانير (٣) على أن يكون الثمن دراهم، فالهزل باطل، (٤) و التسمية صحيحة عنده حتى تجب الدنانير، (٥) و كذا عندهما في هذه الصورة. (١)

فأما في الفصل الأول فالتسمية ليست بصحيحة عندهما ، و المواضعة صحيحة و يصح البيع بألف درهم. (٧)

<sup>(</sup>١١) أى تواضعا فى السر على إظهار البيع... الخ. كذا فى التبيين (١١٢٣/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) أى تواضعا في السر على إظهار البيع بالدنانير... الخ. أنظر المرجع السابق.

و التواضع الأول هو التواضع في قدر البدل، و الثاني هو التواضع في جنس البدل. كذا في المرجع السابق.

<sup>(</sup>على أن يكون الثمن دراهم، فالهزل باطل، و التسمية صحيحة عنده حتى تجب الدنانير) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱) أى سواء اتفقا على الإعراض أو على البناء أو على أنه لم يحضرهما شىء أو اختلفا، و هذا استحسان. و فى القياس: البيع فاسد، لأنهما قصدا الهزل بما سميا و لم يذكرا فى العقد ما قصدا أن يكون ثمنا و لا يكتفى بالذكر قبل العقد، بل يشترط ذكر البدل فيه، فبقى العقد بلا ثمن.

وجه الاستحسان: أن البيع لا يصح الا بتسمية البدل، و هما قصدا الجد فى أصل العقد، فلا بد من تصحيحه، و ذلك بأن ينعقد البيع بما سميا من البدل. التحقيق، لوحة (٢٩١/٤)، أصو لالبزدوى مع كشف الأسرار (٢٩١/٤).

<sup>(</sup>۷) فرق أبو يوسف و محمد رحمهما الله بين الهزل بقدر البدل و الهزل بجنسه، فاعتبر المواضعة في الفصل الأول، و الجد في الفصل الثاني حيث قالا: ينعقد البيع بألف في الفيصل الأول، و بالمسمى في الفيصل الثاني، لأن العمل بالمواضعة في قدر البدل مع العمل بالجد في أصل العقد ممكن بأن يجعل العقد منعقدا بألف، و ان كان المسمى ألفين، لأن الألف في الألفين موجود، و الهزل بالألف الآخر شرط لا اطلب له، لأنهما و ان ذكراه في العقد لا يطلبه واحد منهما لاتفاقهما على أنه هزل، و ليس لغيرهما ولاية المطالبة، و كل شرط لا

قوله (لا مكان العلم بالمواضعة في الثمن مع الجد في أصل العقد) يعنى أن اعتبار الهزل و المواضعة يوجب بطلان العقد فيما إذا هزلا في جنس البدل، لأن اعتبار المواضعة يقتضى خلو العقد عن الثمن، فيفسد و أنهما جادان في أصل العقد هازلان في جنس البدل، فإذا وقعت المعارضة (۱) بين المبطل و المصحح رجحنا المصحح على المبطل، (۱) فأما اعتبار الهزل لا يوجب بطلان العقد فيما إذا هزلا في قدر البدل، لأن بعد اعتبار (۱) المواضعة أمكن العمل بالجد بتصحيح العقد بما بقى من الثمن فهو الألف، فوجب العمل بهما. / (۱۷۲/أ)

غاية ما فى الباب أن العمل بالمواضعة هنا عنزلة (1) شرط مخالف لمقتضى العقد، لكن هذا (شرط) (٥) لا طالب له (٦) من العباد لاتفاقهما على عدم (٧) الثمنية، فلا يفسد البيع كشرط (٨) أن لا يبيع الدابة المبيعة، أو لا يعلفها.

قلنا نحن بأن هنا مواضعتان، مواضعة في أصل العقد بالجد، و مواضعة في

طالب له من العباد لا يفسد به العقد (....) و إذا كان كذلك ينعقد البيع بألف و يبطل الألف الآخر، أنظر المرجعين السابقين.

١١ في الأصل: المعارضة.

<sup>(</sup>على المبطل) ساقطة من ج. (على المبطل)

 $<sup>^{(7)}</sup>$  نی ج: أستبدلت (بعد اعتبار) بـ(لا باعتبار).

<sup>&</sup>quot; في ج: لمنزلة.

<sup>&</sup>quot; ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١) في الأصل، ب، جه: لا يطالب.

 $<sup>^{(</sup>v)}$  في ج: أستبدلت (عدم) بـ(قدر).

وصف العقد بالهزل، يعنى (۱) المواضعة فى الثمن، إذ الثمن تبع فى البيع كالصفة للموصوف، فباعتبار الجد فى أصل العقد يوجب صحة العقد و باعتبار الهزل فى وصفه أعنى فى قدر البدل أو جنسه يوجب فساد العقد فوقعت المعارضة بين مواضعة بالجد فى أصل العقد الموجب للجواز و بين المواضعة بالهزل فى وصف العقد أرلى لوجب للفساد، فكان العمل بالجد فى أصل العقد أولى لوجهين:

أحدهما: أن الوصف تابع فلا يعارض الأصل.

و الثاني: أن اعمال المصحح أولى من اعمال المفسد.

و أما بيان (ان) (۱۳) اعتبار الهزل في وصفه يوجب فساد العقد فلان الهزل في جنس البدل يوجب انعدام التسمية و انه مفسد، و كذا الهزل في القدر، لأن صحة البيع يفتقر إلى قبول المسمى ثمنا (٤) في البيع. ألا ترى أن من قال لآخر: بعت منك هذا العبد بألفي درهم فقبله المشترى بألف لا يصح البيع، نص عليه شيخنا رحمه الله في فوائده. (٥) و إذا كان قبول الألفين شرطا لصحة البيع، و اعتبار الهزل يخرج الألف من الثمنية، فكان هذا شرط قبول ما ليس بثمن لقبول ما هو مثل هذا الشرط ثمن، فيكون كاشتراط قبول ما ليس بمبيع لقبول ما هومبيع. و مثل هذا الشرط مفسد و إن لم (٢) يكن له طالب كما إذا جمع بين شاة ميتة و ذكية و باعهما (٧)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: بمعني.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: العقل.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> في ب: أستبدلت (ثمنا) بـ(هنا).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: فائدة.

و الفوائد: هو شرح الهداية. و قد سبق التعريف به في قسم الدراسة. أنظر (ص ٦٧).

<sup>&</sup>lt;sup>١٦</sup> (لم) ساقطة من د.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> نی ب: باعها.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ P ٤٩

فى صفة واحدة، فانه يفسد البيع فى الذكية (أيضا). (١١)

قوله (لا يحتمل الرد (۲) و التراخى) (۳) و لا يقال بأنه لو أضاف الطلاق إلى غد فانه سبب للحال مع أن حكمه متراخ، لأنا نعنى بالسبب العلة، و الطلاق المضاف ليس بعلة فى الحال، بل هو سبب/مفض إلى الحكم (٤) بخلاف البيع (٢٧٢/ب) بشرط الخيار فانه علة فى الحال. و لهذا يستند الملك إلى وقت البيع دون الطلاق، و لو كان المضاف علة لاستند حكمه أيضا فى (٥) الفصل الأول، (٢) وهو ما إذا هزلا بقدر العوض بأن تواضعا على البيع بألفى درهم على أن يكون الثمن ألف درهم. (٧)

قـوله (في الفـصل (٨) الثـاني (٩)) و هو مـا إذا هزلا بجنس العـوض (١٠) بأن

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>۱)</sup> أى بالاقالة و الفسخ. كذا فى التحقيق لوحة (٢٩٥/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٦٢/٤).

<sup>(</sup>٣) أي بخيار الشرط و بالتعليل بسائر الشروط. كذا في المرجعين السابقين.

<sup>(1)</sup> أي إلى وقع الطلاق. أنظر المرجعين السابقين.

<sup>(</sup>ه) (في) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) فثبت أن هذه الأسباب لا تقبل الفصل عن أحكامها، فلا يؤثر فيها الهزل كما لا يؤثر خيار الشرط فيها، لأن الهزل لا يمنع من انعقاد السبب و إذا انعقد وجد حكمه لا محالة بخلاف البيع، فانه يقبل الرد و الفسخ و حكمه يقبل التراخى عنه بشرط الخيار فلا جرم أثر فيه الهزل. المرجعين السابقين، التحرير مع التيسير (۲/۲۹۱)، المنار مع فتح الغفار (۱۱۱۳)، المغنى في أصول الفقه (ص ۳۹۲، ۳۹۳)، التوضيح مع التلويح (۲/۲۷۷)، كشف الأسرار على المنار (۲/۲۷).

۷ و قد سبق ذکره فی (ص ۸٤٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> (الفصل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) تأخير الشارح قول المصنف (في الفصل الثاني) عن قوله (لا يحتمل الرد و التراخي) يخالف ترتيب المتن. أنظر (ص ۸۲۲، ۸۳٤)، من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل، ج: أستبدلت (بجنس العوض) بـ(بجنسه).

۵۰\_\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

تواضعا على البيع عائة دينار على أن يكون الثمن ألف درهم. (١)

فإن قيل: كيف عد العفو عن القصاص فى قسم الطلاق و العتاق مع أنه غير مذكور فى الحديث فى قوله عليه السلام: "ثلاث جدهن جد و هزلهن جد." (٢)

قيل: إنه من قبيل الاعتاق لأنه احياء كهو ( $^{(7)}$  لما روى فى أثر ابن مسعود رضى الله عنه: "أراه قد أحياه"،  $^{(4)}$  فكانا من واد واحد، و لأنه يشبه الطلاق، لأنه إذا عفا  $^{(0)}$  عن بعض الدم يسقط  $^{(1)}$  كل القصاص كما إذا طلق نصف  $^{(1)}$  تطليقة كانت تطليقة  $^{(A)}$  واحدة، و لأنه بمنزلة النذر، لأنه تبرع ابتداء. و قد أطلق الله تعالى

<sup>(</sup>۱۱ راجع (ص ۸۲۳) من هذا الكتاب.

<sup>&#</sup>x27; روى أبو داود عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: ثلاث جدهن جد و هزلهن جد: النكاح و الطلاق و الرجعة. روى الترمذى و ابن ماجه عنه أيضا مثله. أنظر: سنن أبى داود، كتاب الطلاق، باب فى الطلاق على الهزل، سنن الترمذى،كتاب الطلاق باب ما جاء فى الجد و الهزل فى الطلاق (٤/ ١٧٠)، سنن ابن ماجه أبواب الطلاق باب من طلق أو نكح أو راجع لاعبا (١/٧٧/١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> أى كالاعتاق. أنظر: التحقيق، لوحة (٢٩٥/ب).

<sup>(1)</sup> لم أعثر على هذا القول فى مسألة العتق و لكن روى فى كتاب الآثار لمحمد و فى كتاب عقود الجواهر المنيفة عن أبى حنيفة عن حماد عن إبراهيم أن عمر أتى برجل قتل شخصا عمدا، فأمر بقتله، فعفا بعض الأولياء، فأمر بقتله، فقال ابن مسعود: ماتت النفس لهم جميعا فلما عفا هذا أحيا النفس، فلا يستطيع أن يأخذ حقد حتى يأخذ غيره قال: فما ترى؟ قال: أرى أن تجعل الدية في ماله، و ترفع حصة الذي عفا، فقال عمر: و أنا أرى ذلك. اهد. أنظر كتاب الآثار (ص ١٠٣)، عقود الجواهر المنيفة في أدلة مذهب الإمام أبى حنيفة للسيد محمد مرتضى الزبيدي، مطبعة الشبكشي بالأزهر (١٤٥/١).

<sup>(</sup>٥) في ج: عفاه \_ بزيادة الهاء في آخرها \_ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب: سقط.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> (نصف) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(A)</sup> (كانت تطليقة) ساقطة من ب.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ا ٨٥٠

لفظ التصدق في قوله تعالى (١): "فمن تصدق به فهو كفارة له" (٢) و هو نظير النصوص عليه و المشابه للمشابه مشابه. (٣)

قوله (و سواء هزلا بأصله) يعنى في الفصول الأربعة:

الاتفاق على البناء، (٤) والإنفاق على الإعراض، (٥) والتفاق أنه لم يحضرهما شيء (٢) (٧) و الاختلاف. (٨) و هذه الفصول الأربعة يرد في القسمين الأخيرين أعنى: قدر البدل أو (١) جنسه، فصارت صور وجوب المسمى على مذهبهما (١٠) اثنى عشر، فاحفظه و احكمه. (١١)

قـوله (بكل حـال) سـواء هزلا بالأصل (١٢٠) أو بالقـدر أو بالجنس، و هذا إذا اتفـقـا على البناء، أمـا إذا هزلا بالأصل و أعـرضـا عن المواضـعـة يقع الطلاق

<sup>(</sup>۱) (تعالى) ساقطة من ج.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المائدة (٤٥).

<sup>(</sup>٣) أنظر المرجع السابق، كشف الأسرار على المنار (٢/ ٥٤٨، ٥٤٩).

<sup>(1)</sup> أى اتفقا على أن يبنيا العقد على تلك المواضعة. كذا فى شرح ابن ملك على المنار (٢/ ٩٨١).

<sup>(</sup>۱) أى الإعراض عن المواضعة المتقدمة وعقد البيع على سبيل الجد. المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (شيء) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>v) أى عند البيع من البناء على المواضعة المتقدمة و الإعراض عنها المرجع السابق (ص ٩٨١، ٩٨١).

<sup>(^›</sup> أى فى البناء و الإعراض، يعنى قبال أحدهما: بنينا العقد على المواضعة المتقدمة، و قال الآخر: عقدنا على سبيل الجد.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> في د: أستبدلت (أو) بـ(الواو).

<sup>(</sup>۱۱) أي مذهب أبى يوسف و محمد رحمهما الله.

<sup>(</sup>۱۱۱) قال في التحقيق: فحصل الإختلاف في ثلاثة أوجه من اثنى عشر وجها و حصل الاتفاق في تسعة منها مع اختلاف التخريج. لوحة (۲۹٦/ب).

<sup>(</sup>١٢٠) أي بأصل الخلع. التبيين (٢/ ١١٣٥).

بالإجماع. (١) و كذا إذا تواضعا على الهزل فى بعض البدل فانه يقع الطلاق عنده فى الفصول الثلاثة: الإعراض، و الاتفاق أنه لم يحضرهما شىء، و الاختلاف. و كذلك (٢) إذا اتفقا أنه (٣) لم يحضرها (٤) شىء فيما إذا هزلا (١٧٣/أ) بأصل المال. (٥)

قوله (لكنه (۱۱) غير مقدر بالثلاث) بخلاف البيع. (۱) و ذلك لأن المال لا يجب في الخلع الا بالشرط بدليل أنه لو خالعاها على دم أو ميتة يقع الطلاق و لا يجب شيء، (۱) و انما يجب المال بالشرط فكان مسلاتما لخيسار الشرط، لأنه تعليق (۱) أيضا، فلهذا جاز ضرب (۱۰) المدة فوق ثلاثة أيام بخلاف خيار الشرط فسي

<sup>(</sup>۱) أما عند أبى يوسف و محمد: فلأن الهزل لا يمنع من وقوع الطلاق و وجوب المال، و أما عند أبى حنيفة: فلأن المواضعة قد بطلت باعراضهما. اهد المنار مع كشف الأسرار (٣٦٤/٤)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٦٤/٤)، مرح ابن ملك على المنار (ص ٩٨٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> فی ب: و کذا.

<sup>(</sup>۳) ففي ب، د: ان اتفقا أنهما.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: لم يحضرها.

<sup>(°)</sup> أنظر أصول البزدوي (٣٦٦/٤).

<sup>(</sup>١) أى لكن الخيار. كذا في التبيين (٢/ ١١٣٦).

<sup>(</sup>۷) يعنى يجوز ضرب المدة فوق ثلاثة أيام كما يذكره الشارح. و هذا لبيان الفرق بين الخيار في الخيار في الجيار في البيع. و الما احتاج إلى الفرق، لأن الخيار من جانب الزوجة ـ و هي التي وجب عليها المال ـ في الخلع الما صح عند أبي حنيفة رحمه الله لكونه في معنى البيع، و خيار الشرط في البيع مقدر بثلاثة أيام، وكان ينبغي أن يكون في الخلع كذلك، ففرق بينهما. أنظر التبيين (١١٣٦/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> أنظر الهداية (۱٤/۲).

<sup>(</sup>۱) أى تعليق الملك بالشرط، و التعليق فى التمليكات لا يجوز لإفضائه إلى معنى القمار، بخلاف الخلع، فانه من قبيل الاسقاطات \_ كما يذكره الشارح \_ فلا يفضى التعليق فيه إلى معنى القمار. كذا فى التبيين، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>۱۰) في ج: أستبدلت (ضرب) بـ(صرف).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

البيع (۱) لأنه غير ملاتم له (۲) لأنه من الاثباتات و الها يثبت بالنص (۳) مقيدا بالثلاث فيقتصر عليه. أما هذا فموافق للقياس، لأنه تعليق فجازت الزيادة على الأيام الثلاثة، (٤) كذا أشار الشيخ الإمام بدر الدين رحمه الله (٥) (و كذلك هذا في نظائره) (٢) و هو الصلح عن دم العمد و العفو عن القصاص. (فيما يؤثر فيه الهزل) كالبيع و الإجارة. (٧)

قوله (و كذلك تسليم الشفعة) ان كان قبل طلب المواثبة (۱۸) فسلمها (۱۹) هازلا يصح (۱۱۰) التسليم و تبطل الشفعة، و ان كان بعد طلب المواثبة فسلمها هازلا لا

<sup>(</sup>۱) (في البيع) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (له) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۲) و هو قوله عليه السلام لحبان بن منقذ: "إذا بايعت فقل: لا خلابة ثم أنت بالخيار في كل سلعة ابتعتها ثلاث ليال، فإن رضيت فأمسك و أن سخطت فاردد."

أخرجه البيهقى فى سننه عن ابن عمر رضى الله عنه، باب الدليل على أن لا يجوز شرط فى البيع أكثر من ثلاثة أيام (٢٧٣/٥).

و أخرج ابن ماجه فى سننه رواية محمد بن يحيى بانفرادها فى باب الحجر من أبواب الأحكام عن ابن إسحاق عن محمد بن يحيى بن حبان و ذكر نحوه. أنظر (ص ١٧١).

و روى البخارى نحوه عن محمد بن يحيى بن حبان أيضا في تاريخه الوسط. أنظر نصب الراية (٦/٤ \_ ٨).

اً أنظر: أصول البزدوى (٣٦٤/٤)، كشف الأسرار عليه (٤/ ٣٦٥)، التحقيق، لوحة (٢٩٨/أ)، التبيين (٢/ ٢٦٦)، الوافي (١٨٤/ب).

و قد سبقت ترجمته في قسم الدراسة. أنظر (ص ٣١).

الله أي مثل ثبوت الحكم و التفريع في الخلع ثبوت الحكم و التفريع في نظائره. التحقيق، أنظر اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>٧) كذا في التحقيق، أنظر اللوحة نفسها.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> طلب المواثبة: هو أن يطلبها كما علم حتى لو بلغ الشفيع البيع و لم يطلب شفعته بطلب الشفعة. الهداية (٢٦/٤)، التحقيق، لوحة (٢٩٨/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٣٦٧/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ج: يسلمها.

<sup>(</sup>۱۰) (يصح التسليم و تبطل الشفعة، و ان كان بعد طلب المواثبة فسلمها هازلا) ساقطة من ب، ج، د.

يصح التسليم و تبقى الشفعة على حالها، لأن التسليم<sup>(۱)</sup> (هازلا كالتسليم)<sup>(۱)</sup> بخيار الشرط لا يبطل الشفعة، فكذا التسليم هازلا لا يبطلها. <sup>(۳)</sup>

(و كذلك إبراء الغريم) أى إبراء (٤) الغريم هازلا لا يبطل الدين و لا يسقط لأنه بمنزلة خيار الشرط، ولو أبرأ بخيار الشرط لا يبطل الدين، لأنه لا يكون مبرئا (٥) في حق الحكم لأن الخيار استثناء الحكم فلم يوجد الإبراء في حق الحكم فلا يبرأ الغريم و يبقى الدين ضرورة. (٢)

(السفه) خفة تعترى الانسان (٧) فتبعثه على العمل بخلاف موجب العقل. (<sup>٨)</sup>

<sup>(</sup>الا يصح التسليم و تبقى الشفعة على حالها، الأن التسليم) ساقطة من جه، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۳) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲/۳۹)، المنار مع كشف الأسرار (۲/۵۰۵)، المنى فى التحقيق، لوحة (۲۹۸/أ، ب)، التبيين (۲/۲۹۸)، المغنى فى أصول الفقه (ص ۳۹۶)، التوضيح مع التلويح (۲/۲۷۹)، التحرير مع التيسير (۲/۸۷۷)، الوافى لوحة (۱۸۵۸).

<sup>(</sup>ابراء) نمی ب، ج، د: استبدلت (إبراء) بـ(لو أبرأ).

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في د: متبرأ.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التحقيق، لوحة (۲۹۸/ب)، كشف الأسرار على المنار (۲/٥٥٦)، كشف الأسرار على البزدوى (٤/٣٦٧، ٣٦٨)، المغنى فى أصول الفقد، الصفحة نفسها، التوضيح مع التلويح، الصفحة نفسها، الوافى، اللوحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷</sup> (الإنسان) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> قال الشارح في المنار: (فتبعثه على العمل بخلاف موجب الشرع) بدل قوله في هذا الشرح (بخلاف موجب العقل).

و قد عرفه صدر الشريعة كما فى الشرح، ثم ذكر تعريف البزدوى حيث قال: و قال الإمام فخر الإسلام: هو العمل بخلاف موجب الشرع من وجه و اتباع الهوى و خلاف دلالة العقل.

و قال التفتازانى فى تعليقه على كلامه: ان السفيه يعمل على خلاف موجب العقل مع بقاء العقل، فلا يكون سماويا، و على مظاهر تفسير فخر الإسلام يكون كل فاسق سفيها، لأن موجب العقل أن لا يخالف الشرع للأدلة القائمة على وجوب اتباعه. و فسره المصنف رحمه الله بالخفة الباعثة على العمل بخلاف

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_٥٥١

و هو في اللغة عبارة عن الاضطراب. (١) قال الشاعر (٢):

جرين<sup>(٣)</sup> كما اهتزت رماح<sup>(٤)</sup> تسفهت أعاليها مر الرياح النواسم.

قوله (و كذا عند غيره) أي عند أبي يوسف و محمد و الشافعي رحمهم الله.

قوله (فيما لا يبطله) كالطلاق و العتاق و النكاح). (م)

قوله (لأنه مكابرة العقل) (٦) أى أنه يعمل بخلاف موجب العقل مع وضوح طريق العقل بواسطة غلبة الهوى، وهو ميلان النفس إلى ما يستلذ به من الشهوات.

و العقل من حجج الله تعالى، فكان العمل بخلافه قبيحا شرعا/فلم و العقل من حجج الله تعالى مجانة (^) لم يصلح (٧) يصلح (٧)

موجب العقل تنبيها على المناسبة بين المعنى الشرعى و اللغوى. اه. أنظر المنار مع كشف الأسرار (٧/٧٥)، الترضيح مع التلويح (٧/ ٧٨٠)، أصول البزدوى (٤/ ٣٦٩)، المغنى في أصول الفقه (ص ٣٩٥)، الوافى لوحة (١٨٥/ ب)، التحقيق، لوحة (٢٩٠/أ)، التحرير مع التيسير (٢/ ٣٠٠)، المرآة على المرقاة (٢/ ٤٥٨)، التعريفات (ص ١١٩).

<sup>(</sup>۱) أنظر لسان العرب (٣/ ٢٠٣٤)، مختار الصحاح (ص ٣٠٢).

لنسبه في الوافي إلى ذي الرمة، و ذكر صاحب اللسان هذا البيت بدون النسبة.
 أنظر الوافي، اللرحة نفسها، و اللسان، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) استبدلت في اللسان (جرين) بـ (يشين). الصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جـ: رياح.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> (العقل) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>Y) في الأصل، ب، د: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> نی ج: محافه.

٨٥٦\_\_\_\_\_شرح للنتخب

يوضع عنه الخطاب و ان تكثرت الواجبات بخلاف ما إذا جن أو عته فانه يسقط (1) (عنه)(7) القضاء.(7)

قوله (و منع المال... إلى آخره) هذا جواب إشكال و هو أنهما (٤) قالا: أنه يمنع عنه المال في أول أحوال البلوغ نظرا له، فيجوز الحجر عن التصرفات أيضا نظرا لإسلامه و دينه لا لسفهه و إحياء (٥) لحقوق المسلمين من نحو الفرماء و أولاده الصغار و زوجاته. ألا ترى أن العفو عن صاحب الكبيرة (٢) حسن في الدنيا و الآخرة و ان أصر عليها.

فأجاب و قال(٧) بأن منع المال ثبت بالنص و هو قوله تعالى:

"و لا تؤتوا السفها عن النه أما عقوبة عليه زجرا (١٠) له عن الفعل الحرام وهو السرف و التبذير، أو غير معقول المعنى لأن منع المال عن مالكه لا يعقل معناه، لأن الملك عبارة عن المطلق الحاجز، فلا يحتمل المقايسة، لأن ما كان عقوبة

<sup>(</sup>۱) في د: سقط.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۳) و قد اختلف وجوب النظر للسفيه بجعله محجورا عن التصرفات و إثبات الولاية للغير على ماله صونا لماله عن الضياع كما وجب للصبى و المجنون. فقال أبو حنيفة: لا يجوز الحجر عليه عن التصرفات بسبب السفه. و قال أبو يوسف و محمد: يجوز الحجر عليه بهذا السبب عن التصرفات المحتملة للفسخ و هى ما يبطله الهزل دون ما لا يبطله على سبيل النظر له، و الذي ذكره الشارح هو دليل أبى حنيفة على مذهبه. أنظر: أصول البزدوى (٤/ ٣٧١)، التحقيق، لوحة (١٩٩٨/أ ـ ب، ٣٠٠٠أ)، التبيين (٢/ ١٩٤٧، ١١٤٣)، الوافي لوحة (١٨٥٨/ب)، كشف الأسرار على المنار (٥٩/١٠).

<sup>(1)</sup> أي أبا يوسف و محمدا رحمهما الله.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: حياء \_ بسقوط الهمزة في أولها \_ .

<sup>(</sup>١) في الأصل: الكبير \_ بسقوط التاء المربوطة في آخرها \_ .

<sup>(</sup>Y) أي أبو حنيفة رحمه الله.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة النساء (٥).

<sup>(</sup>١) في د: أستبدلت (زجرا) بـ(جزاء).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أو غير معقول المعنى لا يمكن تعديته.

فان<sup>(١)</sup> قاله: أعديه بطريق الدلالة.

قلناً: إنما يصح ذلك أن لو كانا نظيرين، و ليس كذلك. فانه إذا حجر عليه يلزمه إلحاقه بالبهائم و المجانين، لأن بالبيان بان الإنسان من الحيوان بخلاف منع المال، و لأن اليد للآدمى نعمة زائدة، و اللسان و الأهلية نعمة أصلية، فبطل (٢٠) القياس لا بطال أعلى النعمتين باعتبار أدناهما. (٣)

قوله (لسقوط حق الله تعالى) (٤) تفاديا عن حقوق الناس (٥) فانه إذا أتلف مال انسان يجب ضمان العدوان. (٦)

(عن اجتهاد) حتى قلنا: إن المجتهد إذا أخطأ له أجر واحد. (٧)

<sup>(</sup>١) في الأصل، ج: أستبدلت (فان) بـ(بأن).

<sup>(</sup>۲) في ج: أستبدلت (فبطل) بـ(فبقي).

<sup>(</sup>۳) أنظر تفصيل هذه المسألة: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۲/۳۷۲)، التحقيق، لوحة (۳۰۰/أ، ب)، المنار مع كشف الأسرار (۲/۰۳، ۵۲۰)، التبيين (۲/۳۰، ۳۰۱)، التبيين (۲/۳۰، ۳۰۱)، التبيين (۲/۳۰، ۳۰۱)، التوضيح مع التلويح (۲/۷۸۰ ـ ۷۸۰)، شرح ابن ملك على المنار (۲/۹۸۹).

<sup>(</sup>نعالى) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> في ب، ج: أستبدلت (الناس) بـ(العباد).

<sup>(</sup>۱) لأنه ضمان مال، لا جزاء فعل، فيعتمد عصمة المحل و كونه خاطئا معذورا لا ينافى عصمة المحل، و الدليل على أنه بدل المحل لا جزاء الفعل: أن جماعة لو أتلفوا ما انسان يجب على الكل ضمان واحد كما لو كان المتلف واحدا، و لو كان جزاء الفعل لوجب على كل واحد ضمان كامل كما في القصاص و جزاء الصيد. كشف الأسرار على البزدوى (٤/ ٣٨١)، التحقيق، لوحة ( ٣٨١/أ)، التبيين (٢/ ١١٤٧)، المنار مع كشف الأسرار ( ١٩٨٨)، الوافى لوحة ( ١٩٨٨).

<sup>(</sup>٧) و لو أخطأ في القبلة بعدما اجتهد جازت صلاته. أنظر المراجع السابقة.

قوله (و يجب أن ينعقد بيعه) يعنى (١١) إذا جرى البيع على لسان الإنسان خطأ بأن أراد أن يسبح أو غيره فسبق على لسانه لفظ (٢١) البيع و صدقه عليه خصمه يجب أن ينعقد كبيع الفضولي. (٣)

قوله (بخلاف المريض) فانه (٤) إذا نوى الصوم ثم أراد أن يفطر يحل له ذلك، لأنه موجب ضرورة لازمة و هو سماوى/غير مكتسب، أما السفر (١٧٤/أ) فباختياره يكون، و هو ليس بموجب ضرورة لازمة، فافترقا. فالحاصل أن السفر لما كان اختياريا فكان السفر مقدور الدفع، فكان الضرر الناشىء منه كذلك. و المرض لما (٥) لم يكن باختياره كان الضرر الناشىء منه لا يكون مقدور الدفع. (٢)

<sup>(</sup>۱) (یعنی) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۲) (لفظ) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۳) و يكون أيضا كبيع المكره لوجود الاختيار وضعا، يعنى جريان هذا الكلام على لسانه فى أصل وضعه اختيارى،و ليس بطبعى كجريان الماء و طول القامة، فينعقد البيع لوجود أصل الاختيار، و يفسد لفوات الرضاء. أو معناه: أن الاختيار موجود تقديرا بإقامة البلوغ عن عقل مقام القصد، و لكن الرضاء فات لعدم القصد حقيقة فينعقد و لا ينفذ. أنظر الوافى لوحة (١٨٨٧/أ)، التحقيق، لوحة (١٩٨٧/أ)، المنار مع كشف الأسرار على البزدوى (١٩٨٢/٤)، المنار مع كشف الأسرار (١٩٨٧/٩)، المنار مع كشف الأسرار (١٩٨٩/٢)،

<sup>(</sup>فانه) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>۱۵) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٤/ ٣٧٦)، التحقيق، لوحة (٣٠٢/ أ)، التبيين (٢/ ١١٥٣/ ) و ما بعدها، الوافى لوحة (١٨٨/ أ ـ ب)، المنار مع كشف الأسرار (٢/ ٣٩٣ ـ ٥٦١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٣٩٨)، التوضيح مع التولويح (٢/ ٧٨٤) و ما بعدها، التحرير مع التيسير (٣٠٣/ ، ٣٠٤)، المرآة على المرقاة (٢/ ٤٥٩).

و أما الإكراه فنوعان: كامل: يفسد الاختيار و يوجب الإلجاء، و قاصر: يعدم الرضا و لا يوجب الإلجاء، و الإكراه بجملته لا ينافى الأهلية و لا يوجب وضع الخطاب بحال، لأن المكره مبتلى، و الابتلاء يحقق الخطاب، ألا ترى أنه متردد بين فرض و حظر و إباحة و رخصة، و يأثم فيه مرة و يؤجر أخرى و لا رخصة فى القتل و الجرح و الزنا بعذر الكره أصلا، و لا حظر مع الكامل منه فى الميتة و الخمر و الخنزير، و رخص فى إجراء كلمة الكفر، و إفساد الصلاة، و الصيام، و إتلاف مال الغير و الجناية على الإحرام، و تمكين المرأة من الزنا فى الإكراه الكامل، و انما فارق فعلها فعله فى الرخصة، لأن نسبة الولد لا ينقطع عنها، فلم يكن فى معنى القتل بخلاف الرجل و لهذا أوجب الإكراه القاصر شبهة فى درء الحد عنها دون الرجل.

فثبت بهذه الجملة أن الإكراه لا يصلح لإبطال حكم شيء من الأقوال و الأفعال جملة الا بدليل غيره على مثال فعل الطائع، و انما يظهر أثر الكره إذا تكامل في تبديل النسبة و أثره إذا قصر في تفويت الرضا، فيفسد بالإكراه ما يحتمل الفسخ، و يتوقف على الرضاء مثل البيع و الإجارة، و لا تصح الأقارير كلها، لأن صحتها تعتمد قيام الخبر به و قد قامت دلالة عدمه. و إذا اتصل الإكراه بقبول المال في الخلع فان الطلاق يقع، و المال لا يجب، لأن الإكراه يعدم الرضا بالسبب و الحكم جميعا، و المال ينعدم عند عدم الرضا، فكأن المال لم يوجد فوقع الطلاق بغير مال كطلاق الصغيرة على مال بخلاف الهزل، لأنه يمنع الرضاء بالحكم دون السبب فكان كشرط الخيار على مامر.

و إذا اتصل الإكراه الكامل بما يصلح أن يكون الفاعل فيه ألة لغيره مثل اتلاف النفس و المال ينسب الفعل إلى المكره و لزمه حكمه، لأن الإكراه الكامل يفسد الاختيار.

و الفاسد في معارضة الصحيح كالعدم، فصار المكره بمنزلة عديم الاختيار ألة للمكره، فيما يحتمل ذلك، أما فيما لا يحتمله فلا يستقيم نسبته إلى المكره، فلا تقع المعارضة في استحقاق الحكم، فبقى منسوبا إلى الاختيار الفاسد. و ذلك مثل

الأكل و الوطء و الأقوال كلها. فانه لا يتصور أن يأكل الإنسان بفم غيره، أو يتكلم بلسان غيره. و كذلك إذا كان نفس الفعل مما يتصور أن يكون الفاعل فيه ألة لغيره إلا أن المحل غير الذى يلاقيه الإتلاف صورة، و كان ذلك يتبدل بأن يجعل ألة مثل إكراه المحرم على قتل الصيد، ان ذلك يقتصر على الفاعل، لأن المكره انما حمله على أن يجنى على احرام نفسه، و هو في ذلك لا يصلح ألة لغيره و لو جعل ألة لغيره يصير محل الجناية إحرام المكره و فيه خلاف المكره و بطلان الإكراه و عود الأمر إلى المحل الأول. و لهذا قلنا: إن المكره على القتل يأثم، لأنه من حيث أنه يوجب المأثم جناية على دين القاتل، و هو لا يصلح من ذلك ألة لغيره و لو جعل ألة لغيره لتبدل محل الجناية.

و كذلك قلنا فى المكره على البيع و التسليم أن تسليمه يقتصر عليه، لأن التسليم تصرف فى بيع نفسه بالإتمام، و هو فى ذلك لا يصلح ألة لغيره، و لو جعل المكره ألة لتبدل المحل و لتبدل ذات الفعل، لأنه حينئذ يصير غصبا محضا و قد نسبناه إلى المكره من حيث هو غصب، و إذا ثبت أنه أمر حكمى صرنا إليه استقام ذلك فيما يعقل و لا يحس.

فقلنا: إن المكره على الإعتاق بما فيه الجاء هو المتكلم، و معنى الإتلاف منه منقول إلى الذي أكرهه، لأنه منفصل عنه في الجملة، محتمل للنقل بأصله، و هذا عندنا.

و قال الشافعي رحمه الله: تصرفات المكره قولا يكون لغوا إذا كان الإكراه بغير حق، لأن صحة القول بالقصد و الاختيار ليكون ترجمة عما في الضمير، فيبطل عند عدمه.

و الإكراه بالحبس مثل الإكراه بالقتل عنده.

و إذا وقع الإكراه على الفعل فإذا تم الإكراه بطل حكم الفعل عن الفاعل. و تمامه بأن يجعل عذرا يبيح له الفعل فان أمكن أن ينسب إلى المكره نسب إليه و الا فيبطل أصلا.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و قد ذكرنا نحن أن الإكراه لا يعدم الاختيار لكنه ينتفى فيه الرضاء و يفسد به الاختيار إلى أخر ما قررنا.

قوله (و الابتلاء يحقق الخطاب) (۱) لأنه داخل تحت قوله تعالى: "و ما (۱) كان لمؤمن أن يقتل مؤمنا إلا خطأ "(۳) و قوله تعالى: "الا من أكره و قلبه مطمئن بالإيمان"، (۱) و قوله تعالى: "و قد فصل لكم ما حرم عليكم. "(۱)

قوله (ألا ترى أنه متردد (۱) بين فرض) إذا أكره على أكل الميتة بالقتل (۱) بالقتل المترض على القتل بالقتل (۱) (و حظر) بأن أكره على القتل بالقتل (و إباحة) بأن أكره على شرب الخمر (۱) (و رخصة) بأن أكره على إجراء كلمة

<sup>(</sup>۱) لأنه Y يثبت بدونه. كذا في التحقيق، لوحة ( $Y \cdot Y \cdot T$ أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (الواو) ساقطة من ب، د.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة النساء (۹۲).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة النحل (١٠٦).

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام (١١٩).

<sup>(</sup>۱) هذا استدلال على أن الإكراه لا ينافى الأهلية، و لا يوجب وضع الخطاب لأن فعله لما كان مترددا بين هذه الأشياء، أعنى الفرض و الحظر و غير ذلك علمنا أن الخطاب غير موضوع عنه حالة الإكراه، و هو لا ينافى الأهلية كما فى فعل الطائع، فان فعله متردد أيضا بين هذه الأشياء. التبيين (١١٥٩/١)، التحقيق، اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>v) حتى لو صبر و لم يأكل حتى قتل يعاقب عليه لثبوت الإباحة فى حقه بالاستثناء المذكور فى قوله تعالى: "الا ما اضطررتم إليه." سورةالأنعام (١١٩). و من أكره على مباح يفترض عليه فعله فكذا هذا. كذا فى التحقيق، اللوحة نفسها، كشف الأسرار على البزدوى (٣٨٣/٤).

<sup>(^)</sup> فانه محظور لا يباح أصلا بوجه من الوجوه سواء كان الإكراه ملجئا أو غير ملجئ لقوله تعالى: "ما كان لمؤمن أن يقتل مؤمنا إلا خطأ." النساء (٩٢). كذا في التبيين (٢/ ١٩٦٠).

<sup>(</sup>۱) كذا فى التبيين، ثم قال فيه: فانه يباح له التناول على معنى أنه لا يثاب و لا يعاقب بالتناول، و قولنا فيما سبق بأنه فرض على معنى ان تركه أثم.

الكفر. (١)

(و يأثم فيه مرة) إذا أكره على القتل فقتل يأثم.

(و يؤجر أخرى) إذا أكره على شرب الخمر فشرب يؤجر. (<sup>٢)</sup>

و كذا (إذا) (٣) لم يقدم على كلمة الكفر حتى قتل يؤجر، ولهذا صبر خبيب (٤) رضى الله عنه حتى صلب، فسماه النبى صلى الله عليه و سلم "سيد الشهداء." (٥)

هذا و قد مثل عامة الشروح للإباحة بإكراه الصائم على إفساد الصوم و قالوا: فانه يبيح له الفطر.

ثم قال بعض الشارحين بعد ذلك: لا حاجة إلى ذكر الإباحة لدخولها في الفرض، أو الرخصة، إذ لو كان المراد بها إباحة الفعل مع الاثم في الصبر، فهي الفرض، و إن كان بدون الإثم في الصبر فهي الرخصة فإفطار الصائم المكره إن كان مسافرا ففرض، و إن كان مقيما فرخصة و لم يوجد ما يساوى الإقدام و الامتناع فيه في الإثم و الثواب حتى يكون مباحاً. أنظر التبيين (11.7.7)، التحقيق لوحة (11.7.7)، نور الأنوار على المنار (11.7.7)، كشف الأسرار على البزدوى (11.7.7)، الرهاوى و عزى زادة (11.7.7)، التوضيح مع التلويح (11.7.7)، الوافي لوحة عزى زادة (11.7.7)، التوضيح مع التلويح (11.7.7)، الوافى لوحة (11.7.7).

(۱) و الها قلنا أنه رخصة لأنه ليس بمباح، لأن حرمة الكفر لا تنكشف أبدا لكن إذا المتنع و قتل يكون مأجورا لأخذه بما هو العزيمة. التبيين (٢/ ١٦٦١).

(۲) فإن الإقدام لما صار فرضا يستحق به الأجر كما في سائر الفروض. كذا في كشف الأسرار على البزدوي (٣٨٤/٤)، التبيين (٢/٦٢/٢).

" ساقطة من الأصل، ب.

<sup>1)</sup> في جـ: حبيب \_ بالحاء المهملة \_ .

(°) خبيب بن عدى الأنصارى، من بين جحجبى بن عوف بن كلفة بن عوف بن عمرو بن عوف الأنصارى، شهد بدرا، و أسروا يوم الرجيع فى السرية التى خرج فيها مرثد بن أبى مرثد، و عاصم بن ثابت أبى الأقلح، و خالد ابن البكير فى سبعة نفر و قـتلوا، و ذلك سنة ثلاث، و أسر خبيب و زيد أبى الدثنة، و انطلق المشركون بهما إلى مكة فباعوهما، فاشترى خبيبا بنو الحارث بن عامر بن

قسم التحقيق \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

(و الزنا) أراد به زنا الرجل بالمرأة.

و قوله (أصلا) أراد به نفى نوعى الإكراه باعتبار (١) خوف التلف و نفس

نوفل، و كان خبيب قد قتل الحارث بن عامر يوم بدر فمكث عندهم آسيرا حتى إذا أجمعوا قتله استعار موسى من بعض بنات الحارث ليستحد بها فأعارته، قالت: فغفلت عن صبى لى فدرج إليه حتى أتاه فوضعه على فخذه، فلما رأيته فزعت فزعة عرف ذاك منى و فى يده المرسى، فقال: أتخشين أن أقتله؟ ما كنت الأفعل ذلك إن شاء الله، و كانت تقول: ما رأيت أسيرا قط خيرا من خبيب، لقد رأيته يأكل من قطف عنب و ما بحكة يومئذ ثمرة، و انه لموثق فى الحديد، و ما كان الا رزق رزقه الله، فخرجوا به من الحرم ليقتلوه، فقال: دعونى أصلى ركعتين، ثم انصرف إليهم فقال: لولا أن تروا أن ما بى جزع من الموت لزدت، فكان أول من سن الركعتين عند القتل هو، ثم قال: اللهم احصهم عددا، ثم قال:

على أى شق كان لله مصرعى يبارك على أوصال شلوممزع و لست أبالى حين أقتل مسلما و ذلك فى ذات الاله و ان يشأ ثم قام إليه عقبة بن حارث فقتله.

رواه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه.

و قال فى الاستيعاب: و صلب بالتنعيم، و كان الذى تولى صلبه عقبة بن الحارث، و أبو هبيرة العبدري.

و روى ابن أبى شبة من طريق جعفر بن عمرو بن أمية عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم أرسل المقداد و الزبير فى إنزال خبيب، قال: فجئت إلى خشبة خبيب فحللته فوقع إلى الأرض و انتبذت غير بعيد ثم التفت فلم أره كأنما ابتلعته الأرض.

و ذكر القيروانى فى حلى العلى أن خبيبا لما قتل جعلوا وجهه إلى غير القبلة فوجدوه مسقبل القبلة، فأداروه مرارا ثم عجزوا فتركوه.

أنظر: صحيح البخارى، كتاب المغازى، باب غزوة الرجيع، و رعل و ذكوان (٤١٨/١)، الإصابة (٤١٨/١)، الإصابة (٤١٨/١)، الاستيعاب (٢/ ٤٤٠، ٤٤١).

هذا و قد ذكر الشارح هذا المثال في شرحه على المنار (٢/٥٨٤)، و عبد العزيز البخاري في كشف الأسرار على البزدوي (٣٩٩/٤).

(۱) في ج: باعترا**ن**.

غيره كنفسه. و هذا لأن قتل المسلم لا يحل لضرورة ما، فكذا بهذه الضرورة، و كذلك يد غيره. (١١)

و في الزنا فساد الفراش (٢) و ضياع النسل، (٣) و ذلك مثل القتل. (٤)

(و لا حظر مع الكامل منه في) كـذا، (٥) للاسـتـثناء، (٦) وقـد مـربيـانه بتقصر. (٧)

(و رخص في) كذا ، (٨) و انما قال هكذا لأن الإباحة منتفية في هذه المواضع و

(۱) يعنى سواء كان الإكراه ملجئا أو لم يكن لا يثبت الترخص فى هذه الأشياء \_ أى القـتل و الجـرح و الزنا، راجع المتن (ص ٨٥٩) \_ بالإكـراه لأن دليل ثبـوت الرخصة خوف التلف، فانه إذا خاف من تلف النفس أو العضو جاز له الترخص بالمحرم صيانة للنفس أو العضو عن التلف و المكره و المكره عليه و هو المقصود بالقتل فى استحقاق الصيانة عند خوف التلف سواء فلا يكون للمكره أن يتلف نفس غيره و إن كان عبده لصيانة نفسه، فصار الإكراه فى حكم العدم فى حق إباحة قتل المقصود بالقتل و الترخص به لتعارض الحرمتين (...).

و كذا الجرح، حتى لو قيل له: لتقطعن يد فلان أو لنقتلنك، لا يحل له ذلك و لو فعل كان آثما، لأن لطرف المؤمن من الحرمة ما لنفسه بالنسبة إلى غيره. التحقيق، لوحة (٣٠٣/ب، ٢٠/٤أ).

<sup>(</sup>٢) ان كانت المرأة منكوحة الغير. المرجع السباق.

<sup>(</sup>٣) ان لم تكن المرأة منكوحة الغير. المرجع السابق.

<sup>(1)</sup> لأن نسب الولد لما انقطع عن الزانى لا يمكن إيجاب النفقة عليه، ولم تكن للمرأة قوة الإنفاق على الولد لعجزها عن الكسب فيهلك الولد ضرورة ، فكان الزنا بمنزلة القتل، فلا يثبت الترخص فيه بالإكراه للتعارض أيضا. المرجع السابة.

<sup>(°°</sup> أي في الميتة و الخمر و الخنزير. راجع المتن (ص ٨٥٩).

<sup>(</sup>۱) فى قوله تعالى: "و قد فصل لكم ما حرم عليكم الا ما اضطررتم إليه." سورة الأنعام (١١٩). استثنى حالة الضرورة، و الاستثناء من الحظر إباحة، فبقيت هذه الأشياء حالة الضرورة على الإباحة المطلقة. المرجم السابق.

<sup>(</sup>v) أنظر (ص ٨٦١) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٨) أى في إجراء كلمة الكفر .... الخ. راجع المتن (ص ٥٩٨).

قسم ا*لتحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

انما كان له رخصة الفعل، و الرخصة ما استبيح بعذر (١) مع قيام المحرم و الحرمة، (٢) و لا رخصة في الميتة و أمثالها حقيقة لانعدام الحرمة. (٣)

قوله (دون الرجل) و ذلك لأن الكامل هناك لا يوجب الرخصة فلا يصير القاصر شبهة. أما الكامل<sup>(٤)</sup> هنا يوجب الرخصة/فالقاصر يصير شبهة<sup>(٥)</sup> (١٧٤/ب) (على مثال فعل الطائع) فانه يكون معتبرا الا إذا وجد المغير. (٦)

(و اغما يظهر أثر الكره) إلى آخره.... أى هو (٧) مؤثر فى هذين (٨) لا فى إهدار القول و الفعل. (٩)

<sup>(</sup>۱) في جه: استبدلت (بعذر) بدابقدر).

<sup>(</sup>۲) أنظر في معين الرخصة: كشف الأسرار على البزدوى (۲۹۸/۲)، أصول السرخسى (۱۱۷/۱)، المستصفى (۹۸/۱)، شرح العضد على ابن الحاجب السرخسى (۷/۲)، الموافقات (۲۰۵/۱)، شرح تنقيح الفصول (ص ۸۵)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (۱۱۰/۱)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ۱۱۵) التحرير مع التيسير (۲۲۸/۲)، شرح الكوكب المنير (۷/۲۸)، التوضيح مع التلويح مع التلويح (۲۵۷/۲)، المنار مع فتح الغفار (۲۸/۲).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> أنظر (ص ۸۵۹) من هذا الكتاب.

<sup>&</sup>quot; في ج: الكل.

<sup>(°)</sup> يعنى لما كان للمرأة رخصة في الإكراه الكامل دون الرجل، صار الإكراه القاصر شبهة دارثة للحد عن المرأة دون الرجل. كذا قال في التبيين (٢/ ١٩٦٥)، و انظر أصول البزدوي مع كشف الأسرار (٤/٠٠٤)، التحقيق، لوحة (٣٠٥)أ ـ ب).

<sup>(</sup>۱) أى لكن يتغير الحكم بدليل غيره بعدما صح الفعل فى نفسه كما يتغير فعل الطائع بدليل يلتحق به يوجب تغيير موجبه. التحقيق، لوحة (٣٠٥/ب)، التبيين (٢/ ١٦٦٣).

<sup>(</sup>۲) (هو) ساقطة من ج.

<sup>(&</sup>lt;sup>^)</sup> أى إذا تكامل فى تبديل النسبة، و إذا قصر فى تفويت الرضا. أنظر المتن (ص ٨٥٩).

<sup>(</sup>۱) بيانه: أن الإكراه لا أثر له أصلا في إهدار القول و الفعل، و الها أثره في تبديل النسبة إذا كان الإكراه عليه ملجئا، و في تفويت الرضا إذا كان الإكراه غير ملجئ. و نعنى بتبديل النسبة أن يضاف الفعل الصادر من المكره الفاعل إلى المكره الحامل. التبيين (١٩٦٧/٢)، التحقيق، لوحة (٣٠٥/ب، ٣٠٦/أ).

(بخلاف الهزل) (۱) أي على مذهب أبى حنيفة رحمه الله، (۲) فانه لا يقع الطلاق و لا يجب المال، بل يتوقف حتى تشاء المرأة.

و أما عندهما فالطلاق واقع و المال لازم.

قوله (آلة لغيره) لأنه يحتمل أن يأخذه فيضرب به نفسا أو مالا فيتلفه.

قوله (و لزمه حكمه) حتى وجب القصاص على المكره<sup>(٣)</sup> ان كان القتل عمدا عند أبى حنيفة و محمد رحمهما الله. (١)

وكذلك لو أكره على اتلاف مال مسلم فأتلفه لصاحب المال

<sup>(</sup>۱) فى الخلع، هذا لبيان الفرق بين الإكراه على قبول المال فى الخلع و بين الهزل فى الخلع و بين الهزل فى الخلع على المذهبين، أعنى مذهب أبى حنيفة رضى الله عنه و مذهب أبى يوسف و محمد رضى الله عنهما.

أما بيانه على مذهب أبى حنيفة رحمه الله فأقول: إن فى صورة الإكراه يقع الطلاق فى الحال و الطلاق فى الحال و لا يجب المال، و فى صورة الهزل لا يقع الطلاق فى الحال و لا يجب المال إلا إذا شاءت المرأة، فحينئذ يقع الطلاق و يجب المال (.....).

و أما بيانه على مذهبهما فأقول: إن في صورة الإكراه يقع الطلاق في الحال و لا يجب المال، و في صورة الهزل يقع الطلاق في الحال و يجب المال. اهد كذا في التبيين (٢/ ١١٧٠)، التحقيق، لوحة (٣٠٦/ب، ٣٠٧أ)، كشف الأسرار على البزدوي (٤/ ٣٨٩)، التحرير مع التيسير (٢/ ٣١٠)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٧٩٣)، التوضيح مع التلويح (٢/ ٧٩٣)،

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: رضي الله عند.

<sup>(</sup>r) بكسر الراء، أي الحامل.

<sup>(</sup>ن) و عند زفر رحمه الله: يجب القصاص على الفاعل، لا الحامل، و عند أبى يوسف رحمه الله: لا يجب القصاص عليهما، بل تجب الدية على المكره الحامل في ماله في ثلاث سنين.

هذا وقد ذكر فخر الإسلام الإجماع على وجوب القود في هذه المسألة و ما ذكرناه من الاختلاف مذكور في المبسوط و الأسرار. كذا في كشف الأسرار (٣٩١، ٣٩١)، التبيين (٣٩٢/١)، التحقيق، لوحة (٣٠٧/أ، ب)، الوافي لوحة (٩٨٧/٧)، كشف الأسرار على المنار (٩٨٧/٢).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

أن<sup>(١)</sup> يضمن المكره.

(الا أن (٢) المحل) أى محل الإكراه، (٣) لأنه (٤) يصير محل الجناية (١) إحرام المكره حينئذ.

قوله (ليتبدل المحل) أى محل الإكراه، (٦١) لأنه أكره بالتصرف في المبيع و لو جعل آلة لا يبقى فعله فعلا بل يكون فعلا في المغصوب. (٧)

قوله (هو المتكلم) حتى يكون الولاء له، (^) و لو صار نفس العتق منقولا إلى المكره لم ينفذ لأنه ليس بمالك، كذا ذكره في المختلفات (^) و انما لم ينقل التكلم لأنه محسوس، وقد ذكر أن النقل انما يكون في المعقول لا في المحسوس، لكن معنى (' ' ) الاتلاف منقول، لأنه معقول. (' ' )

(لأنه منفصل عنه) (۱۲) أى الإتلاف يتصور بدون الإعتاق فيكون منفصلا عنه ضرورة.

<sup>(</sup>۱۱ في جه: أستبدلت (ان) بـ(انه).

<sup>(</sup>ان) ساقطة من د. (ان

<sup>(</sup>T) في التبيين: محل الجناية، و في التحقيق: محل الإكراه، أو محل الجناية. أنظر التبيين (٢/ ١٧٦/)، التحقيق، لوحة (٣٠٨/ب).

<sup>(</sup>۱) في ج: أستبدلت (لأنه) بـ(لا).

<sup>(</sup>معلا لجناية) بالأصل، ج: أستبدلت (معل الجناية) بـ (معلا لجناية).

<sup>(</sup>١) و هو المبيع لا المغصوب. كذا في التبيين (٢/ ١١٨١).

أنظر: كــشف الأســرار على المنار (۲/ ۸۸۱)، الوافى لوحمة (۱۹۱/ب)،
 التحقيق، لوحة (۳۱۰/أ)، التبيين، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٨) أي للفاعل دون الحامل. كذا في التبيين (١١٨٣/٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سبق ذكره في قسم الدراسة. أنظر (ص ٦٨).

<sup>(</sup>۱۰) في د: بمعنى ـ بزيادة الباء في أولها ـ .

۱۱۱ أنظر: التحقيق لوحة (۳۱۰/أ، ب)، التبيين (۱۱۸۳/۲، ۱۱۸٤)، الوافى لوحة (۱۹۲/أ، ب)، كشف الأسرار على المنار ۲/۸۹۱)، أصول البزدوي مع

كشف الأسرار (٤/ ٣٩٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> (عنه) ساقطة من ج، د.

٨٦٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

(بالقتل عنده)، (١١) لأنه يعدم الرضاء كالإكراه الكامل. (٢)

قوله (أو يفسد به الاختيار) فساد الاختيار اغا يكون في الإكراه الكامل، (٣) أما في القاصر لا يفسد الاختيار.

أما انتفاء الرضاء شامل للنوعين الكامل و القاصر، و الله أعلم. <sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>۱) أى الإكراه بالحبس مثل الإكراه بالقتل عند الشافعى رحمه الله راجع المتن (ص ٨٦٠).

<sup>&#</sup>x27;' لم أقف على هذه المسألة في كتب الشافعية بهذه الصراحة، الا ما ذكره صاحب كشف الأسرار على البزدوي نقلا من التهذيب.

هذا و إن كان المراد من هذه المسألة هو الإشارة إلى أنه لا تفاوت بين الإكراه الملجئ و غير الملجئ عند الشافعية كما صرح به صاحب التبيين و ذلك ليس بوجيه، لأنهم يصرحون في كتبهم بهذا الفرق.

أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٣٨٤/٤)، التبيين (٢٠٧/٢)، التحرير مع التقرير و التحبير (٢٠٧/٢)، شرح الكوكب المنير (٨/١٥)، الابهاج على المنهاج (١٦٢/١)، شرح الاسنوى على المنهاج مع مسلم الوصول (١/٢١).

<sup>(</sup>الكامل) ساقطة من د. (الكامل)

<sup>(</sup>د الله أعلم) ساقطة من ج. (و الله أعلم)

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

## و الذى يقع به ختم الكتاب باب

## حروف المعانى

فشطر من مسائل الفقه مبنى عليها و أكثرها وقوعا حروف العطف. و الأصل فيه الواو.

و هى لمطلق الجمع عندنا من غير تعرض لمقارنة و لا ترتيب و عليه عامة أئمة اللغة و أئمة الفتوى. و انما ثبت الترتيب فى قوله: "ان نكحتها فهى طالق و طالق و طالق" حتى لا يقع به إلا واحدة فى قول أبى حنيفة رحمه الله خلافا لصاحبيه ضرورة أن الثانية تعلقت بالشرط بواسطة الأولى، لا بمقتضى الواو.

و فى قول المولى: أعتقت هذه و هذه، و قد زوجهما الفضولى من رجل انما بطل نكاح الثانية، لأن صدر الكلام لا يتوقف على أخره إذا لم يكن فى أخره ما يغير أوله، و عتق الأولى يبطل محلية الوقف فى حق الثانية، فبطل الثانى قبل التكلم بعتقها بخلاف ما إذا زوجه الفضولى أختين فى عقدتين فقا لمولى: أجزت هذه و هذه حيث بطلا جميعا لأن صدر الكلام وضع لجواز النكاح و ان اتصل به أخره سلب عنه جواز فصار أخره فى حق أوله بمنزلة الشرط و الاستثناء.

و قد تدخل الواو على جملة كاملة بخبرها، فلا تجب المشاركة في الخبر و ذلك مثل قوله: هذه طالق ثلاثا و هذه طالق، ان الثانية تطلق واحدة لأن الشركة في الخبر كانت واجبة لافتقار الكلام الثاني إذا كان ناقصا، فإذا كان كاملا فقد ذهب دليل الشركة، و لهذا قلنا: إن الجملة الناقصة تشارك الأولى فيما تم به الأولى بعينه حتى قلنا في قوله ان دخلت الدار فأنت طالق و طالق. ان الثاني يتعلق بذلك الشرط بعينه، و لا يقتضى الاستبداد به، كأنه أعاده، و انما يصار إليه في قوله: جاءني زيد و عمرو ضرورة أن المشاركة في مجئ واحد لا يتصور.

و قد تستعار الواو للحال بمعنى الجمع، لأن الحال تجامع ذا الحال. قال الله تعالى: "حتى إذا جاءوها و فتحت أبوابها" أي وأبوابها مفتوحة. و قالوا في قول الرجل

۸۷۰ سرح للنتخب

لعبده: أد إلى ألفا و أنت حر، و للحربي: "انزل و أنت أمن" أن الواو للحال حتى لا يعتق العبد إلا بالأداء، و لا يأمن الحربي ما لم ينزل.

## باب حروف المعانى<sup>(١)</sup>

و انما سمى حروف المعانى لأنها توصل معانى الأفعال إلى الأسماء. ألا ترى أنك تقول: "خرجت من البصرة إلى الكوفة". فلولا كلمة "من" و "إلى" لما عرف ابتداء خروجكوانتهاؤه. وبهذا (٢٠/ أمتاز (عن) (٣) حروف ( ١٧٥ / أ) التهجى (٤). (١)

قوله (و الأصل فيه الواو) لأنها لمطلق العطف و سائرها (۱) للعطف المقيد كالقران و التراخى و التعقيب. و المطلق أصل بالنسبة إلى المقيد لأنه لا يحتاج إلى

<sup>(</sup>۱) الما أخر المصنف رحمه الله هذا الباب إلى آخر الكتاب لأنه من قسم النحو، لا من الفقية الصرف، الا أنه لما تعلق به بعض أحكام الشرع أورده في هذا الكتاب تتميما للفائدة، و إليه أشار في اعتذاره بقوله: "فشطر من مسائل الفقه مبنى عليها."

انظر: التحقيق، لوحة (٣١١/ب).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> في جه: لهذا.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>۱) في ج: التهجي.

<sup>(°)</sup> التهجى: التعدد من "هجا الحروف". المرجع السابق، كشف الأسرار على المنار (١/ ٢٧٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أي سائر الحروف.

المقيد، (١) و المقيد محتاج (٢) إليه. فإذا (٣) وجد المقيد وجد المطلق في ضمنه لا محالة لأن الجمع بصفة القران جمع و بصفة الترتيب كذلك (٤) و بصفة التعقيب أيضا دون عكسه (٥) (١) (٦)

(كالقران و الترخي و التعقيب، و المطلق أصل بالنسبة إلى المقيد لأنه لا يحتاج الى المقيد) ساقطة من د.

<sup>(۲)</sup> فی جه، د: یحتاج.

في جه: فاما اذا.

(و بصفة الترتيب كذلك) ساقطة من ب.

من قوله (فاذا وجد) الى قوله (دون عكسه) ساقطة من د.

(و المقيد يحتاج إليه) زيادة من ج.

أنظر تفصيل الكلام على معانى "الواو"، الجني الداني في حروف المعاني للحسن بن قاسم المرادي، تحقيق الدكتور فخر الدين قباوة و الأستاذ محمد نديم فاضل، طبع المكتبة العربية بحلب ١٩٧٣م (ص ١٥٧) و ما بعدها، مغى اللبيب عن كتاب الأعاريب لجمال الدين بن هشام الأنصاري، تحقيق الدكتور مازن المبارك، والأستاذ محمد على حمد الله، طبع دار الفكر بدمشق

(١/ ٣٩١) و ما بعدها رصف المباني في شرح حروف المعاني، لأحمد بن عبد النور المالقي تحقيق أحمد محمد الخراط، طبع مجمع اللغة العربية بدمشق،

١٩٧٥م، (ص ٤١٠) و ما بعدها، شرح تنقيح الفصول (ص ٩٩)و ما بعدها، أصول البزدوي مع كشف الأسرار (١٠٩/٤) و ما بعدها، المعتمد (٣٨/١) و

ما بعدها مسلم الثبوت (١/ ٢٢٩)، المسودة (ص ٣٥٥)، المنار مع كشف الأسرار (١/ ٢٧٩) و ما بعدها، شرح الكوكب المنير ( ٢٢٩/١)، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد (١٨٩/١) و ما بعدها، جمع الجوامع مع حاشية

البناني (١/ ٣٦٥)، الاحكام للآمدي ( ٨٨/١)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٣٠) وما بعدها، التحقيق، لوحة (٣١٢/أ)، التبيين (٢/١٨٩) و

ما بعدها الوافي لوحة (١٩٣/ب)، التمهيد في أصول الفقه (١٩٩/١)، التوضيح مع التلويح (١٨٨/١) و ما بعدها، التحرير مع التيسير (٦٤/٢)، الإبهاج على المنهاج (٣٣٨/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٤٠٧) أصول

السرخسي (١/ ٢٠٠)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٣/٢).

۸۷۲\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

قوله (لمقارنة و لا ترتيب) و قال بعضهم: إنها للترتيب عند أبى حنيفة رحمه الله. (۱) و عندهما (۲): للمقارنة. دل عليه قوله: (و الها يثبت الترتيب فى كذا) فان فى هذه المسألة كأنه جعلها للترتيب و هما للقران، فقال: و الها يثبت الترتيب فى تلك المسألة لا باعتبار أن الواوية تنضيم، بل باعتبار معنى آخر، و هو أن الطلاقات إذا ذكرت متعاقبة ما موجبه؟ (۲)

قال أبو حنيفة رحمه الله<sup>(١)</sup>: موجب هذا الكلام الافتراق<sup>(۱)</sup> في الوقوع بدون النظر إلى الواو، لأن الأول اتصل بالشرط بلا واسطة، و الثاني بواسطة (١) فسلا

و لو لم يكن للمقارنة عندهما لما وقع الثلاث فى هذه المسألة، بل يقع الأول و يلغو ما بعده لعدم المحل كما لو قال غير المدخول بها: "أنت طالق و طالق و طالة.."

أنظر: التبيين (١١٩٩/٢)، التحقيق، لوحة (٣١٣/أ)، التوضيح مع التلويح (١٩٠/١)، التحرير مع التيسير (٦٤/٢)، نور الأنوار على المنار (٢٨٣/٢)، أصول السرخسي (٢٠٢/١).

<sup>(</sup>۱) في ب، ج، د: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۲) أي عند أبي يوسف و محمد رحمهما الله.

الله و قد صور صاحب التبيين هذا الإشكال بعبارة أوضح من ذلك حيث قال: يرد على ما قلتم أن الواو لمطلق الجمع قول أبى حنيفة رحمه الله فى قول الرجل للأجنبية \_: "ان نكحتها فهى طالق و طالق و طالق" حيث قال بوقوع الواحدة إذا وجد الشرط، فلو كان الواو لمطلق الجمع لا للترتيب لكان ينبغى أن تقع الثلاث.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> في ب، ج، د: رضى الله عنه.

<sup>(°)</sup> أى انفصال الثانية عن الأولى و الثالثة عنهما فى التعلق بالشرط و التعاقب فى الوقوع، لا الاجتماع، كما لو قال: "إن دخلت الدار فأنت طالق ثم طالق." أو قال: "و طالق بعده و طالق بعده" لأن قوله: "ان دخلت الدار فأنت طالق" جملة تامة مستغنية عما بعدها فلم تتوقف عليه. كذا فى كشف الأسرار على البزدوى (٢/١٤/٢).

<sup>(</sup>۱۱ و الثالث بواسطتين. كذا في المرجع السابق (۱۱۵/۲)، و في كشف الأسرار على المنار (۲۸۳/۲).

يعتبر هذا الافتراق الثابت بنفس الكلام بدون الواو أو<sup>(۱)</sup> بالواو لأنها لمطلق العطف و لم يتعرض للقران.

بيانه: أن الطلقتان وقعتا متعاقبة (٢) حسا، و الها يقع بصفة القران إذا دل عليه الدليل، و الواو لا يدل (عليه)، (٢) فنزلتا كما تعلقتا على الترتيب. (٤)

و عندهما (٥): موجب الكلام (٦) الاجتماع، لأن الثانية جملة ناقصة فشاركت الأولى، و إذا شاركت الأولى و هى تعلقت بلا واسطة، فكذا الثانية، و هذا لأن باعتبار العطف يصير الخبر المذكور فى الجملة الأولى كالمعاد فى الثانية فيتعلق كل تطليقة بالدخول بلا واسطة، و عند الدخول ينزلن جملة كما إذا علق كل تطليقة بشرط و تخللت بينهما أزمنة كثيرة، فإن الترتيب لا يجب به، و إذا كان موجبه

<sup>(</sup>۱) (أو) ساقطة من د.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: معاقبة.

<sup>(</sup>r) ساقطة من الأصل، ب، د.

<sup>(1)</sup> يعنى الها يثبت الترتيب فيه لا بمقتضى الواو، بل باعتبار أن الجزاء متعلق بالشرط مرتبا الأول بلا واسطة، و الثانى بواسطة واحدة و الثالث بواسطتين، ثم لما ثبت الترتيب حال التكلم نزل عند وجود الشرط كذلك، لأن الجزاء ينزل على الوجه الذي تعلق كالجواهر إذا نظمت في سلك و عقد رأسه، تنزل عند الانحلال على الترتيب الذي نظمت به. أنظر: التبيين (١١٩٩/١، ١٢٠٠)، كشف الأسرار على البزدوى (١/١٥٠).

هذا و قد ذكر القاضى أبو زيد الدبوسى فى الأسرار أن هذه المسألة مشكلة، أنظر تفصيل الكلام فيها فى كشف الأسرار على البزدوى، الصفحة نفسها، و التحقيق، لوحة (٣١٣/ب).

الله أي عند أبي يوسف و محمد رحمهمالله.

<sup>(</sup>١) و هو قوله: إن نكحتها فهي طالق و طالق و طالق. راجع نص المتن (ص ٨٦٩).

الاجتماع بدون الواو لم يتغير بالواو، لأنها لمطلق العطف. (١)

قــوله (و فى قــوله: اعــتــقت هذه و هذه) هذا إشكال ثان يرد على دعــواه الأولى، و ذلك لأنه إذا أعتقهما (٢) معا لا يبطل نكاح واحدة (٣) منهما (٤) و لو أعتـقهما بكلمـتين منفصلتين (٥)/يبطل نكاح الثانية، و فى مسألتنا يبطل (٧٥٥/ب) نكاح الثانية أيضا، فعلم أنها للترتيب. (٢)

قوله (ما يغير أوله) ولم يوجد المغير هنا فلا يتوقف، وإذا لم يتوقف على الآخر يعتق الأولى قبل التكلم بالثانية لصدور التصرف (٧) من الأهل مضافا إلى المحل، وإذا ثبت العتق في الأولى تبطل محلية الوقف في الثانية، (٨) لأن نكاح

<sup>(</sup>۱) أنظر تفصيل الكلام فيما ذهب إليه أبو يوسف و محمد رحمهما الله أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۱۳/۲، ۱۱۳)، التحقيق، لوحة (۳۱۳/۱أ، ب)، أصول السرخسى (۲/۲۰۱، ۲۰۲)، الترضيح مع التلويح (۱/۱۹۰، ۱۹۱)، التبيين (۲/۲۰۱، ۱۲۰۱)، المنار مع كشف الأسرار (۲۸۳/۲، ۲۸۵)، المآة على المرقاة (۲۸۳/۲).

<sup>(</sup>۲) صورة المسألة: أن رجلا لو زوج أمتين لرجل برضاهما من رجل في عقدة أو عقدتين بغير إذن مولاهما كان النكاح موقوفا على إجازته فان أعتقهما المولى بلفظ واحد بأن قال... الخ. التحقيق، لوحة (۳۱۳/ب).

<sup>(</sup>٣) في ب: واحد \_ بسقوط التاء المربوطة في آخرها \_.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> لأن الجمع لم يتحقق بين الحرة و الأمة في حال العقد و لا في حال الإجازة و لزم العقد. المرجع السابق.

ان بأن قال: أعتقت هذه، ثم قال بعد زمان للأخرى مثل ذلك. المرجع السابق.

<sup>(</sup>۲) إذ لو لم يوجب الواو الترتيب لما بطل نكاحها كما لو أعتقهما معا. المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في ج: استبدلت (التصرف) بـ(النص).

<sup>(^)</sup> و لا تبقى الثانية محلا للنكاح المرقوف، لأن الأمة لا تبقى محلا للنكاح فى مقابلة الحرة حال توقف نكاح الأمة، فأنه لو تزوج أمة نكاحا موقوفا ثم تزوج حرة بطل نكاح الأمة أصلا، و ذلك لأن حال توقف حال انضمام الأمة إلى الحرة، و النكاح الموقوف معتبر بابتداء النكاح لأنه غير لازم، فكان فى حق من يلزمه حكمه بمنزلة غير المنعقد و الأمة ليست بمحل لابتداء النكاح منضمة إلى الحرة،

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الحرة ينافى نكاح الأمة نفاذا و توقفا، و إذا بطل التوقف لم يصح التدارك من بعد. (١)

قوله (سلب عنه الجواز) (۲) بخلاف مسألة نكاح (۳) الأمتين، فانه لا يغير (٤) أول الكلام آخره، (۱) لأن عستق الثانية ان ضم (۱) إلى الأولى () (۷) لم يسلب الأولى عن الصحة.

قوله (بمنزلة الشرط و الاستثناء) كما إذا قال: "أنت طالق إن دخلت الدار"، "أنت طالق إن شاءالله" فانه يتوقف أول الكلام في هاتين الصورتين لتغيره بالآخر. (٨)

قوله (لأن الشركة في الخبر...) إلى آخره... الاشتراك في الخبر<sup>(۱)</sup> ليس من ضرورة العطف، بل باعتبار حاجة المعطوف. و قد ذهب دليل الحاجة لوجود الخبر. و لهذا قلنا: هذا بناء على ما ذكرنا أن الاشتراك ليس بأصل، (۱۱) و الها كان ضرورة الحاجة، فيتقدر بقدر الحاجة، و الحاجة تندفع بتعلق الطلاق بالشرط الأول بعينه،

فلهذا بطل نكاح الثانية بعد ما عتقت الأولى قبل الفراغ عن التكلم بعتقها. المرجع السابق لوحة (٣١٤/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أى باعتاقها لفوات المحل فى حق التوقف قبله. المرجع اسابق أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١١٧/٢)، التبيين (١٢٠٢، ١٢٠٣)، المنار مع كشف الأسرار (٢٨٥/٢)، أصول السرخسي (٢٠٤/١).

<sup>&</sup>lt;sup>۲)</sup> ني جـ: الجواد.

۱<sup>۲</sup> فی د: انکاح.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، ج، د: يتغير.

<sup>(</sup>۵) في ب، ج، د: بآخره.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ب، د: أستبدلت (ان ضم) بـ(انضم).

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (ثم) زیادة من ب.

<sup>(</sup>۱۱۷/۲). كذا في أصول البزدوي (۱۱۷/۲).

<sup>(</sup>۹) في ج: أستبدلت (الخبر) بـ(الجنس).

<sup>(</sup>۱۰) في ب، ج: بأصلي.

فلا يتعلق بشرط آخر على حدة. (١١)

قوله (و الها يصار إليه) أى إلى الاستبداد (۱) (۱) ضرورة. (ان المشاركة فى مجئ واحد) لا يمكن لاستحالة أن يجتمع الشخصان فى (٤) مجئ واحد، لأنه (٥) عرض غير باق (١) لا يقبل ذلك لذاته، (١) فلهذه الضرورة أفردنا الثانى بمثل الخبر الأول، و لم يدخلهما تحت الخبر الأول بعينه. و الدليل على أن الشرط الأول هو بعينه شرط الثانى أنه ينزل الجزاء الثانى بوجود الشرط الأول فيما إذا قال: إن دخلت الدار فأنت طالق و فلانة، فلو كانت الجملة/الثانية مفردة بالخبر لما طلقت فلانة بدخول الأولى الدار (١٧٦/أ) و كذا لو قال لغير المدخول بها: إن دخلت الدار فأنت طالق و طالق ان الثانى يتعلق بعين (٨) ذلك الشرط، و لا يقتضى الاستبداد به. (٩) (كأنه اعاده (١٠)) (١١) إذ (١١) لو كان الشرط كالمعاد في الجملة الاستبداد به.

<sup>(</sup>۱) أنظر: التبيين (٢/ ١٢٠٥)، أصول البزدوى (٤/ ١٢٠)، التحقيق، لوحة (٣٠٤)ب، التحقيق، لوحة (٣١٤)ب، و٣١٤)، أصول السرخسي (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>۲) **في ج**: الاستناد.

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> في قوله: جاءني زيد و عمر. راجع المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فی جه: أستبدلت (فی) بـ(علی).

<sup>(°)</sup> أى لأن المجئ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (غير باق) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) فلا جرم قدرنا لكل واحد مجيئا على حدة. كذا قال في التبيين (١٢٠٦/١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> في الأصل، ب: أستبدلت (بعين) بـ(يعني).

<sup>(</sup>۱) فلو لم يكن الثانى متعلقا بعين ذلك الشرط و اقتضى الاستبداد، أعنى الانفراد بشرط على حدة وقعت ثنتان بالاتفاق. التبيين (٢/٢٠٦)، التحقيق، لوحة (٣١٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> في د: إعادة.

<sup>(</sup>۱۱) أي كان المتكلم بالتعليق أعاد الشرط. كذا في التبيين (١٢٠٧/١).

<sup>(</sup>۱۲) في الأصل: إذا.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

الثانية وجب أن يقع تطليقتان عند أبى حنيفة رحمه الله (۱) كما إذا صرح بذلك فقال: ان دخلت الدار فأنت طالق. وحيث لم يقع فى مسألتنا إلا واحدة عنده (۲) علم أن الطلاق الثانى يتعلق، بعين (۳) ذلك الشرط، غير أن تعلق الطلاق الأول بذلك الشرط بدون واسطة و تعلق الثانى به (٤) بواسطة الأول فيكون النزول عند الشرط على حسب التعلق، فلا يقع الثانى فى غير المدخولة (۵) لا نعدام المحلية.

قول الأن الحال تجامع ذا الحال) و ذلك في قولك: جاءني زيد راكبا، لأنه صفة زيد، فيكون مجامعا له، (١٦) و اطلاق الواو يحتمل هذا الجمع كالرقبة المطلقة جازت أن تقع على الهندى و كذا و كذا. فكذا الواو جاز أن يقع على معنى "مع" و "ثم" و "الفاء" أنواع كالهندى و السندى و التركى أنواع للرقبة. و الواو للحال (٧) في قوله تعالى: "و فتحت

<sup>(</sup>۱) في ب، د: رضى الله عنه.

أى عند أبى حنيفة رحمه الله.

<sup>(</sup>r) في ب، د: بغير، و في الأصل: يعني.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> (به) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۱) أي المدخول بها.

<sup>(</sup>۱) كما فى العطف، ألا يرى أن الحال يجامع ذا الحال كالمعطوف يجامع المعطوف عليه. كذا فى التبيين (١/ ١٠٠٧)، أصول السرخسى (١/ ٢٠٢)، أصول البزدوى (١٢٠٢/١)، التحقيق، لوحة (٣١٥/أ)، المنار مع كشف الأسرار (٢٨٩/١).

الأقوال الأربعة في معنى الواو في هذه الآية الكريمة. ذكره المهدوى و حكى معناه النحاس قبله، و حكاه الثعلبي أيضا.

و ثانيها: انها زائدة، روى عن جماعة من اللغويين، منهم الفراء.

و ثالثها: ان الواو زيدت لأن أبواب الجنة ثمانية، و أبواب النار سبعة، و العرب تعطف في العدد بالواو على ما فوق السبعة على ما ذكره المفسرون في قوله تعالى: "و يقولون سبعة و ثامنهم كلبهم" سورة الكهف (٢٢). حكى هذا القول

و رابعها: الواو هنا للعطف عطف على جملة و الجواب محذوف. قال المبرد: أي سعدوا و فتحت.

أنظر تفسير القرطبي (١٥٠/ ٢٨٤، ٢٨٥)، زاد المسير (١٩٩/٧، ٢٠٠).

أبوابها" (۱) لأنه في بيان الإكرام لأهل الإسلام، و لهذا حذف شرط الجملة الشرطية المحلية بعد "حتى) ليتأدى أن الجزاء عما لا يحيط به الوصف، (۲) و كذا قال: "و سيق" (۳) و المراد سوق مراكبهم، لأنه لا يذهب بهم الا راكبين إلى دار الكرامة و الرضوان كما يفعل من يشرف و يكرم من الوافدين على بعض الملوك. (٤)

\_ اللهم ارزقنا بكرمك<sup>(ه)</sup> توفيق علم نصل به إلى هذه ()<sup>(١)</sup> الدرجة السنية \_.

و إذا كان الأمر و الشأن هكذا فلو لم يكن الواو للحال لم يدل على (أن) (<sup>(۷)</sup> أبوابها مفتوحة عند وصولهم إليها، لأنه مجرد اخبار عن الفتح و اللاتق/بكرم الكريم أن يكون أبواب داره التى هى (<sup>(A)</sup> مظنة التبجيل (۱۷۲/ب) مفتوحة حال الوصول.

وكذا قال في حق الكفار "فتحت" (١٠) بدون الواو، لأن اللاثق بالكريم أن يكون العذاب متأخرا. (١٠)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الزمر (۷۳).

<sup>(</sup>۲) و قال البيضاوى رحمه الله: حذف جواب إذا للدلالة على أن لهم حينئذ من الكرامة و التعظيم ما لا يحيط به الوصف. اه تفسير البيضاوى (۲/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) أول الآية (٧١، ٧٣) من سورة الزمر.

<sup>(</sup>۱) كذا فى تفسير القرطبى. أنظر (۱۵/۲۵)، تفسير البيضاوى، أنظر (۲۸٥/۲)،

<sup>(</sup>ه) (بکرمك) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>الدرجة) زيادة من ج. (الدرجة)

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> في ب: هي التي \_ بتقديم "هي" و تأخير "التي" \_.

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> سورة الزمر (۷۱، ۷۳).

<sup>(</sup>۱۰) ذكر المهدوى أن حذف الواو فى قصة أهل النار، لأنهم وقفوا على النار و فتحت بعد وقوفهم إذلالا و ترويعا لهم. كذا فى تفسير القرطبى (١٥/ ٢٨٥).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

## و أما الفاء فانها للوصل و التعقيب. و لهذا قلنا

قوله (أن الواو للحال حتى لا يعتق العبد الا بالأداء) ذلك لأن الحال اما أن يكون فعلا أو اسم فاعل. (۱) و قوله: "آمن" (۱) اسم فاعل، و كذا قوله: "حر". (۱) لأن معناه خاصل، يقال: "طين حر" أى خالص، (۱) و إذا كانت للحال و الأحوال شروط كما فى قوله: إن دخلت الدار راكبة، فلا يعتق الا بالأداء و لأن أداء الألف من غير عقد (على) (۱) الضريبة و اصطلاح عليها دليل دال و أمارة ظاهرة أنه شرط التحرير. (۱)

الفاء للتعقيب، (٧) فيكون معقبا ما دخل عليه. فكان من حقه أن يدخل

<sup>(</sup>١) كذا في أصول البزدوي (٢/ ١٢٥)، و في ج: أستبدلت (فاعل) بـ(فعل).

٢٠ و هو قول الرجل للحربي: "أنزل و أنت آمن." راجع المتن.

<sup>&</sup>quot;أ و هو قول الرجل لعبده: "أد إلى ألفا و أنت حر." راجع المرجع السابق.

<sup>(</sup>۱) أنظر مختار الصحاح (ص ۱۲۹).

<sup>(</sup>a) ساقطة من الأصل، ج.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> قال البزدرى رحمه الله: قوله: أد إلى ألفا و أنت حر، و صيغته للحال، و صدر الكلام غير مفيد الاشرطا للتحرير، فحمل عليه. و قال عبد العزيز البخارى فى شرحه: قوله (صدر الكلام) يعنى "أد إلى ألفا" غير مفيد شيئا الاشرطا للجزية، لأنه لا يصلح للإيجاب ابتداء إذ المولى لا يستوجب على عبده دينا، و لا يصلح للضريبة أيضا لأنها لا يكون من غير عقد و اصطلاح، و لأنها لا يزيد فى شهر على عشرين درهما أو ثلاثين أو نحوهما، و الضريبة و ظيفة يأخذها المالك، فحمل صدر الكلام على كونه شرطا للتحرير بأن جعلت الواد للحال ليصير تعليقا للعتق بأداء المال. اهم أصول البزدوى (٢/ ١٢٥، ١٢٧)، كشف الأسرار على البزدوى (١٢٧/٢)، التحقيق لوحة على البزدوى (١٢٧/٢)، التحقيق لوحة (٣/ ٢٠٧)، الوافى (١٩٥٠).

<sup>(</sup>۷) أنظر تفصيل الكلام على معانى الفاء: مغنى اللبيب (۱۷۳/۱ ـ ۱۸۲)، الجنى الدانى (ص ۲۱ ـ ۷۸)، أصول السرخسى (۲۰۷/۲ ـ ۲۰۹)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۲۷/۲ ـ ۱۳۱)، التوضيح مع التلويح (۱۹۲/۱ ـ ۱۹۹ ـ ۱۹۸)، التحرير مع التيسير (۲۰۵/ ـ ۷۸)، المنار مع كشف الأسرار

فيمن قال لا مرأته: "ان دخلت هذه الدار فهذه الدار فأنت طالق" ان الشرط أن تدخل الثانية بعد الأولى من غير تراخ.

و قد تدخل الفاء على العلل إذا كان ذلك مما يدوم فيصير بمعنى التراخى، يقال: "أ بشر فقد أتاك الغوث." و لهذا قلنا فيمن قال لعبده: "أد إلى ألفا فأنت حر" أنه يعتق للحال، لأن العتق دائم فأشبه المتراخى.

على أحكام (۱) العلل كما يقال: سقاه فأرواه، أطعمه فأشبه. لأن الحكم يعقب العلة، لكنه قد يدخل على العلة، فكان من حقه أن يتعقب العلة عن الحكم، و هذا محال، لأن العلة مثبتة و الحكم ثابت بها، فكيف يتقدم الحكم على علته؟ أو كيف تتأخر العلة عن معلولها؟ و لكن يشترط (۱) أن تكون العلة عما يدوم (۳) لتبقى بعد الحكم فيستقيم دخول الفاء المقتضية للتعقيب عليها. (ع)

و أما ثم فللعطف على سبيل التراخى، ثم ان عند أبى حنيفة رحمه الله

<sup>(</sup>۲۹۰/۲ ۲۹۰/۱)، شرح الكوكب المنير (۲۳۳/۱ ۲۳۳/۱)، المعتمد (۳۹/۱)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (۲۳٤/۱)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ۱۳۷)، رصف المبانی (ص ۳۷۳ ۲۳۰)، شرح تنقیح الفصول (ص ۲۰۱)، المرآة علی المرقاة (۲۱/۱ ۱۱۳)، جمع الجوامع مع حاشیة البنانی (۲۸/۱)، التمهید فی أصول الفقه (۲۱/۱ ۱۱، ۱۱۱۱)، المنهاج مع شرح الاسنوی (۲۹۷/۱ ۲۰۰۳)، التحقیق، لوحة (۲۹۷/۱)، الوافی لوحة (۲۹۷/۱)، التبیین (۲۹۷/۱)، الرامی الوافی لوحة (۲۹۷/۱)، التبیین (۲۷۱۲ ۲۰۹۲).

<sup>·</sup> ني ب: الاحكام ـ بزيادة الألف و اللام في أولها ـ .

ن في ج: استبدلت (يشترط) بـ(الشرط).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، د: أستبدلت (مما) بـ(مما).

إعلم أن الأصل في الفاء أن تدخل على الحكم دون العلة لاستحالة تأخر العلة عن المعلول الا انها ربا تدخل على العلة على خلاف الأصل بشرط أن يكون لها دوام، لأنها إذا كانت دائمة كانت في حالة الدوام متراخية عن ابتداء وجود الحكم، فيصح دخول الفاء عليها بهذا الاعتبار كما يقال لمن هو في قيد ظالم، أو حبس ذي سلطان أو ضيق و مشقة إذا ظهرت آثار الفرج و الخلاص: أبشر فقد أتاك الغوث و قد نجوت باعتبار أن الغوث الذي هو علة الابشار باق بعد ابتداء الابشار، و يسمى هذا الفاء فاء التعليل، لأنها بمعنى لام التعليل. أنظر: التحقيق، لوحة (٣١٦/أ ـ ب)، التبيين (٧/١، ١٢٠)، كشف الأسرار على المنار (٧/١، ١٢٠)، كشف الأسرار على

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ١٨٨

و اما ثم فللعطف على سبيل التراخي، ثم ان عند أبى حنيفة رحمه الله التراخى على وجه القطع، كأنه مستأنف حكما قولا بكمال التراخي، و عند صاحبيه التراخى في الوجود دون التكلم.

بيانه فيمن قال لامرأته قبل الدخول بها: أنت طالق ثم طالق ثم طالق إن دخلت الدار. قال أبو حنيفة رحمه الله يقع الأول و يلغو ما بعده، كأنه سكت على الأول. و قالا: يتعلقن جملة و ينزلن على الترتيب.

و قد تستعار بمعنى الواو. قال الله تعالى: "ثم كان من الذين أمنوا."

صفة التراخى (١) عند أبى حنيفة رحمه الله (٢) أن يكون بمنزلة ما لو سكت ثم استأنف قولا بعد الأول حتى يكون متراخيا من كل وجه، إذ لو كان متصلا قولا متراخيا وجودا لا يكون متراخيا مطلقا. (٣)

<sup>(</sup>۱) و قد بآد الشارح بتقرير حرف "ثم"، أنظر ما ورد من معانى "ثم" و أحكامها: الجنى الدانى (ص ٢٢٤)، مسغنى اللبسيب (١٢٤/١)، رصف المبانى (ص ١٧٣)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٣١/٢)، أصول السرخسى (٢٠٩/١)، التسوضيح مع التلويح (١٩٨/١)، المنار مع كشف الأسرار (٢٩٧/١)، التحقيق لوحة (٢٩٧/١)، التحقيق لوحة (٢٩٧/١)، التبيين (٢/٢١٢١)، الوافى لوحة (١٩٩١أ)، شرح الكوكب المنير (٢٣٧/١)، شرح تنقيح الفصول (ص ٢٠١)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٢٤٤/١)، المسودة (ص ٣٥٦)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢٤٤/١)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٣٨)، التمهيد فى أصول الفقه (ص ١١٨).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> في ب، ج، د: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۳) يعنى هذه الكلمة وضعت لمطلق التراخى، فيدل على كماله. إذ المطلق ينصرف إلى الكامل، و ذلك بأن يثبت التراخى فى التكلم و الحكم جميعا، إذ لو كان التراخى فى الوجود دون التكلم كان ثابتا من وجه دون وجه، ألا ترى أن هذه الكلمة دخلت على اللفظ فيجب إظهار أثر التراخى فى نفس اللفظ أيضا تقديرا كما يظهر أثره فى الحكم و إذا ظهر أثره فى اللفظ صار كما لو فصل بالسكوت. كذا فى كشف الأسرار على البزدوى (٢/ ١٣١، ١٣٢).

٨٨٢\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و عندهما (۱۱): التراخى فى الحكم مع الوصل فى التكلم، (۲۱) و ذلك لأنه لو لم يكن متصلا قولا لما كان الخبر الأول خبرا للثانى فيما إذا قدم (۳) الشرط بأن قال: إن دخلت الدار فأنت طالق ثم طالق (ثم طالق) (۱) فينبغى أنه يلغو أى الثانى./و لا يقع الطلاق فى الحال، و الأمر بخلافه. (۱) (۱۷۷/أ)

(۱) أي عند أبي يوسف و محمد رحمهما الله.

(۲) بعبارة أخرى: التراخى راجع إى الرجود أى يرجد ما دل اللفظ عليه متراخيا كما فى كلمة بعد، لا فى التكلم، لأنه متصل حقيقة و كيف يجعل التكلم منفصلا، و العطف لا يصح مع الانفصال، فيبقى الاتصال حكما مراعاة لحق لعطف. المرجع السابق (۲/۲۲۲)، التحقيق، لوحة (۳۱۷/۱)، التبيين (۲/۲۲۲).

<sup>(۳)</sup> في ب، د: تقدم.

(1) ساقطة من الأصل.

إعلم أن هذه المسألة على وجره أربعة: اما أن علق الطلاق بكلمة "ثم" في المدخول بها أو في غير المدخول بها، و أما ان قدم الشرط أو أخره. فإذا أخر الشرط في غير المدخول بها فقال: أنت طالق ثم طالق ثم طالق إن دخلت الدار فعند أبي حنيفة رحمه الله يقع الأول في الحال و يلغو ما بعده، لأنه لما صار كأنه سكت ثم استأنف لا يتوقف أول الكلام على آخره، و إ وجد المغير في آخره لفوات شرط التوقف و هو الاتصال فيقع الأول في الحال و تبين لا إلى عدة فيلغو ما بعده ضرورة كما إذا وجد السكوت حقيقة. و إذا قدم الشرط فقال ان دخلت الدار فأنت طالق ثم طالق ثم طالق، تعلق الأول بالشرط و وقع الثاني لبقاء المحل، إذ المعلق لا ينزل في المحل و لغا الثالث، لأنها بانت لا إلى عدة (...).

و عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله: يتعلق الكل بالشرط فى الوجوه الأربعة و ينزلن على الترتيب عند وجود الشرط، لأن كلمة"ثم" للعطف بصفة التراخى، فلو وجد معنى العطف يتعلق الكل بالشرط، و لمعنى التراخى يقع مرتبا، فإذا كانت مدخولا بها تطلق ثلاثا، و إن كان غير مدخول بها تطلق واحدة و يلغو الباقى لفوات المحل بالبينونة. اه.

التحقيق، لوحة (٣١٧/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (١٣٢/٢)، أصول السرخسى (٢٩٨/١)، المنار مع كشف الأسرار (٢٩٨/١، ٢٩٩)، التبيين (٢٢١٣/١، ٢٢١٤).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

و الجواب له (۱) عن هذا الحرف أن الكلام متصل بعضه ببعض حسا و مسرود على نظام واحد من غير قطع (و) (۲) مذكور فيه حرف العطف، و هذا حسى لا ينكر، غير أنه في الحكم كأنه سكت بين الكلمات عملا بمقتضى "ثم".

و الثانى قاصر محتاج إلى الأول فى صيرورته كلاما، فأضمرنا فى الثانى المبتدأ ليصح الكلام لأن<sup>(٣)</sup> المتكلم تكلم على وجه يصح كلامه، و لم يحتج الثانى فى صيرورته كلاما إلى الشرط حتى يضمر فيه الشرط، فلهذا تعلق الأول و وقع الثانى.

قوله (و ينزلن على الترتيب) فان كانت<sup>(٤)</sup> مدخولا بها يقعن جميعا و لو كانت غير مدخول بها يقع الأول فحسب. (٥)

قوله (۱۱) (و قد تستعار بمعنى الواو) لأن الواو للجمع، و فى "ثم" جمع أيضا و إن كانت بصفة التراخى، و لأنها كالنوع للواو، فكان معنى الواو فى "ثم" (۱۱) لأن المطلق يوجد فى المقيد فجاز المجاز، "ثم كان من الذين آمنوا" (۱۱) مجاز عن الواو، (۱۱) لأن الإيمان أصل كل طاعة و مقدم على كل طاعة و (۱۱)

<sup>(</sup>۱) أي لأبي حنيفة رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>r) في الأصل، ج: أن \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ني جـ: کان.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> و ذلك عند أبى يوسف و محمد رحمهما الله. و قد سبقت الإشارة إلى وجوه هذه المسألة في الهامش رقم (٥) من الصفحة السابقة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (قوله) ساقطة من ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> و قد ذكره الشارح في (ص ۸۷۷) من هذا الكتاب.

<sup>(&</sup>lt;sup>(A)</sup> سورة اليلد (۱۷).

<sup>(</sup>١) لتعذر العمل بحقيقة "ثم". التحقيق، لوحة (٣١٧/ب).

<sup>(</sup>۱۰) (على كل طاعة و) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>(</sup>۱۱۱ في ج: أستبدلت (كل) بـ(على).

و أما "بل" فموضوع لاثبات ما بعده و الإعراض عما قبله يقال: "جاءنى زيد بل عمرو." و قالوا جميعا: فمن قال لامرأته قبل الدخول بها: "إن دخلت الدار فأنت طالق واحدة لا بل ثنتين"، انه يقع الثلاث إذا دخلت بخلاف العطف بالواو و عند أبى حنيفة رحمه الله: لأنه لما كان لإبطال الأول و إقامة الثانى مقامه كانت قضيته اتصال الثانى بالشرط بلا واسطة لكن بشرط إبطال الأول و ليس فى وسعه ذلك، و فى وسعه إفراد الثانى بالشرط ليتصل به بغير واسطة فيصير بمنزلة الحلف باليمينين، فيثبت ما فى وسعه.

عبادة، (۱) فلو أعمل "ثم" على حقيقته كان متراخيا و انه لا يتصور بخلاف العطف بالواو عند أبى حنيف وحمد الله (۱) لأنها لتقرير الأول، لأن المعطوف يستدعى المعطوف عليه، فيصير متصلا بالشرط بواسطة و لا يكون له شرط على حدة فيقع كما تعلق.

أما "بل" لتمحيق<sup>(٣)</sup> الأول و تحقيق الثاني فيستدعي شرطا آخر على ما قرر<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>۱۱ فلا يكون فك الرقبة و الاطعام معتبرين قله كالصلاة قبل الطهارة فعرفنا أنه بعنى الواو.

هو و قد ذكر صاحب الكشاف في مثل هذا الموضع أن كلمة التراخي لبين تباين المنزلتين كما أنها لبيان تباين الوقتين في "جاءني زيد ثم عمرو."

و قال في هذه الآية: جاء بثم لتراخى الإيمان و تباعده في الرتبة و الفضيلة عن العتق و الصدقة لا في الوقت، لأن الإيمان هو السابق المقدم على غيره.

و نقل عبد العزيز البخارى عن التيسير أنه قال: انها \_ أى ثم \_ لترتيب الاخبار لا لترتيب الوجود، أى ثم أخبركم أن هذا لمن كان مؤمنا. أنظر: التحقيق، لرحة (٣١٧/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (١٣٣/٢)، تفسير الكشاف (٢٥٧/٤).

<sup>(</sup>۲) في ب، ج<sub>ي</sub>: رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) **نى ج**: لتحقيق. و **نى د**: لتحقق.

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> في الأصل، ب: قدر. و في ج: تقرر.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و أما "لكن" فللاستدراك بعد النفى، يقول: ما جاءنى زيد لكن عمرو. غير أن العطف به انما يستقيم عند اتساق الكلام، فإذا اتسق الكلام كالمقر له بالعبد يقول: ما كان لى قط لكنه لفلان أخر، تعلق النفى بالإثبات حتى استحقه الثانى و الا فهو مستأنف كالمزوجة بمائة تقول: لا أجيزه لكن أجيزه بمائة و خمسين، فانه ينفسخ العقد لأنه نفى فعل و اثباته بعينه فلم يتسق الكلام.

## في المتن. <sup>(١)</sup>

(غير أن العطف انما يستقيم عند اتساق الكلام) (٢) قال شيخنا رحمه الله (٣): الاتساق (٤) الاجتماع أى يجوز أن يجتمع الكلامان بأن لا يكون الثانى مناقضا للأول كما في النظير. (٥) (و تعلق النفي بالإثبات) و لا يكون نفيا مطلقا

<sup>(</sup>۱) أنظر معانى "بل" و أحكامها: مغنى اللبيب (۱۱۹/۱)، الجنى الدانى (ص ٢٣٥)، رصف المبانى (ص ١٥٣)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٣٥/٢)، أصول السرخسى (٢٠/١)، المنار مع كشف الأسرار (٢٠٢/١)، التوضيح مع التلويح (٢٠١/١)، التحرير مع التيسير (٨١/١)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٤١٤)، المرآة على المرقاة (١٥/٢)، مسلم الثبوت (٢٣٦/١)، شرح تنقيح الفصول (ص ١٠٩)، شرح الكوكب المنيسر (٢٠١/١)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (٢٣٤/١)، التحقيق، لوحة (٢٣١/١)، التبيين (٢٢١٦١)، الوانى لوحة (١٩٧/أ).

<sup>(</sup>۲۷ و قد بدأ الشارح بتقرير حرف "لكن" أنظر معانيها: مغنى اللبيب (۳۲۳/۱)، رصف المبانى (ص ۲۷۶)، الجنى الدانى (ص ۵۸٦)، أصول البرزدى مع كشف الأسرار (۱۳۹/۲)، أصول السرخسى (۱/۱۲۱)، المنار مع كشف الأسرار (۳۰۵/۱)، التوضيح مع التلويح (۲۰۱/۱)، التحرير مع التيسير (۸۳/۲)، مسلم الثبوت (۲۷۷/۱)، المرآة على المرقاة (۱۷/۲)، المغنى في أصول الفقه (ص ۵۱۵)، شرح الكوكب المنير على الرحة (۲۱۲۲)، التجيين (۲۰۲۲/۱)، الوافي لوحة (۱۹۷/ب).

<sup>&</sup>quot; في جه: رضى الله عنه. و قال في مختار الصحاح: الاتساق: الانتظام المن وسق الشيء أي جمعه. و قال في مختار الصحاح: الاتساق: الانتظام

<sup>(</sup>ص ۷۲۱)، التبيين (۱۲۲۲/۱)، الوافي لوحة (۱۹۷/ب، ۹۸/۱ً).
(ع) قاله التفتازاني رحمه الله: ذكر النحاة أنها ـ أي لكن ـ في عطف الجملة نظيره بل، أي في

الوقوع بعد النفى و الإيجاب، كما أنها في عطف المفردات يقتضيه "لا" حيث يختص "لا" بما بعد الإيجاب و "لكن" بما بعد النفي، فكأنه مظنة أن يتوهم أنها في عطف الجمل مثل

(و إلا فهو مستأنف) أى (لم يتسق الكلام) أى لا يجوز أن يجتمع الأول مع الثانى بأن يكون الثانى مناقضا للأول كما ذكر من النظير، فان هذا (١) نفى النكاح (٢) و إثبات له أيضا، و لا معتبر بالتفاوت/فى المهر لأنه (١٧٧/ب) مناع فى النكاح حتى يصح بدونه و (٣) مع فساده.

قوله (تعلق النفى بالإثبات حتى استحقه الثانى) و لا يقال بأنه متى نفى الملك عن نفسه من الأصل بقوله: "ما كان لى قط" فاقراره بعد ذلك بقوله: "لكنه لفلان" لاقى (٤) ملك الغير فيرد، لأنه إقرار (٥) بملك الغير للغير و انه شهادة فيرد (٢) (٧) لأنا نقول: إن إقراره متصل بالنفى فكان ككلام واحد فيكون تقديم الإقرار و تأخيره سواء، و هذا كلام (٨) العاقل يجب صيانته عن الإلغاء فيقدم

<sup>&</sup>quot;بل" في معنى الإعراض، فنفى ذلك التوهم، ففى "بل" إعراض عن الأول كأنه ليس عذكور، و الحكم هو الثانى فقط حتى لا يكون في العطف "ببل" إلا إخبار و احد، ليس في لكن إعراض عن الأول، بل الحكمان متحققان، و فيه إخبار أن أحدهما نفى، و الآخر إثبات. اه

التلويح على الترضيح (٢٠٢،٢٠١/١)، حاشية الرهاوى على شرح المنار لابن ملك (٤٥٣/١)، كشف الأسرار على المنار (٣٠٦،٣٠٥).

<sup>(</sup>١) يشير الشارح إلى المسألة المذكورة في المتن.

و سیذکر تقریرها قریبا.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ج: للنكاح.

<sup>(</sup>۳) (الواو) ساقطة بن ب، د.

<sup>(</sup>٤) في جـ: لا \_ بسقوط "في" في آخرها \_.

<sup>(</sup>ه) في ب: إفراد.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في جـ: فرد.

<sup>(</sup>۲) و قد صور صاحب التحقيق هذا الإشكال بعبارة أوضح من ذلك حيث قال: فإن قيل: إن المتر لد متى نفى الملك عن نفسه من الأصل بقوله "ما كان لى قط" كان قوله: "لكنه لفلان" إقرار علك الفير لآخر و إن كان متصلا فيكون مردودا كما إذا كان منفصلا. اه. لوحة (٣١٨/ب، ١٩/٩/٩).

<sup>(</sup>٨) في ب، د: الكلام ـ بزيادة الألف و اللام في أولها ـ.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الإقرار على النفى ليصون (١) عنه، (٢) و هذا بخلاف ما إذا قالت المزوجة (٣) عائة:
"لا أجيزه بمائة لكن أجيزه بمائة و خمسين" حيث لا يقدم قولها: "أجيزه بمائة و خمسين"، لأنا الما صرنا إلى التقديم و التأخير صيانة للإقرار، و هناك ليس فى التقديم تصحيح العقد لأنا إذا قدمنا قولها: "أجيزه بمائة و خمسين"، لا ينفذ العقد في الحال بل يبقى موقوفا على إجازة الزوج، فإذا قالت بعد ذلك: "لا أجيزه" ينفسخ العقد، لأن قولها: لا أجيزه، لاقى عقدا موقوفا فأبطله، فلم يكن فى تقديمه تصحيحه. و في المتن إشارة إلى ما ذكرنا حيث تعلق النفي بالإثبات

<sup>(</sup>۱) في الأصل: لتصور.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> و قال صاحب التحقيق في الجواب: أول كلامه نفي و آخره إثبات و الإثبات متى ذكر مقرونا بالنفى متصلا به كان الكل ككلام واحد و لا يحكم لأول الكلام بشيء قبل آخره، ألا ترى أن كلمة الشهادة تكون إقرارا بالتوحيد باعتبار آخره، فيعتبر الحاصل، و هو إثبات الملك للمقر له عند إتصال آخره بأوله، و يكون قوله: "ما كان لى قط" باتصال الإثبات به نفيا للملك عن نفسه بإثباته للثاني. و كذا اتصال النفى عن نفسه بالإثبات لغيره الها يكون لتأكيد الإثبات عرفا، و ما ذكر تأكيدا للشيء كان حكمه حكم ذلك الشيء و لا يكون له حكم نفسه، فصار من حيث المعنى كأنه قال: "هذا العبد لفلان" و سكت.

و كذا النفى لما كان لتأكيد الإقرار كان مؤخرا عن الإقرار معنى لأن التأكيد أبدا يكون بعد المؤكد، فيجعل الإقرار مقدما، إذ الكلام يحتمل التقديم و التأخير صيانة لإقراره عن الإلغاء. لوحة (٣١٩/أ)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٤١/١)، ١٤٢/ .

<sup>(</sup>٣) صورة المسألة: إذا زوج الفضولى الحرة البالغة العاقلة من رجل بمائة درهم، فبلغها الخبر فقالت: ... الخ. المرجع السابق التبيين (١٢٢٣/٢).

و صورتها في أصول السرخسى و في أصول البزدوى: لو أن أمة زوجت نفسها من رجل عائة درهم بغير إذن مولاها، فقال المولى.... الخ.

من رجن بهاند درهم بعير إدل طود شاء فعان المولى.... الع. أنظر: أصول السرخسي (٢/٢/١)، أصول البزدوي (١٤٢/٢).

٨٨٨\_\_\_\_\_\_شرح للنتخـ

و أما "أو" فتدخل بين اسمين أو فعلين، فتتناول أحد المذكورين فان دخلت في الخبر أفضت إلى الشك، و إن دخلت في الإبتداء و الانشاء أوجبت التخيير و لهذا قلنا فيمن قال: هذا حر أو هذا، أنه لما كان إنشاء يحتمل الخبر وجب التخيير على احتمال أنه بيان حتى جعل البيان إنشاء من وجه إظهارا من وجه.

و قد تستعار هذه الكلمة للعموم، فتوجب عموم الإفراد في موضع النفي و عموم الإجتماع في موضع الإباحة، و لهذا لو حلف: "لا يكلم فلانا أو فلانا"، يحنث إذا كلم أحدهما و لو قال: الا فلانا أو فلانا، كان له أن يكلمهما جميعا.

وقد تجعل بمعنى "حتى" في قوله: "و الله لا أدخل هذه الدار أو أدخل هذه الدار العطف الدار" حتى لو دخلت الأخيرة قبل الأولى انتهت اليمين، لأنه تعذر المعطف لاختلاف الكلامين من نفى و اثبات، و الغاية صالحة، لأن أول الكلام حظر و تحريم، فلذلك وجب العمل بمجازه.

فانه اغا تعلق (١) النفى بالإثبات أن لو كان الإثبات مقدما.

قوله (أفضت إلى الشك) (٢) لأن الخبر وضع للدلالة على أمر كان أو سيكون غير مضاف كينونته (٣) إلى الخبر، و قد ترددت الدلالة فيما إذا قال: "جاءنئ زيد أو عمروا فيسقع للسامع الشك من تردد هذا

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في جه: يتعلق.

<sup>&</sup>quot; و قد بدأ الشارح بتقرير حرف "أو" إنظر معانيها: مغنى اللبيب (١٤/١)، الجنى الدانى (ص ٢٢٧)، رصف المبانى (ص ١٣١)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٤٣/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٣٠٧/١)، التوضيح مع التلويح (١٠٤/١)، التحرير مع التيسير (١٩٧٨)، المرآة على المرقاة (١٩/٢)، المغى فى أصول الفقه (ص ٢١٦)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (١٩/٨)، جمع الجوامع مع حاشية البنانى (١٩٣١)، شرح تنقيح الفصول (ص ٥٠١)، تأويل مشكل القرآن (ص ٥٤٣)، شرح الكوكب المنير (٢٦٣١)، التحقيق، لوحة (٣١٩/أ) التبيين (٢٦٢٤١)، الرافى لوحة (١٩٨٩/).

<sup>(</sup>r) في الأصل، ج: كبينونته.

<sup>(</sup>الواو) زيادة من ب. (الواو)

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٨٨

الخبر، لا أن تكون موضوعة للشك<sup>(۱)</sup> فى أصله كما هو مذهب البعض، <sup>(۱)</sup> إذ لو كان موضوعا له لكان مفيدا للشك أينما وجد و ليس كذلك، فانه لو استعمل فى الابتداء لا يفيد شكا بل يفيد التخبير. <sup>(۱)</sup>

قوله (لما كان انشاء... يحتمل الخبر) لأنه خبر (1) في وضعه الأصلى و لهذا إذا جمع بين حرو عبد و قال: / "أحدكما حر" لا يعتق العبد، هكذا (١٧٨/أ) أفاد الأستاذ رحمه الله، (٥) لأنه أمكن حمله على الاخبار، و لكنه في الشرع صار انشاء بمنزلة عمل سائر الجوارح من البطش و المشي. فقلنا: إنه أوجب التخيير على احتمال أنه بيان عملا بهما: التخيير باعتبار الإنشاء، و البيان باعتبار الخبر، ولهذا (جعل البيان إنشاء من وجه) أي التعيين في أحدهما إنشاء من وجه حتى شرط قيام المحل حالة البيان فانه لو مات أحد العبدين لا يملك تعيين الميت، و لوكان اخبارا من كل وجه لا يشترط قيامه. (إظهارا من وجه)، و لهذا يجبر على البيان إذا كانا حَيَّيْن، (٢) و لوكان إنشاء مطلقا لما كان مجبورا. (٧)

<sup>(</sup>۱) في ب: الشك \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

ر ذهب القاضى أبو زيد الدبوسى، و أبو إسجاق الإسفرايينى و جماعة من النحويين إلى أن كلمة أو للشك. التحقيق، لوحة (٣١٩/ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٢٤٣/٢).

<sup>(</sup>۳) و هذا مختار فخر الإسلام و شمس الأثمة رحمهما الله. أنظر أصول البزدوى الصفحة نفسها، نور الأنوار على المنار (۳۰۸/۱).

<sup>(</sup>في) ساقطة من د.

<sup>(</sup>٥) هو حميد الدين رحمه الله. كذا صرح به في الوافي لوحة (١٩٩/أ).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في ب: أستبدلت (حيين) بـ(حين).

٧ أنظر المرجع السابق.

(و لو قال الا فلاتا) أي (و) $^{(1)}$  لو قال لا يكلم أحدا الا فلاتا أو فلاتا. $^{(1)}$ 

(و تجعل بمعنى "حتى") و هذا إذا فسد العطف<sup>(٣)</sup> لاختلاف الكلام من نفى و <sup>(٤)</sup> إثبات أو فعل و اسم<sup>(٥)</sup> أو ماض و مستقبل، و الكلام يحتمل ضرب المدة بأن يكون للتحريم مشلا كقوله تعالى: "ليس لك من الأمر شىء أو يتوب عليهم (<sup>(١)</sup>) أى حتى يتوب عليهم. (<sup>(٨)</sup>

قوله (فيوجب عموم الإفراد في موضع النفي و عموم الاجتماع في موضع

<sup>(</sup>۱) ساقطة من الأصل، د.

<sup>(</sup>۲) كان له أن يكلمهما جميعا \_ كما ذكره المصنف \_ لأن الاستثناء من الحظر إباحة، فكانت كلمة "أو" واقعة في موضع الإباحة، فأوجبت عموم الاجتماع فكان له أن يكلمهما جميعا كما في قوله: "لا آكل طعاما الخبزا أو لحما" كان له أن يأكلهما. التحقيق، لوحة (۳۲۱/أ)، نص المتن (ص ۸۸۸) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>r) في جـ: أستبدلت (العطف) بـ(العقد).

<sup>4)</sup> في الأصل، ب: أستبدلت (الواو) بـ(أو).

<sup>&#</sup>x27; في الأصل، ب: أستبدلت (الواو) بـ(أو).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (أو يعذبهم) زيادة من ب، د.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران (۱۲۸).

<sup>&</sup>quot; قال في التبيين: تستعار "أر" لمعنى حتى، و الوجه فيه أن يقال: لما لم يمكن العطف استعير للغاية لمناسبة بينهما، لأن غاية الشيء تتصل به كما يتصل المعطوف بالمعطوف عليه، و الها قلنا لم يمكن العطف، لن فائدة العطف الجمع بين الشيئين في الحكم أو الإعراب و لا يمكن ذاك هنا، و هو ظاهر، و ثمرة هذا تظهر فيما قال في الجامع في قوله: و الله لا أدخل هذه الدار أو أدخل هذه الدار الأخرى أي حتى أدخل هذه، فان شرط الحنث دخول الأولى قبل الثانية، و شرط البر دخول الثانية قبل الأولى، لأنه جعل حرمة دخوله في الأولى مغياة إلى أن يوجد دخوله في الثانية. و نظيره قوله تعالى المذكور في الشرح. اهد (٢/ ١٢٣٥، ١٢٣٥)، التحقيق اللوحة نفسها.

و أما "حتى" فللغاية، و لهذا قال محمد رحمه الله في الزيادات فيمن قال عبده حر إِن لم أضربك حتى تصيح أنه يحنث ان أقلع قبل الغاية.

و استعير للمجازاة بمعنى لام كى فى قوله: إن لم أتك غدا حتى تغدينى حتى إذا أتاه فلم يغده لم يحنث، لأن الإحسان لا يصلح منهيا للإتيان، بل هو سبب له. فإن كان الفعلان من واحد كقوله: إن لم أتك حتى أتغدى عندك تعلق البر بهما لأن فعله لا يصلح جزاء لفعله فحمل على العطف بحرف الفاء لأن الغاية تجانس التعقيب.

الإباحة) (۱) أراد بعموم الأفراد (۲) أن كلمة "أو" أفادت الخصوص فى موضع النفى أيضا كما فى الإثبات، غير أن العموم اغا ثبت من قبل أن الفرد وقع فى موضى النفى لا (۳) أن "أو" أفادت العموم، و صارت بمعنى الواو. (٤)

(و أما "حتى") الأصل أنها إذا دخلت في الأفعال أن تجعل غاية بعنى "إلى"، (٥) وعلامته (٦) أن يحتمل الصدر الامتداد و أن يصلح الآخر دليلا على

<sup>(</sup>۱) و قد ذكرت هذه العبارة في المتن قبل قوله (و تجعل بمعنى "حتى") و لم يتضح لى في هذه الحال وجهة نظر الشارح في تأخير هذه العبارة و تقديم ذلك القول عند التقرير. راجع نص المتن (ص ٨٨٨). (الإفراد) ساقطة من ب، د.

<sup>&#</sup>x27;'' (الأفراد) ساقطة من ب، د.

<sup>&#</sup>x27;'' فى الأصل: الا \_ بزيادة الألف فى أولها\_ .

<sup>&</sup>quot; انظر: التبيين (٢/ ١٢٣٠)و ما بعدها.

<sup>(°)</sup> أنظر في الكلام على "حتى": مغني اللبيب (١٣١/١)، رصف المباني (ص ١٨٠)، الجني الداني (ص ٥٤٢)، أصول السرخسي (١٨٨/١)، أصول البردوي مع كشف الأسرار (٢١٨/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٤١٩)، التوضيح مع التلويح (٢١٢/١)، المرآة على المرقاة (٣٩/٢)، المنار مع كشف الأسرار (٢١٥/١)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢/ ٣٤)، الاحكام للآمدي (١/ ٨٥٠)، شرح تنقيح الفصول (ص ٢٠١)، القواعد و الفوائد الأصولية (ص ١٤٣)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (١/ ٣٤٥)، شرح الكركب المنير (١/ ٢٤٨)، التحقيق، لوحة المنير (٢٢٨/١)، التحقيق، لوحة (٢٣٨/١)، التبيين (٢/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>۱) قول الشارح: و علامتها... الخ، جواب عن سؤال مقدر بأن يقال: لم قلت أن "حتى" موضوعة لمعنى الغاية، فنحن لا نسلم ذلك لكونها مستعملة في غيره أيضا.

انتهاء المغيا. (١) فإن لم يكن فللمجازاة بمعنى "لام كى"، (٢) و هذا إذا صلح الصدر أن يكون (٢) غاية. أن يكون حراء لكن لا يصلح أن يكون (٣) غاية.

فإن لم يكن جعل مستعارا للعطف المحض، (٤) في في المسألة الأولى (١٥) (في) (١٦) الصدر يحتمل الإمتداد، لأن الفعل بطريق التكرار يحتمله في حكم البر/ والكف عنه يحتمله (في حكم) (٧) الحنث، وذلك لأن الضرب لما قبل (١٧٨/ب)

<sup>(</sup>۱) و نقول بعبارة أخرى: متى كان ما قبل "حتى" بحيث يحتمل الامتداد و ما بعدها يصلح للانتهاء به كانت عاملة فى حقيقة الغاية. و لهذا قلنا: إذا حلف أن يلازم غريمه حتى يقضيه ثم فارقه قبل أن يقضيه دينه حنث، لأن الملازمة تحتمل الامتداد، و قضاء الدين يصلح منهيا للملازمة. أصول السرخسى، الصفحة نفسه، المغنى فى أصول الفقه الصفحة نفسها، التبيين (٢/ ١٣٨٨).

<sup>(</sup>۲) أى فان لم يستقم أن يجعل غاية لفوات المعنيين المذكورين بأن لا يحتمل الصدر الإمتداد و لا يصلح الآخر دليلا على النتهاء، أو أحدهما يحمل على المجازاة بعنى "لام كى" ان أمكن لمناسبة بين المجازاة و بين الغاية من حيث ان الفعل الذى هو سبب ينتهى بوجود الجزاء عادة و شرط الإمكان أن يكون الحلف معقودا على فعلين، أحدهما من شخص، و الآخر من شخص آخر، لأن فعل نفسه لا يصلح جزاء لفعله، إذ الجزاء مكافأة الفعل و هو لا يكافئ نفسه عادة. أنظر: التحقيق، لوحة (٣٢٨/١)، كشف الأسرار على المنار (٣٢٨/١)، التبيين

<sup>(</sup>أن يكون) ساقطة من د. (7)

<sup>(4)</sup> هذا تقرير قول المصنف (فان كان الفعلان من واحد... الخ) و أراد بالفعلين: الفعل الواقع قبل حيت، و الفعل الواقع بعدها. إعلم أن الفعلين إذا كان من واحد تستعار "حتى" للعطف المحض من غير أن يكون ما بعد حتى داخلا فيما قبلها، لأن بين العطف بالفاء و بين الفاية مناسبة في التعقيب، و الما لم تحمل على الغاية أو على المجازاة للتعذر. اهد التبيين (٢/ ١٢٤٥).

اه أى فيما قاله محمد فى الزيادات فيمن قال: عبده حر إن لم أضربك حتى تصيح. أنظر نص المتن.

<sup>(</sup>نى) زيادة من الأصل، د. (نى)

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل، د.

الامتداد بترادف أمثاله و توالى آحاده مع أنه عرض لا يقبل البقاء و الدوام فالكف عنه لأن (١) يحتمل و يقبل الامتداد فى حكم الحنث أولى إذ هو عدم فعل الضرب، و صلح الآخر دليلا على النتهاء، لأن الصياحة يدل على الامتناع عن الضرب فيصير شرط الحنث الكف عن الضرب قبل الغاية فإذا أقلع (٢) قبل الغاية يحنث.

و فى المسألة الثانية (٣) لم يصلح الآخر دليلا على النتهاء، بل هو داع إلى زيادة الإتيان، و الاتيان يصلح سببا، و الغداء يصل جزاء، فحمل على المجازاة فلا يحنث إذا أتاه و لم يغده، لأن شرط البر الإتيان على وجه يصلح سببا للغاء، و قد وحد.

و فى المسألة الثالثة (1) لا يصلح الآخر غاية لأنه إحسان، (0) و لا يصلح الصدر سببا، و كذلك لا يصلح الآخر جزاء الاتيان نفسه، لأن المجازى (٢) ينبغى أن يكون غير المباشر، و لأنه موقوف على اختيار مختار، و الحكم ما يحصل عقيب السبب بلا اختيار، كالملك عقيب الشراء (٧) بخلاف ما إذا كان بين اثنين بأن قال: "إن لم اتك حتى تغدينى" حيث صار الأول سببا للثانى و الاثنى حكما للأول و ان توقف على فعل مختار، لأن الثانى يجعل كأنه حصل من غير اختيار من الثانى فرارا من اللؤم و التعيير، فانه فى العرف بعد ملوما

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> في د: لأنه \_ بزيادة الهاء في آخرها \_ .

<sup>(</sup>٢) الإقلاء عن الأمر: الكف عند. مختار الصحاح (ص ٥٤٧).

و هي قوله: إن لم آتك غدا حتى تغديني \_ فعبدى حر \_ كذا في التحقيق، لوحة (7) (77).

<sup>(1)</sup> و هي قوله: إن لم آتك غدا حتى أتغدى عندك \_ فعبدى حر \_ المرجع السابق.

<sup>(</sup>۱) أى لأن التغدى ـ من غدى الغير ـ عند الإباحة إحسان، و لا يصلح منهيا للإتيان. المرجع السابق، التبيين (٢/ ١٣٤٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> بضم الميم و كسر الزاى.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> في د: الشرط.

٩٩٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

و من ذلك حروف الجر.

أما "الباء" فللإلصاق، و لهذا قلنا في قوله: "ان أخبرتني بقدوم فلان" انه يقع على الصدق.

قوله (انه (۱) يقع على الصدق) لأنه مفعول "الخبر" محذوف، تقديره: ان أخبرتنى خبرا/ملصقا بقدوم فلان. و القدوم اسم لفعل (۲) موجود فما (۱۷۹/أ) لا يوجد بحده و حقيقته لا يحنث، و التكلم بالقدوم ليس بحقيقة (۷) القدوم فلا يقع عليه بخلاف ما إذا قال: إن كنت تحبينى فأنت طالق، لأن المحبة مما (۸) لا يمكن الوقوف عليها فأقيم الإخبار عنها مقامها فيحنث باعتبرا أنه وجد الإخبار عن المحبة لا باعتبار أنه صادق أو كاذب، لأن المنظور إليه هو الإخبار عن المحبة، و لا كذلك هنا، (۱۰) لأن القدوم فعل يحس و يعاين

<sup>(</sup>۱۱ و عن هذا قيل: من زار حيا و لم يذق شيئا فكأنما زار ميتا. كذا في التحقيق اللوحة نفسها.

<sup>(</sup>۲) في ب، د: لللاتي ـ بزيادة اللام في أولها ـ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نی ب، د: یحتمل.

<sup>(1)</sup> من غير رعاية معنى الغاية فيه. كذا في المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: لأنه \_ بزيادة اللام في أولها \_ و هو مخالف لما في المتن.

<sup>(</sup>١) في د: الفعل ـ بزيادة الألف في أولها ـ .

<sup>(</sup>v) في ج: حقيقة \_ بسقوط الباء في أولها \_ .

<sup>(</sup>h) في الأصل: فما.

<sup>(</sup>الا باعتبار أنه صادق أو كاذب، لأن المنظور إليه هو الاخبار عن المحبة) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>۱۰) في ج، د: ههنا.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_0٩٨

و "على" للإلزام في قوله: "على ألف" و تستعمل للشرط قال الله تعالى: "يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئا" و تستعار بمعنى "الباء" في المعاوضات الحضة، لأن الإلصاق يناسب اللزوم.

ولايتعذر الوقوف عليه في شترط الخبر الملصق (١) بحقيقة القدوم للعنث (٢).

قــوله (و "على" للإلزام (٤٠) (٥٠) أى (٢٠) كلمــة "على" لوقــوع الشيء على الشيء الله و ارتفاعه. (٨٠) يقال: جلس على السرير، و على البساط. (٩٠) و هذا حق أصلى لا ينفك عنه في أصل الوضع.

<sup>(</sup>١) في الأصل: أستبدلت (الملصق) بـ(لمعلق).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في ب، ج، د: ليحنث.

<sup>&</sup>quot; أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (١٦٧/٢)، أصول السرخسى (٢٢٨/١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٤٢٢)، المنار مع كشف الأسرار (٣٣٣/١)، التحقيق، لوحة (٣٢٢/ب)، التبيين (٢/٠٠١)، الوافي لوحة (٢٠٠/ب).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> في د: الإلزام \_ بسقوط اللام في أولها \_ .

<sup>(°)</sup> أنظر معانى "على" في: مغنى اللبيب (١/١٥٢)، رصف المبانى (ص ٣٧١)، المبنى الدانى (ص ٤٧٠)، تأويل مشكل القرآن (ص ٣٧٣)، أصول البزدوى (١/٣٢٢)، أصول السرخسى (١/٢٢١)، المغنى في أصول الفقه (ص ٤٢٤)، المنار مع كشف الأسرار (٢٣٩/١)، شرح الكوكب المنير (٢٤٧/١)، التوضيح مع التلويح (٢١٧/١)، التحرير مع التيسير (٢/١٠١)، جمع الجوامع مع حاشية البناني (٢/١٧)، مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت (٢٤٢١)، التحقيق، لوحة (٣٤٧/١)، الوافي لوحة (٢٠١/أ)، التبيين (٢/١٥١)، المرآة على المرقاة (٣٤٧/أ)، شرح ابن ملك على المنار (٢/١٥١).

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> (أي) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>على الشيء) ساقطة من جه، د. (v)

<sup>(</sup>٨) كذا قال البزدري في أصوله. أنظر الصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أنظر: لسان العرب (٤/ ٣٠٩١).

و فى الشريعة: عبارة عن اللزوم، (۱) و(۱) يقال: لفلان على ألف درهم بمعنى وقع وعلا (۳) (۱) عليه (۱) و لزمه (۱) حتى انه يكون دينا و لا يكون وديعة كذا ذكر فى منتخب التقويم، فعلم أن قوله (للإلزام) لم يرد به الوضع اللغوى، و اغا أراد به الشرعى ـ و الله أعلم (۱) ـ و يؤيده ما ذكر فى كتب النحو أنها للااستعلاء (۱) (فى المعاوضا لللحضة) (۱) كالبيع (۱) و الإجارة (۱) حتى (إذا) (۱۱) قال: (۱) (۱۲) اشتريت منك هذا العبد على ألف درهم، يكون الألف عوضا.

و إذا دخلت في غير المعاوضات كالطلاق كانت بمعنى الشرط عند أبى حنيفة

<sup>(</sup>۱) أنظر: التلويع على بالتسوضيح (٢١٨/١)، المرآة على المرقاة مع حاشية الإزميري (٣٦/١، ٣٧)، حاشية عزمي زاده على شرح ابن ملك (١/ ٤٩٠)، التبيين (٢/ ٢٥١).

 $<sup>^{(7)}</sup>$  (الواو) ساقطة من جـ، د.

<sup>&</sup>lt;sup>)</sup> نی ب، ج، د: علی. ٔ

<sup>(</sup>الواو) زيادة من ب، د. (الواو)

<sup>(</sup>٥) (و لزمه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>ر الله أعلم) ساقطة من جـ.

<sup>(</sup>٧) أنظر: مغنى اللبيب (١/١٥٢)، رصف المباني (ص ٣٧١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> و هى التى تخلو عن معنى الاسقاط، كذا فى كشف الأسرار على البزدوى (۲/۲۷) ماشية الرحاوى على شرح ابن ملك (۱/۰)، المرآة على المرقاة (۳۷/۲).

<sup>(</sup>٩) فانه معاوضة مال بمال، كذا في كشف الأسرار على البزدوي، الصفحة نفسها.

١١٠١ فانها معاوضة ما بمنفعة. المرجع السابق.

<sup>(</sup>١١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>١٢١) (إذا) زيادة من الأصل.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

و "من" للتبعيض، ولهذا قال أبو حنيفة رحمه الله فيمن قال: اعتق من عبدى من شئت عتقه، كان له أن يعتقهم إلا واحدا منهم بخلاف قوله: "من شاء" لأنه وصفه بصفة عامة فأسقط الخصوص.

و "إِلى" لانتهاء الغاية.

و "فى" للظرف و يفرق بين حذفه و إثباته. فقوله: "إن صمت الدهر" و اقع على الأبد، و "فى الدهر" على الساعة و تستعار للمقارنة فى قوله: "أنت طالق فى دخولك الدار."

رحمه الله. (١) و عندهما: يصير بمعنى الباء كما في المعاوضات. (٢)

قوله (و يفرق بين حذفه و إثباته) (٣) و ذلك أن حرف العطف إذا سقط اتصل الفعل بلاواسطة، فيقتضى الاستيعاب، و إذا لم يسقط صار مضافا إلى جزء منه مبهم، (١٥)

و أبو حنيفة رحمه الله يقول: لا يجب عليها شيء من الألف، و يكون الواقع رجعيا، لأن الطلاق يحتمل التعليق بالشرط و إن كان مع ذكر العوض، و لهذا كان بمنزلة اليمين من الزوج حتى لا يملك الرجوع عنه قبل قبولها، و حقيقة الكلمة للشرط فإذا كانت مذكورة فيما يحتمل معنى الشرط يحمل عليه دون المجاز، و على اعتبار الشرط لا يلزمها شيء من المال لأنها شرطت إيقاع الثلاث ليتم رضاها بالتزام المال و الشرط يقابل المشروط جملة، و لا يقابله اجزاء. كذا في أصول السرخسى (٢٢٢١)، أصول البزدوى (١٧٣/٢)،

<sup>(</sup>۱) في ب، د: رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۲) و لهذا قال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: إذا قالت المرأة لزوجها طلقنى ثلاثا على ألف درهم، فطلقها واحدة يجب ثلث الألف، بمنزلة ما لو قالت بألف درهم، لأن الخلع عقد معاوضة.

<sup>(</sup>۲) و الضمير راجع إلى "في". كذا في التبيين (٢/ ١٢٦٢).

<sup>(1)</sup> بیانه کما فی التحقیق: اختلف أصحابنا رحمهم الله فی حذفه \_ أی "فی" \_ و إثباته فی ظروف الزمان، مثل أن يقول: أنت طالق غدا، أو فی غد. فقال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: هما سواء حتى لو نوى آخر النهار فی قوله: فی غد، لا يصدق قضاء کما لا يصدق فی قوله: غدا، لأن حذف "فی" و إثباته فی

لأن (في) (١) للظرف (٢) و الظرفية لا تقتضى الاستيعاب. (٣)

(و تستعار للمقارنة في قوله: "أنت طالق في دخولك الدار")، لأن دخول الدار لا يصلح ظرفا للطلاق فحمل (٤٠) على معنى "مع". (٥٠)

الكلام سواء، إذ لا فرق بين قوله: خرجت يوم الجمعة. و قوله: خرجت في يوم، و سكنت الدار و سكنت في الدار. و قد أجمعنا أنه لو قبال غدا و نوى آخر النهار يصدق ديانة، لاقضاء، فكذا إذا قال: في غد، ألا يرى أن قوله غدا معناه في غد، الا أنه حذف عنه حرف الظرف اختصارا، فكانا سواء في الحكم. و فرق أبو حنيفة بينهما فيما إذا نوى آخر النهار فقال في قوله في غد: يصدق ديانة و قضاء، و في قوله غدا يصدق ديانة، لاقضاء لأن الظرف إذا اتصل به الفعل بغير واسطة اقتضى استيعابه ان أمكن لأنه حينئذ يشابه المفعول من حيث إنه صار معمولا للفعل و منصوبا به (....) و إذا اتصل به الفعل بواسطة حرف الظرف اقتضى وقوعه في جزء منه، إذ ليس من ضرورة الظرفية الاستيعاب، فإذا نوى آخر النهار لم يصدق قضاء لأن الطلاق اتصل بالغد بلا واسطة فاقتضى استيعاب الغد، أعنى كونها موصوفة بالطلاق في جميع الغد، فلا بد من أن يكون واقعا في أوله ليحصل الاستيعاب، فإذا نوى آخر النهار فقد غير موجب كلامه إلى ما هو تخفيف عليه، فلا يصدق قضاء، و لكنه يصدق ديانة، لأنه نوى محتمل كلامه، و أما إذا قال في غد، فموجب كلامه الوقوع في جزء من الغد مبهم، و إليه ولاية التعيين كما لو طلق إحدى نسائه، فإذا نوى آخر النهار كانت نيته تعيينا لما أبهمه، لا تغييرا للحقيقة فيصدق قضاء كما يصدق ديانة. اهـ.

أنظر لوحة (٣٢٥/أ \_ ب)، كشف الأسرار على البزدوى (٢/ ١٨١).

<sup>(</sup>١١ ساقطة من الأصل.

نا في الأصل، د: الظرف \_ بسقوط اللام في اولها \_.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> أنظر: التبيين (٢/٣٢٣)، أصول البزدوى مع كشف الأسرار (٢/ ١٨١)، التحقيق، لوحة (٣٢٥أ).

<sup>(</sup>نه في ج: استبدلت (فحمل) بـ(فجعل).

<sup>(°)</sup> أنظر: أصول البزدوى (٢/٢٤)، أصول السرخسى (٢/٤/١)، التبيين (٢/٧٢٧)، التحقيق، لوحة (٣٢٥/ب).

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و من ذلك حروف الشرط، و حرف "ان" هو الأصل في هذا الباب.

و "إذا" تصلح للوقت و للشرط على السواء عند الكوفيين و هو قول أبى حنيفة رحمه الله. و عند البصريين ـ و هو قولهما ـ هى للوقت، و يجازى بها من غير سقوط الوقت عنها مثل "متى" فانها للوقت لا يسقط عنها بحال و المجازاة بها لازمة فى غير موضع الاستفهام و "باذا" غير لازمة، بل هى فى حيز الجواز.

و "من" و "ما" و "كلما" يدخل في هذا الباب. و في كل معنى الشرط أيضا من حيث إن الإسم الذي يتعقبها يوصف بفعل لا محالة ليتم الكلام، و هي توجب الإحاطة على سبيل الإفراد، و معنى الإفراد أن يعتبر كل مسمى بانفراده كأن ليس معه غيره. و الله أعلم بالصواب.

فان/حروف الصلات يقام بعضها مقام بعض بدليل، ولوقال: "مع (١٧٩/ب) دخولك الدار" تعلق الطلاق بدخول الدار و وقع بعده، لأن قران الطلاق بالشيء انما يتصور بعد وجود ذلك الشيء، فلهذا تأخر وقوع الطلاق عن دخول الدار. كذا ذكره الإمام بدر الدين (رحمه الله). (١)

قوله (و يجازى بها) انما ذكر بلفظ الجزاء، لأن الجزاء يلازم الشرط.

وكان "إذا" (٢) مسئل "مستى" فى أنه لا يسقط معنى الوقت عنهما عند استعمالهما للشرط غير أن "متى" إذا لم تستعمل للاستفهام كان للشرط لا محالة، و "إذا" إذا لم تستعمل للاستفهام لا يتعين للشرط، بل يكون للوقت كما يقال: كيف الرطب إذا اشتد الحر؟ أى حينئذ. (٣)

١١ ساقطة من الأصل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> في جـ: إذا.

<sup>(</sup>۳) أنظر: أصول البزدوى مع كشف الأسرار (۱۹۳/۲، ۱۹۴)، أصول السرخسى (۱/۲۳، ۲۳۲)، المغنى فى أصول الفقد (ص ٤٣٢)، المنار مع كشف الأسرار (۲/۲۵، ۳۵۷)، المرآة على المرقاة (۵۷/۲)، التوضيح مع التلويح (۲۲۸/۱)، التحرير مع التيسير (۲۲۲/۱)، التحقيق، لوحة (۳۲۳/أ)، الرافي لوحة (۲۲۸/۱)، الرافي لوحة (۲۲۸/۱)، التبين (۲/۰۲۲) و ما بعدها.

٩٠٠\_\_\_\_\_\_\_\_\_

لا محالة، و الأجزية انما يتعلق بالأفعال، غير أن فيها معنى الشرط (من حيث إن الاسم الذي يتعقبها يوصف<sup>(۱)</sup> بفعل لا محالة ليتم الكلام) فألحقت بالشروط لهذا، <sup>(۱)</sup> و الله أعلم بالصواب و إليه المرجع و المآب<sup>(۱)</sup> و الحمد لله وحده. <sup>(1)</sup> وصلى الله على سيدنا محمد و آله أجمعين. <sup>(6)</sup>

ثم ورد فى آخر كل نسخة تاريخ الفراغ من الكتابة و اسم من كتبه كما يلى:

فى آخر الأصل: قد وقع الفراغ من الكتابة بعون الله و حسن توفيقه يوم الأحد فى التاسع عشر من شهر صفر المبارك سنة ٧٠٧ه على يد العبد الضعيف، المحتاج إلى رحمة الرب اللطيف خالد بن يعقوب حامدا لله و آلائه و مصليا على نبيه محمد و آله. غفر الله له و الوالديه و لأولاده و لأستاذيه و لأقربائه و في مسيع المؤمنين و المؤمنات و المسلمين و المسلمات، آمين رب العالمة.

و في ب: وقد وقع الفرغ منه في العاشر من صفر سنة ٧١٣ه. أحسن الله بقضيها على يد الفقير المذنب الخاطئ زهير بن علم بن بدر الحنفى في محروسة القاهرة في المدرسة الصاحية، حامدا لله و مصليا على سيده محمد خاتم النبيين و على آله و أصحابه أجمعين، و الحمد لله على كل حال، و رحم الله لمن نظر في هذا الكتاب و دعا لصاحبه و كاتبه و قارئه و لجميع المسلمين و المسلمات و المؤمنين و المؤمنات الأحياء منهم و الأموات بالعفو و المغفرة و العاقبة إلى خير، فان الله تعالى بلطفه عفو غفور مجيب. و سلم.

و فى ج: تم الكتاب بحمد الله و عونه و حسن توفيقه على يد كاتبه محمد بن أبى بكر بن عبد الله بن الفرات الحنفى عامله بلطفه الجلى و الخفى فى تاسع و عشرين شعبان المكرم سنة ٣٠٨ه، و الحمد لله وجده و صلى الله على

<sup>(</sup>۱) في جه: وصف.

<sup>(</sup>۲) أنظر: أصول السرخسى (۲۳۳/۱)، المغنى فى أصول الفقه (ص ٤٣٣) المنار مع كشف الأسرار و التبيين (۲/۲۷۲)، التحقيق، لوحة (۳۲۷أ)، الوافى لوحة (۲۰۲/أ).

<sup>(</sup>و إليه المرجع و المآب) ساقطة من ب، د.

<sup>(</sup>د) (و الحمد لله وحده) ساقطة من ب، ج، د.

<sup>&</sup>lt;sup>٥)</sup> في ب، د: أستبدلت (أجمعين) بـ(الطاهرين).

سيدنا محمد و آله و صحبه و سلم تسليما.

و في د: وقد انتهت وقت الظهر في يوم الثلاثاء يوم الرابع من شهر ذى القعدة سنة () (\*) على يد العبد الضعيف المذنب الخاطئ الخائف من عذاب الله و الراجى عفوه و غفرانه برحمته انه غفور رحيم، و هو يوسف بن عثمان بن على العمرى الحلبي في محروسة دمشق حامدا لله و مصليا على سيده محمد خاتم النبيين و على آله، و رضى الله عن أصحابه أجمعين و الحمد لله وحده، و رحمه الله من نظر هذا الكتاب و دعا لصاحبه و لكاتبه لمن قرأ فيه و لجميع المسلمين و المسلمات و المؤمنين و المؤمنات بالعفو و الغفران و العاقبة لى (خير) (\*\*) انه سميع قريب، و له الحمد في الأولى و الآخرة.

<sup>(\*)</sup> قد عجزت عن قراءة تاريخ الفراغ،و بحثت عن ترجمة الناسخ حتى أعلم تاريخ الكتابة تقريبا فلم أعثر عليها.

<sup>(\*\*)</sup> كلمة غير مقروءة، و الذي أثبته من نسخة د.

٩٠٢ - - - - - - - - - - اشرح للنتخب

## فهرس الفهارس

| الصفحة       |                        |             |
|--------------|------------------------|-------------|
| 9.4          | فهرس الايات الكريمة.   | (١)         |
| 914          | فهرس الأحاديث النبوية. | (٢)         |
| 976          | فهرس الآثار.           | (٣)         |
| 977          | فهرس الأشعار.          | (٤)         |
| <b>4 Y Y</b> | فهرس الأعلام.          | (0)         |
| 927          | فهرس الكتب.            | (٦)         |
| 986          | فهرس المذاهب و الفرق.  | (Y)         |
| 970          | فهرس الأماكن.          | <b>(</b> A) |
| 977          | فهرس المصادر.          | (4)         |
| 47.          | فهرس الموضوعات.        | (1.)        |

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

| الكريمة | الآيات | فهرس |
|---------|--------|------|
|---------|--------|------|

| فهرس الأيات الكريما                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الآية                               | رقم الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سورة البقرة                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| نىء قدير                            | ۲۰ إن الله على كل ش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| بدوا ریکم                           | ٢١ يا أيها الناس اعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| و آتوا الزكاة                       | ٤٣ و أقيموا الصلاة و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لحجر                                | ٦٠ اضرب بعصاك الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| هم العجل                            | ۹۳ و أشربوا في قلوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أو ننسها نأت بخير منها أو مثا       | ١٠٦ ما ننسخ من آية أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>ع</b> ضر أحدكم الموت إن ترك خيرا | ۱۸۰ کتب علیکم إذا -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| و الأقربين                          | الوصية للوالدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ، و على الذين يطيقونه فدية          | ١٨٤ فعدة من أيام أخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لشهر فليصمه                         | ۱۸۵ فمن شهد منکم اا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| سيام الرفث إلى نسائكم               | ١٨٧ أحل لكم ليلة الص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لى الليل                            | ١٨٧ ثم أقوا الصيام إا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| للله الذين يقاتلونكم                | ۱۹۰ و قاتلوا فی سبیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ما اعتدى عليكم                      | ۱۹٤ فاعتدوا عليه بمثل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ·<br>•                              | ١٩٦. و سبعة إذا رجعتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| رق و لا جدال ف <i>ی</i> آلحج        | ۱۹۷ فلارفث و لا فسو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ککم                                 | ۲۰۰ فإذا قضيتم مناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ، يطهرن                             | ۲۲۲ و لا تقربوهن حتى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أمركم الله                          | ۲۲۲ فأتوهن من حيث أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ِ فأتوا حرثكم أنى شئتم              | ۲۲۳ نساؤكم حرث لكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                     | ۲۲۸ ثلاثة قروء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ن أولادهن حولين كاملين              | ۲۳۳ و الوالدات يرضعو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                     | سورة البقرة الدوا ربكم و آتوا الزكاة العجل العجل العجل المنسها نأت بخير منها أو مثا و مثا و مثا الحدكم الموت إن ترك خيرا و الأقربين و على الذين يطيقونه فدية لليل الليل الذين يقاتلونكم و الما الذين يقاتلونكم و المحدى عليكم و المجدل في الحج و المجدل في الحج و المحدى عليكم و المحدى الله و المحدى ا |

| رقم الأ | كَية الأَية                                | الصفح       |
|---------|--------------------------------------------|-------------|
| 245     | و الذين يتوفون منكم                        | 747         |
| 701     | فأت بها من المغرب                          | ٣٨٩         |
| 709     | أني يحيى هذه الله بعد موتها                | 9 £         |
| 440     | و أحل الله البيع و حرم الربا               | ۸٦/٦٧/٥٠/٤٦ |
| ۲۸.     | و أن تصدقوا خير لكم                        | ٥٨٤         |
| 444     | يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى   |             |
|         | أجل مسمى فاكتبوه                           | 475         |
| 787     | و أشهدوا إذا تبايعتم                       | ***         |
| 787     | لا يكلف الله نفسا إلا وسعها                | 94          |
|         | سورة آل عمران                              |             |
| ٧       | هو الذي أنز عليك الكتاب منه آيات محكمات    |             |
|         | هن أم الكتاب                               | 104/118/1.4 |
| ٣١      | فاتبعوني يحببكم الله                       | 787/771     |
| ٣٧      | أنى لك هذا                                 | 9 £         |
| 90      | قل صدق الله فاتبعوا ملة إبراهيم حنيفا      | ٦٨٥         |
| 47      | و لله على الناس حج البيت                   | ٥٤٨         |
| 11.     | كنتم خير أمة                               | ١٤          |
| ١٢٨     | ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم          | ۸٩٠         |
|         | سورة النساء                                |             |
| ٣       | و إن خفتم ألا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما |             |
|         | طاب لکم من النساء مثنی و ثلاث و رباع       |             |
|         | فان خفتم أن لا تعدلوا فواحدة               | Y1/Y./34/3Y |
| ٥       | و لا تؤتوا السفهاء                         | ۲۵۸         |

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ٩٠٥\_\_\_\_

| الصفحة         | لآية الآية                                  | رقم ا |
|----------------|---------------------------------------------|-------|
| ۸۲٦            | يوصيكم الله في أولادكم                      | 11    |
| 7/7            | فامسكوهن في البيوت                          | ١٥    |
| 7/7            | فآذوهما                                     | 17.   |
| 100            | حرمت عليكم أمهاتكم                          | 24    |
|                | و أحل لكم ما وراء ذلكم                      | 45    |
| المؤمنات       | فمن لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات     | 40    |
| 440/440        | فمما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات       |       |
| 181/18.        | أو جاء أحد منكم من الغائط                   | ٤٣    |
| 100            | أو لامستم النساء                            | ٤٣    |
| ۸٦١            | و ما كان لمُؤمن أن يقتل مؤمنا الا خطأ       | 97    |
| 405/451        | و من قتل مؤمنا خطأ فتحرير رقبة مؤمنة        | 97    |
| ۲۲.            | و لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا  | 121   |
| ۸۳۷            | أنزله بعلمه                                 | 177   |
| ٤٥٨            | يبين الله لكم أن تضلوا                      | 177   |
|                | سورة المائدة                                |       |
| <b>241/284</b> | و إذا حللتم فاصطادوا                        | ۲     |
| 694/644        | فاغسلوا وجوهكم                              | ٦     |
| ٦٣٦            | و امسحوا برؤوسكم                            | ٦     |
| £              | و إن كنتم جنبا فاطهروا                      | ٦     |
| ٦٧٣            | فاعف عنهم و اصفح                            | ١٣    |
| <b>YY</b> 0    | فمن اضطر في مخمصة غير متجانف لاثم           | ٣     |
|                | و السارق و السارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما | ٣٨    |
| YYA/W./YY      | كسبا                                        |       |

| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | لآية الآية                             | رقم ا |
|---------------------------------------|----------------------------------------|-------|
| 77                                    | إن الله يحب المقسطين                   | ٤٢    |
| ٨٥١                                   | فمن تصدق به فهو كفارة له               | ٤٥    |
| 7.87                                  | لكل جعلنا منكم شرعة و منهاجا           | ٤٨    |
| 249                                   | يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك | 77    |
| 451                                   | أو تحرير رقبة                          | ۸۹    |
| 777/7/097/407/4                       | فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ٢          | ٨٩    |
| 71                                    | فجزاء مثل ما قتل من النعم              | 90    |
| ٣٤٨                                   | هديا بالغ الكعبة                       | 90    |
|                                       | يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء | 1.1   |
| 454/451                               | إن تبد لكم تسؤكم                       |       |
| 414                                   | أ أنت قلت للناس اتخذوني و أمي الاهين   | 117   |
| ام                                    | سورة الأنم                             |       |
| ۸۳٦                                   | الحمد لله الذين خلق السموات و الأرض    | 1     |
| 766                                   | و لا طائر يطير بجناحيه                 | ٣٨    |
| 96                                    | أنى يكون له ولد                        | ١.١   |
| ۸۳٦                                   | خالق کل شیء                            | 1.4   |
| ررتم إليه ۸۹۱/۷۲۵ م                   | و قد فصل لكم ما حرم عليكم الا ما اضط   | 119   |
| 140/114/114                           | أو من كان ميتا فأحييناه                | 177   |
| 117                                   | و رفع بعضكم فوق بعض درجات              | 170   |
| ن                                     | سورة الأعرا                            |       |
| 440                                   | و ريشا و لباس التقوى                   | 47    |
| ١٦٨                                   | يا بنى آدم لا يفتننكم الشيطان          | **    |
| ٤٨٧                                   | لا يأمر بالفحشاء                       | 44    |

| الصفحة      | لآية الآية                                   | رقم ا |
|-------------|----------------------------------------------|-------|
| 174/10.     | یا بنی آدم خذوا زینتکم عند کل مسجد           | ٣١    |
| 470         | فهل وجدتم ما وعد ربكم حقا، قالوا نعم         | ٤٤    |
|             | و البلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه و الذي خبث | ٥٧    |
| 107         | لا يخرج إلا نكدا                             |       |
| 470         | ألست بربكم، قالوا: بلى                       | 177   |
| ٧           | و لله الأسماء الحسنى                         | 18.   |
|             | سورة الأنفال                                 |       |
| 144         | و من يولهم يومئذ دبره                        | 17    |
| <b>Y9</b> 0 | ليهلك من هلك عن بينة                         | ٤٢    |
| 191         | و لا تنازعوا فتفشلوا                         | ٤٦    |
| 45          | إن الله بكل شيء عليم                         | ۷٥    |
|             | سورة التوية                                  |       |
| ٤٦          | قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله                 | 44    |
|             | منها أربعة حرم ذلك الدين القيم               | 41    |
| ٣٠٨         | فلا تظلموا فيهن أنفسكم                       |       |
| V19         | للفقراء                                      | ٦.    |
| 717         | خذ من أموالهم صدقة تطهرهم و تزكيهم بها       | ١٠٣   |
| <b>Y1</b> A | و يأخذ الصدقات                               | ١٠٤   |
| 7.4         | فيه رجال يحبون أن يتطهروا                    | ۱۰۸   |
|             | سورة يونس                                    |       |
| 4٤          | إن الله لا يظلم الناس شيئا                   | ٤٤    |
|             |                                              |       |

| -9.1 |                                          | شرح للنتخب  |
|------|------------------------------------------|-------------|
|      | الآية الآية                              | الصفحة      |
| سورة | · هود                                    |             |
| ٦    | و ما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها | ٧١.         |
| 47   | و ما أمر فرعون برشيد                     | ٣٨٤         |
|      | سورة يوسف                                |             |
| ۲    | إنا أنزلناه قرآنا عربيا                  | **          |
| 41   | إنى أراني أعصر خمرا                      | 444         |
| ۸۲   | و اسأل القرية                            | 7.47        |
|      | سورة الحجر                               |             |
| ۳.   | فسجد الملائكة كلهم أجمعون                | 760/48      |
| ۷٥   | إن في ذلك لآيات للمتوسمين                | <b>ጓ</b> ሞሞ |
| 99   | و اعبد ربك حتى يأتيك اليقين              | ٤٢٣         |
|      | سورة النحل                               |             |
| ٤٧   | أولم يروا إلى ما خلق الله من شيء         | ٧٣.         |
| ۸۹   | و نزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء       | ٦٧.         |
| ٩.   | إن الله يأمر بالعدل                      | ٤٨٧         |
| ٩.   | و ينهى عن الفحشاء و المنكر               | 011/690     |
| ۲.۱  | إلا من أكره و قلبه مطمئن بالإيمان        | A71/0Y1     |
|      | سورة الإسراء                             |             |
| ۲١   | أنظر كيف فضلنا بعضهم على بعض و للآخرة أ  | کیر         |
|      | درجات و أكبر تفضيلا                      | 117         |
|      |                                          |             |

| الصفحة                     | لاَية الآية                           | رقم ا |
|----------------------------|---------------------------------------|-------|
| 771                        | فلا تقل لهما أن                       | 24    |
| 7.7                        | و لا تقف ما ليس لك به علم             | 41    |
| ٣٩.                        | و استفزز من استطعت منهم بصوتك         | ٦٤    |
| ٥٣٥                        | و لقد کرمنا بن <i>ی</i> آدم           | ٧.    |
| ٧٣.                        | إن الذين أوتوا العلم من قبله          | ١.٧   |
|                            | سورة الكهف                            |       |
| * 1 🗸                      | و من شاء فليؤمن و من شاء فليكفر       | 49    |
| 107                        | فوجدا فيها جدارا يريد أن ينقض فأقامه  | ٧٧    |
|                            | سورة طه                               |       |
| * \ \                      | الرحمن على العرش استوى                | ٥     |
| 107                        | و ما تلك بيمينك يا موسى               | ۱۸    |
|                            | ولتصنع على عينى                       | 49    |
| ١١.                        | قال موعدكم يوم الزينة                 | ٥٩    |
| 177                        | و عصی آدم ربه فغوی                    | 171   |
|                            | سورة الأنبياء                         |       |
| 760                        | انكم و ما تعبدون من دون الله حصب جهنم | 97    |
| 760                        | إن الذين سبقت لهم منا الحسنى          | ١.١   |
|                            | سورة الحج                             |       |
| <b>~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~</b> | لنبين لكم و نقر في الأرحام            | ٥     |
|                            | ألم تر أن الله يسجد له من في السموات  | ١٨    |
| ٧٣٠                        | و من في الأرض                         |       |
|                            |                                       |       |

| الصفحة     | لآية الآية                                | رقم ا |
|------------|-------------------------------------------|-------|
| 778        | فاجتنبوا الرجس من الأوثان                 | ۳.    |
| 459        | ثم محلها إلى البيت العتيق                 | 44    |
| ٥٦٣        | فإذا وجبت جنوبها                          | ٣٦    |
| 94         | و ما جعل عليكم في الدين من حرج            | ٧٨    |
|            | سورة المؤمنون                             |       |
| ۲۱۸        | اخسئوا فيها و لا تكلمون                   | ۱۰۸   |
|            | سورة النور                                |       |
| 770        | سورة أنزلناها و فرضناها                   | ١     |
| 444/4.8    | الزانية و الزاني                          | ۲     |
| <b>Y1Y</b> | ثم لم يأتوا بأربعة شهداء                  | ٤     |
| ***        | و لا تقبلوا لهم شهادة أبدا                | ٤     |
| 11/1       | الله نور السموات و الأرض                  | 40    |
| ٣٨٤        | فليحذر الذين يخالفون عن أمره              | 74    |
|            | سورة الفرقان                              |       |
|            | فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذبوا بآياتنا | 41    |
| ۲۸۲        | فدمرناهم تدميرا                           |       |
|            | و هو الذي خلق من الماء بشرا فجعله نسبا    | ٤٥    |
| ٥٣٢        | و صهرا                                    |       |
|            | سورة الشعراء                              |       |
| ٦٨٤/٦٨٥    | لها شرب و لکم شرب يوم معلوم               | 100   |

| الصفحة     | لآية الآية                             | رقم اا |
|------------|----------------------------------------|--------|
|            | سورة النمل                             |        |
| ٨٣٥        | وجحدوا بها و استيقنتها أنفسهم          | ١٤     |
|            | سورة اقصص                              |        |
| <b>Y19</b> | فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوا و حزنا | ٨      |
| ٦٨١        | هذا من عمل الشيطان                     | ۱٥     |
|            | سورة العنكبوت                          |        |
| . 701      | فلبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاما       | ١٤     |
|            | سورة لقمان                             |        |
|            | و لئن سألتهم من خلق السموات و الأرض    | ۲٥     |
| 707        | ليقولن الله                            |        |
|            | سورة الأحزاب                           |        |
| ٦٨٢        | لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة     | ۲۱     |
|            | و ما كان لمؤمن و لا مؤمنة إذا قضى الله | 41     |
| 791        | و رسوله أمرا                           |        |
| 777        | فما لكم عليهن من عدة تعتدونها          | ٤٩     |
| ٦٧٣        | لا يحل لك النساء من بعد                | ٥٢     |
| 101        | فأبين أن يحملنها و أشفقن منها          | 77     |
|            | سورة الفاطر                            |        |
| ٥٨         | الذى أحلنا دار المقامة                 | 30     |
|            |                                        |        |

۹۱۲ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

| الصفحة       | الآية الآية                                  | رقم  |
|--------------|----------------------------------------------|------|
|              | سورة ص                                       |      |
| ٨            | و آيتناه الحكمة و فصل الخطاب                 | ۲.   |
| ٤٧٣          | إذ عرض عليه بالعشى الصافنات الجياد           | ۳۱   |
| ٤٧٣          | ردوها على                                    | 22   |
| ١١.          | خلقت بيدى                                    | ۷٥   |
|              | سورة الزمر                                   |      |
| <b>) ) .</b> | يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله             | ۲٥   |
| ١١.          | و السموات مطويات بيمينه                      | ٦٧   |
| ۸٧٨          | و فتحت أبوابها                               | ٧٣   |
|              | سورة فصلت                                    |      |
| 107          | أتينا طائعين                                 | 11   |
|              | سورة الشورى                                  |      |
| o. Y/10      | شرع لكم من الدين ما وصى به                   | ۱۳   |
| 440          | فإن يشإ الله يختم على قلبك و يمح الله الباطل | 4٤   |
|              | سورة الزخرف                                  |      |
| 47           | انًا جعلناه قرآنا عربيا                      | ٣    |
|              | سورة الأحقاف                                 |      |
|              | و وصينا الإنسان بوالديه حملته أمّه كرها      | ۱٥   |
| **           | ضعته كرها و حمله و فصاله ثلاثون شهرا         | و وو |
|              |                                              |      |

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_

الصفحة الآية رقم الآية سورة محمد أطيعوا الله و أطيعوا الرسول و لا تبطلوا أعمالكم 787/071 سورة الفتح تقاتلونهم أو يسلمون 171 سورة الحجرات يأ أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبإ فتبينوا ٣٤٩ ٦ سورة الذاريات EAY و في أموالهم حق للسائل و المحروم 19 و ما خلقت الجن و الإنس إلا ليعبدون £YY ٥٦ 147 ٥٨ ذو القوة المتين سورة النجم ۲. ٤-٣ و ما ينطق عن الهوى. إن هو إلا وحي يوحي سورة الحديد آمنوا بالله و رسله 444 سورة المجادلة 471 قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها 097/405/477/104/04/49 فتحرير رقبة ٣

٩١٤ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

| الصفحة          | ت الآية                                      | رقم الآي |
|-----------------|----------------------------------------------|----------|
|                 | من لم يجد فصيام شهرين متتابعين من قبل أن     | ٤ ف      |
| 700             | تماسا. فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا       | ين       |
|                 | سورة الحشر                                   |          |
| V. W/\AW/\AY/\£ | اعتبروا يا أولى الأبصار                      | ۲ ف      |
|                 | ا أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله      | ۷ م      |
| 767/70.         | ِ لرسوله و لذي القربي و اليتامي و المساكين   | و        |
| 741/16          | ما آتاكم الرسول فخذوه و ما نهاكم عنه فانتهوا | ٧ و      |
|                 | لفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم      | U ,      |
| 759             | ِ أموالهم                                    | و        |
|                 | سورة المتحنة                                 |          |
| <b>Y</b> \\     | لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين | λ γ      |
| 740/746         | ان علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الكفار    | ۱۰ ف     |
|                 | سورة الجمعة                                  |          |
|                 | ا أيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من        | ۹ ي      |
| 144             | وم الجمعة                                    | ي        |
|                 | ِ إذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض          | ۱۰ و     |
| 227/474         | ِ ابتغوا من فضل الله                         | و        |
|                 | سورة الطلاق                                  |          |
| 747             | أولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن            | , ٤      |

| الصفحة | لآية                             | سحين_<br>الأية | •  |
|--------|----------------------------------|----------------|----|
|        | سورة التحريم                     |                |    |
| ١٨٣    | يها النبي لم تحرم ما أحل الله لك | أ لي           | ١  |
| ١٨٣    | فرض الله لكم تحلة أيمانكم        | قدة            | ۲  |
|        | سورة الملك                       |                |    |
| 117    | وكم أيكم أحسن عملا               | ليبل           | ۲  |
|        | سورة المعارج                     |                |    |
| 727    | لإنسان خلق هلوعا                 | إن ا           | ۱۹ |
|        | سورة الجن                        |                |    |
| ٦٨     | ما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا    | و أو           | ١٥ |
|        | سورة الإنسان (الدهر)             |                |    |
| 97     | رير من فضة                       | قوا            | 17 |
|        | سورة النازعات                    |                |    |
| 294    | و نهى النفس عن الهوى فان الجنة   | ٤١_            | ٤. |
|        | هى المأوى                        |                |    |
|        | سورة المطففين                    |                |    |
| ***    | بوا فكهين                        | انقا           | ٣١ |

| الصفحة  | الآية       | <b>ڏ</b> يڌ           | رقم ا<br>رقم ا |
|---------|-------------|-----------------------|----------------|
|         | سورة الفجر  |                       |                |
| 4.4     | عذاب        | فصب عليهم ربك سوط     | ۱۳             |
|         | سورة البلد  |                       |                |
| ۸۸۳     |             | ثم كان من الذين آمنوا | ١٧             |
|         | سورة الشرح  |                       |                |
| 11      |             | و رفعنا لك ذكرك       | ٤              |
|         | سورة البينة |                       |                |
| £79/£7A |             | أولئك هم خير البرية   | ٧              |

| V              | قسم التحقيق                                      |
|----------------|--------------------------------------------------|
|                | فهرس الأحاديث الشريفة                            |
| الصفحة         | (1)                                              |
| 178/698        | الآدمى بنيان الرب، ملعون من هدم بنيان الرب       |
| TA0/T12        | الأعمال بالنيات                                  |
| ٦.٥            | ابتغوا في أموال اليتامي خيرا كيلا تأكلها الزكاة  |
| 440            | اتبع السيئة الحسنة تمحها                         |
| 744            | اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله تعالى     |
| ٣.٣            | أحلت لنا دمان و ميتتان                           |
| <b>707/70.</b> | أدوا عن كل حر و عبد مسلم نصف صاع                 |
| 401            | أدوا عن كل حر و عبد نصف صاع                      |
| ٥٥٧            | أدوا عمن تمونون                                  |
| 079            | إذا أذنت فترسل، و إذا أقمت فاحدر                 |
| ٧٣٥            | إذا اختلف المتبايعان تحالفا و ترادا              |
|                | إذا روى لكم عنى حديث فاعرضوه على كتاب الله، فما  |
| ٦٧٠/١٧         | وافق فاقبلوه، و ما خالف فردوه                    |
| ٥٦٩            | إذا سافرتا أذنا و أقيما                          |
| ٤٢٧            | إذا انسلخ شعبان فلا صوم إلا عن رمضان             |
| ٨٨             | أريت صورتك في سرقة من الحرير                     |
| ٤٩١            | افضل الهجرة أن تهجر نفسك و هواك                  |
| 103/27         | اغنوهم عن المسألة في مثل هذا اليوم               |
| ٧٢٥            | البسوا الثياب البيض                              |
| ٥٠٦            | ألا لا تصوموا في هذه الأيام                      |
| 11             | آلی کل تقی                                       |
| ٣.٨            | الماء من الماء                                   |
| Y£0/Y          | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا "لا إله إلا الله" |
|                |                                                  |

| أمر النبى ع<br>"كل من سـ<br>أنا أحق بإ-<br>إن رجلا جا<br>"على عتق |
|-------------------------------------------------------------------|
| "كل من سـ<br>أنا أحق بإ-<br>إن رجلا جا<br>"على عتق                |
| أنا أحق بإ-<br>إن رجلا جا<br>"على عتق                             |
| إن رجلا جا<br>"على عتق                                            |
| "على عتق                                                          |
| _                                                                 |
|                                                                   |
| إن رسول ال                                                        |
| حتى أبيح                                                          |
| إن الصدقة                                                         |
| إن الله تعا                                                       |
| إن الله تص                                                        |
| إن الله خلق                                                       |
| إن الله ليض                                                       |
| أنزل القرآن                                                       |
| انما أجرك د                                                       |
| انهم لن يزا                                                       |
| إغا أطعمك                                                         |
| إنما تنصرو                                                        |
| إن النبي ع                                                        |
| إن النبي ع                                                        |
| إن النبي ع                                                        |
| أوتبت جوا                                                         |
| أيما عبد ح                                                        |
| البكر بالبك                                                       |
| بيعوا الحنط                                                       |
|                                                                   |

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

| الصفحة         |                                              |
|----------------|----------------------------------------------|
| ٦.٤/٦.٣        | البينة على المدعى و اليمين على من أنكر       |
|                | (ت)                                          |
| ٦٣٨            | التمر بالتمر مثلا بمثل و الفضل ربا           |
|                | (එ)                                          |
| ۸٥.            | ثلاث جدهن جد و هزلهن جد                      |
| م أنه مؤمن ١٢٦ | ثلاث من علامات النفاق و إن صام و صلى و زء    |
|                | (ج)                                          |
| 177            | جعل النبى عليه السلام شراء القريب اعتاقا     |
| AYA            | جيدها و رديئها سواء                          |
|                | (ح)                                          |
| 744            | حديث بيع الرطب بالتمر                        |
| ٦.٤            | حديث الجهر بالبسملة                          |
| 11A/1.W        | حديث المصراة                                 |
| 770            | حديث الوضوء على من قهقه في الصلاة            |
| YOA/YOY/£0/19  | الحنطة بالحنطة                               |
|                | (خ)                                          |
| یدی رسول       | خبر معاوية رضى الله عنه في كتابة البسملة بين |
| <b>. £</b>     | الله صلى الله عليه و سلم                     |
| ٧٠٤            | خبر إرسال النبي عليه السلام معاذ إلى اليمن   |
| <b>776/777</b> | خبر رجم معاذ                                 |
| 444            | خبر مراجعة النبى عليه السلام لسودة           |
|                |                                              |

| الصفحة  |                                                         |
|---------|---------------------------------------------------------|
| ***/*** | فبر إيجاب الكفارة على الأعرابي                          |
| ٦٢.     | فبر قضاء رسول الله صلى الله عليه و سلم لبروع بنت واشق   |
| 777     | فبر قضاء رسول الله صلى الله عليه و سلم لفاطمة بنت قيس   |
| 749     | <b>فبر فی عتق بریرة و زوجها عبد</b>                     |
|         | فبر في أن رسول الله صلى الله عليه و سلم رأى صحيفة       |
| 7.8.7   | ني يد عمر رضي الله عنه                                  |
|         | فبر ما قاله رسول الله صلى الله عليه و سلم لعمر حين سأله |
| 777     | عن قبلة الصائم                                          |
| ٣.٢     | خمس من الفواسق يقتلن                                    |
| 7.84    | فير الناس قرن <i>ي</i> الذي أنا فيهم                    |
|         | (3)                                                     |
| 1.1     | لذهب بالذهب مثلا بمثل و الفضل ربا                       |
|         | (ر)                                                     |
| ٤٩.     | رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر                |
| ٧٣٢     | رخص في السلم                                            |
| 446/416 | رفع عن أمتى الخطأ و النسيان                             |
|         | (س)                                                     |
| ٩.      | سارق أمواتنا كسارق أحيائنا                              |
| ٤٦٨     | سئل النبي عليه السلام: البشر أفضل أم الملائكة           |
|         | (ص)                                                     |
| ٥٥٩     | لصدقة ترد البلاء                                        |
| ٥٨٣     | صدقة تصدق الله بها فاقبلوا صدقته                        |

| الصفحة      |                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------|
|             | (b)                                                    |
| ٦.٥         | الطلاق بالرجال                                         |
| ٥٧          | طلاق الأمة ثنتان و عدتها حيضتان                        |
|             | (و)                                                    |
| ١٢٦         | العدة دين                                              |
|             | (ك)                                                    |
| ٤٨٢/٣٠٣     | في خمس من الإبل شاة                                    |
| ٤٥.         | فان فاته صوم يوم من رمضان لم يقضه صيام الدهر كله       |
|             | (ق)                                                    |
|             | قال النبي عليه السلام رواية عن الله تعالى: يا داود عاد |
| ٤٩.         | نفسك فانها انتصبت لمعاداتي                             |
| ٧٠٦/٧٠٥/٧٠٤ | قصة شهادة خزيمة                                        |
| ٦.٣         | قضى رسول الله صلى الله عليه و سلم بشهادة و يمين        |
| ٥٦٤         | قم صل فإنك لم تصل                                      |
|             | (山)                                                    |
| 748         | كنت نهيتكم عن زيارة القبور إلا فزوروها                 |
|             | (J)                                                    |
| YTT/0A.     | لا بيع فيما ليس عندك                                   |
| ١.٢         | لا تبيعوا البر بالبر إلا سواء بسواء                    |
| ٧١٣         | لا تبيعوا الطعام بالطعام                               |
| •           | ·                                                      |

| الصفحة          |                                                                    |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------|
|                 | لا تتحينوا بصلاتكم طلوع الشمس و لا غروبها فانها تطلع               |
| 0 7 1           | بين قرنى الشيطان                                                   |
| 797             | لا تجتمع أمتى على الضلالة                                          |
| ٤٦١             | لا يقبل الله صلاة من لم يمس أنفه الأرض كما يمس جبهته               |
| ٨٢٥             | لا تؤذن حتى يستبين لك الفجر هكذا، و مد يده عرضا                    |
| 459             | لا زكاة في العوامل                                                 |
| ٦.٩             | لا صغيرة مع الإصرار، و لا كبيرة مع الاستغفار                       |
| ٤٩٨             | لا صلة إلا بطهور                                                   |
| ٤٢٥/٧٢          | لا صلاة الإ بفاتحة الكتاب                                          |
| <b>۲۸</b> ٦/۲۷٦ | لا عتق فيما لا يملكه ابن آدم                                       |
| ٥٢٧             | لا نكاح إلا بشهود                                                  |
| 171             | لا يجتمع دينان في جزيرة العرب                                      |
| <b>۸۲9/۸</b>    | لأن تدع و رثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتكففون الناس           |
| ١.٥             | ليس عليك في الذهب شيء حتى يبلغ عشرين مثقالا                        |
| 196             | لیس منا من لم یوقر کبیرنا و لم یرحم صغیرنا و لم یبجل عالمنا<br>(م) |
| ۲.٦             | ما سقت السماء ففيه العشرما فاتكم فاقضوا                            |
| ٤٥٦             | المستحاضة تتوضأ لكل صلاة                                           |
| ٧٨              | المستحاضة تتوضأ لوقت كل صلاة                                       |
| ٧٨              | من أتى امرأته في حالة الحيض أو في غير مأتيها                       |
|                 | من أسلم منكم فليسلم في كيل معلوم و وزن معلوم إلى                   |
| VTY/T7          | أجل معلوم                                                          |
| 174             | من أتى بالمبرة فليتم                                               |

قسم التحقيق\_\_\_\_\_

| الصفحة   |                                                           |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| ۱۸۸      | من خرج يطلب بابا من العلم                                 |
| ٥٢٥      | من سن سنة حسنة فله أجرها و أجر من عمل بها                 |
| ١٦٣      | من لم يشكر الناس لم يشكر الله                             |
| ۱۲٦/٦٠٥/ | من مس ذكره فليتوضأ ٢٠٢/                                   |
| ٤٥.      | من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها                 |
| ٤٩.      | المهاجر من هاجر السيئات                                   |
|          | (ن)                                                       |
| ٥٠٤      | نهى النبي عليه السلام عن الاستنجاء باليمين                |
| ٥٠٤      | نهى النبي عليه السلام عن اتخاذ الدواب كراسي               |
| ٥٠٦/٣٢٧  | نهي النبي عليه السلام عن بيع و شرط                        |
| ۰۸۰      | نهى النبى عليه السلام عن بيع الكالئ بالكالئ               |
| ٥٠٣      | نهي النبي عليه السلام عن المشي في نعل واحد                |
| • ,      | (4)                                                       |
| ٥٠٣      | الهرة ليست بنجسة، انها من الطوافين و الطوافات عليكم       |
| ۲        | هل عندكم ماء بات في الشن و إلا كرعنا في الوادي            |
| 414      | هو الطهور ماؤه و الحل ميتنه                               |
| ٤٦٧      | هي لك صدقة و لنا هدية                                     |
|          | (ی)                                                       |
| ٧١٦/٤٦٣  | يا بني هاشم إن الله تعالى حرم عليكم غسالة الناس و أوساخهم |
| ٤٥٩      | يا رسول الله إن أبى أدركه الحج و هو شيخ كبير              |
| ١٢.      | يبتلى المؤمن على قدر دينه                                 |

| الصفحة   |                                                           |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| ١٨٨      | من خرج يطلب بابا من العلم                                 |
| ٥٦٥      | من سن سنة حسنة فله أجرها و أجر من عمل بها                 |
| ١٦٣      | من لم يشكر الناس لم يشكر الله                             |
| 777/7.0/ | من مس ذكره فليتوضأ                                        |
| ٤٥.      | من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها                 |
| ٤٩.      | المهاجر من هاجر السيئات                                   |
|          | . (ა)                                                     |
| ٥٠٤      | نهى النبى عليه السلام عن الاستنجاء باليمين                |
| ٥٠٤      | نهى النبي عليه السلام عن اتخاذ الدواب كراسي               |
| 0.7/27   | نهي النبي عليه السلام عن بيع و شرط                        |
| ۰۸۰      | نهى النبي عليه السلام عن بيع الكالئ بالكالئ               |
| ٥٠٣      | نهي النبي عليه السلام عن المشي في نعل واحد                |
|          | (هـ)                                                      |
| 0.4      | الهرة ليست بنجسة، انها من الطوافين و الطوافات عليكم       |
| ۲        | هل عندكم ماء بات في الشن و إلا كرعنا في الوادي            |
| 479      | هو الطهور ماؤه و الحل ميتته                               |
| ٤٦٧      | هى لك صدقة و لنا هدية                                     |
|          | (ی)                                                       |
| V17/£78  | يا بني هاشم إن الله تعالى حرم عليكم غسالة الناس و أوساخهم |
| 209      | يا رسول الله إن أبى أدركه الحج و هو شيخ كبير              |
| ١٢.      | يبتلى المؤمن على قدر دينه                                 |

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

| الصفحة |                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------|
|        | سأل رجل ابن عباس رضي الله عنه عن قوله تعالى: فأتوهن       |
| 97     | من حيث أمركم الله فقال: أمرت أن تأتى من حيث جاء الدم      |
|        | صحبت ابن عمر عشر سنين و لم أره يرفع يديه إلا في تكبيرة    |
| 772    | الإفتتاح (قاله مجاهد)                                     |
| 797    | كان ابن عباس يوجب على من نذر بذبح ولده مائة من الإبل      |
| 96     | كف بصر ابن عمر و ابن عباس من غسل عينيهما بالتكلف          |
| 741    | لا بأس بالتوضئ ـ أي بسؤر الحمار ـ (قاله ابن عباس)         |
|        | لا ندع كتابٍ ربنا و لا سنة نبينا بقول امرأة لا ندرى أصدقت |
| 777    | أم كذبت، حفظت أم نسيت (قاله عمر)                          |
|        | لما دخلت على عثمان و كنت رأيت امرأة في الطريق فتأملت      |
|        | فى محاسنها فقال عثمان: يدخل على أحدكم و آثار الزنا ظاهرة  |
| 740    | على عينيه (قاله أنس)                                      |
| 77.    | ما نصنع بقول أعرابي بوال على عقبيه (قاله على)             |
|        | من شاء باهلته، ان سورة النساء القصرى نزلت بعد سورة البقرة |
| 747    | (قاله ابن مسعود)                                          |
| 741    | يكره التوضأ بسؤره _ أي بسؤر الحمار _                      |

# فهرس الأشعار

| الصة       | القافية |
|------------|---------|
| 90         | الجراد  |
| 1.6        | ارتسم   |
| 177        | أيعادى  |
| 177        | الشغاف  |
| 177        | أبردها  |
| 177        | فلوبا   |
| 177        | أجد     |
| 14.        | الجبلا  |
| 190        | الأبد   |
| 777        | أصارح   |
| LLA        | تبع     |
| ٤٩١        | البلاد  |
| 00£        | لا يفهم |
| 700        | البر    |
| 076        | بالحجر  |
| ٥٧.        | و العجل |
| ٦١.        | ui      |
| ٧.١        | بكا     |
| Y.1        | سبكا    |
| <b>Y19</b> | التراب  |
| ٨٥٥        | النواسم |
|            | ,       |

# فهرس الأعلام

| الصفحة                | •                                   |
|-----------------------|-------------------------------------|
| ٦٣.                   | أبجر بن غالب                        |
| ٤٣٩/٤.١/٤             | الأقرع بن حابس                      |
| ٦٨٥                   | إبراهيم عليه السلام                 |
| ٧.٥                   | إبراهيم بن يزيد النخعي              |
| 760                   | إبن الزبعري                         |
| ٤٧٧                   | أبو أيوب السجستاني                  |
| 154/154               | أبو بكر الإسكافي                    |
| ٨٨                    | أبو بكر الصديق                      |
| 097/02./48            | أبو بكر الرازى (أحمد بن على الجصاص) |
| 44                    | أبو بكر محمد بن الفضل               |
| ٤٧٨                   | أبو تراب النجشي                     |
| /                     | الإمام أبو حنيفة ٢٣/                |
| /0/1/247/474/400/770/ | ***                                 |
| /አ٤٦/አ۲٢/አ١٧/አ١٣/٧٦٩/ | <b>YT</b> 0                         |
| 144/44£/441/444/444/  | ۸٦٦                                 |
| V0/V0T/0£9/£71/YAA    | القاضى أبو زيد الدبوسي              |
| ٥٦٧                   | أبو سعيد الخدري                     |
| V · 0                 | أبو عبد الله الجدلي الكوفي          |
| 166/710/444/400/A·    | الإمام أبو منصور الماتريدي          |
| 770                   | أبو موسى الأشعري                    |
| 177                   | أبو نصر (أحمد بن محمد)              |
| /                     | الإمام أبو يوسف ٢٦/                 |
| /044/544/555/554/554/ | •                                   |
| ATT/V79/A00/YW0/      | 777                                 |
| ٦٦٨                   | ابن سريج (أحمد بن عمر)              |

|                                                | الصفحة         |
|------------------------------------------------|----------------|
| بی بن کعب                                      | 112/77/7.      |
| نس بن مالك                                     | ٦٣٥            |
| وس بن صامت                                     | 771            |
| لبخاری (محمد بن إسماعيل)                       | 110            |
| لإمام بدر الدين (محمد بن محمود الكردري)        | 199/104/Y·0/0Y |
| روع بنت واشق                                   | 77.            |
| لال بن رباح الحبش <i>ی</i>                     | ٥٦٨            |
| لثلجى (محمد بن شجاع)                           | ٤١٢/٣٠١        |
| ببیر بن مطعم                                   | 767            |
| لحاكم الشهيد (محمد بن محمد بن أحمد)            | 774            |
| <b>عبان بن منقذ</b>                            | ٣٢٨            |
| لحسن البصرى                                    | 777            |
| <b>حذيفة بن حسل اليمانى</b>                    | ٧.٦            |
| عماد بن أبى سليمان الأشعرى                     | ٧.٥            |
| مميد الدين الضرير                              | ٤١٥/١٩٦        |
| فبيب بن عدى الأنصاري                           | ATY            |
| فزيمة بن ثابت                                  | ٧٠٥/٧٠٤        |
| لخليل بن أحمد                                  | <b>1</b>       |
| فولة بنت ثعلبة                                 | ٣٦.            |
| شيخ الإسلام خواهر زاده (أبو بكر محمد بن الحسن) | 797/797        |
| داود عليه السلام                               | ٤٩.            |
| لزجاج (إبراهيم السرى)                          | ٦              |
| لإمام زفر بن هذيل                              | ٤١٧            |
| ۔<br>لزندوستی (الحسین بن یحیی)                 | <b>YT</b> T    |
| سعد بن أبي وقا <i>ص</i>                        | ٦٣٧            |
|                                                |                |

قسم *التحقيق*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

```
الصفحة
            411
                                            سعد بن عبادة
                                          سعيد بن السيب
            097
                                        سليمان عليه السلام
            274
            ٥٦٧
                                          سمرة بن جندب
                                    سيبويه (عمرو بن عثمان)
                                           الإمام الشافعي
 /YT1/109/101/177/1.7/70/71/££/V
/٣١٨/٣١٧/٣١٦/٣١١/٣٠٥/٣٠١/٢٨٨/٢٥١
/077/071/010/011/0.9/217/799/790
/779/767/780/778/771/096/097/09.
AOO/VYY/YOY/Y£O
            797
                                          شريح بن الحارث
 شمس الأثمة السرخسي ٨٣/ ١٨٧/ ٢٣٠/ ٢٣٠/ ٢٧٢/ ٢٧٨/ ٥٥٠ ٥٦٥/
                   YTT /YTY /\. A /o\\
            شمس الأئمة الكردري (محمد بن محمد بن عبد الستار) ٤٥٧
                             الصدر الشهيد (عمر بن عبد العزيز)
       111/254
                           الإمام ظهير الدين (على بن عبد العزيز)
        141/14.
                                         أم المؤمنين عائشة
٦٩./٦٧٣/٣٦٢/٨٧
                             عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي
٦٧٣/٦٣١/٦٢٤/٦٢٣/٦١٧/٩٤
                                          عبد الله بن عمر
            110
                                        عبد الله بن المبارك
  /74./718/7../٣٥٧/٣٥٦/11٤/٢٣/٢٢
                                        عبد الله بن مسعود
                   عبد العزيز بن خالد الترمذي
            647
                                          عثمان بن عفان
       767/780
                                          عزير عليه السلام
            079
```

| الصنحة                                 | ,,,                                |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| 771                                    | علقمة بن قيس                       |
| 79/77./728/9.                          | علی بن أبی طالب<br>علی بن أبی طالب |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |                                    |
| 116                                    | عمر بن عبد العزيز                  |
| 760/097/279                            | عيسى عليه السلام (المسيح)          |
| 789/091                                | عیسی بن أبان                       |
| 777                                    | فاطمة بنت قيس                      |
| /٤.٥/٣٤./٢٧٨/٢٧٢/٢.٦/١٨                |                                    |
| /                                      | <b>'</b>                           |
| ۸٤٠/٧٧٦/٧٧٥                            | /٧٧٤/٧٣٥                           |
| 744/091/214/2.2                        | الإمام الكرخى (عبيد الله بن الحسن) |
| 079                                    | لبيد بن ربيعة                      |
| <b>٣</b> ٦٤/٢٦٣/٢٦٢                    | ماعز بن مالك                       |
| ۳۸۸/۱۱٦                                | مالك بن أنس                        |
| <b>444/115</b>                         | مجاهد بن جبر                       |
| 444                                    | المزنی (إسماعيل بن يحيی)           |
| /moo/mm1/t1E/11o/44/11/                |                                    |
| /777/228/227/278/2.0/874,              | /٣٦٦                               |
| 177/100/177/V97/V80/                   | /340                               |
| 797/771                                | مسروق بن الأجدع                    |
| ٥                                      | معاوية بن صخر                      |
| 741/74.                                | معقل بن سنان                       |
| <b>V</b> · o                           | مكى بن إبراهيم                     |
| YAI                                    | موسى عليه السلام                   |
| 190                                    | النابغة (زياد بن معاوية)           |
|                                        |                                    |

|                                | الصفحة |
|--------------------------------|--------|
| نجم الدين النسفى (عمر بن محمد) | ٣.٦    |
| نصر بن الحجاج                  | 779    |
| توح عليه السلام                | ٧.٥    |
| الواسطى (مستلم بن سعيد)        | 786    |
| الوليد بن أبان                 | 647    |
| هلال ب. م ة                    | ٦٢.    |

الفوائد (شرح الهداية)

| الكتب | فهرس |
|-------|------|
|       |      |

اسم الكتاب الصفحة اسم المؤلف الأسرار في الأصول و الفروع أبو زيد الدبوسي AYT/VY . / 6 YT فخر الإسلام البزدوي أصدل الفقد VYV/077/YYY/A£ 770/077/771/77. شمس الأثمة السرخسي أصول الفقه عمر بن محمد نجم الدين النسفى ٣٠٦/٣٠٥ أصول الفقد أبو الفضل عبد الرحمن الكرماني ٧٥٥ الإيضاح في الفروع برهان الدين محمود بن أحمد ٦١١ التتمة (تتمة الفتاوي) أبو زيد الدبوسي التقويم (تقويم الأدلة) / ٢٣ . / ١٦٥ / ٨٤ / ٣٨ 16.0/444/444 770/697 أبو بكر محمد بن حسين خواهرزاده ٢٩٤ الجامع محمد بن الحسن الشيباني ١٣٧/١٣٦ الجامع الصغير 777 فخر الإسلام البزدوي الجامع الصغير عمر بن عبد العزيز، الصدر الشهيد ٨١٨ الجامع الصغير V17/Y - 1/17 -محمد بن الحسن الشيباني الجامع \_ الجامع الكبير طاهر بن أحمد بن عبد الرشيد ٢٦٢/٣١ الخلاصة (خلاصة الفتاوي) حميد الدين على بن محمد الضرير ٤١٥ شرح أصول البزدوي أبو نصر أحمد بن محمد 177 شرح القدوري عبد الله بن أحمد النسفي **714/888/818** شرح المنظومة عبد الله بن أحمد النسفي **TTT/11** شرح النافع روضة الفقهاء برهان الدين محمود بن أحمد ٧١٦ الطريقة البرهانية جار الله أبو القاسم الزمخشري٦١٨ الفائق (في غريب الحديث)

حميد الدين على بن محمد الضرير ٨٤٨

| الصفحة         | اسم المؤلف                    | اسم الكتاب                  |
|----------------|-------------------------------|-----------------------------|
| ٣١.            | الشيخ أحمد القدوري            | الكتاب (مختصر القدوري)      |
| £40/104        | جار الله أبو القاسم الزمخشرى  | الكشاف (عن حقائق التنزيل)   |
| /              | شمس الأثمة السرخسى            | المبسوط                     |
| ٧٣٣/٤٣٥        |                               |                             |
| 079/07A        | فخر الإسلام البزدوى           | المبسوط                     |
| ید ۵۵۷         | عمر بن برهان الدين الصدر الشه | المختلف                     |
| Y00            | علاء الدين السمرقندي          | مختلف الرواية               |
| 874/585        | أبو الليث السمرقندى           | المختلفات (في فروع الحنفية) |
| ٧.٥            | •••••                         | مسند أبى حنيفة              |
| ٣١             | جلال الدين الخبازي            | المغرب (في اللغة)           |
| /٧٧٤/٧١٤/٣٤.   | فخر الإسلام البزدوى           | منتخب التقويم               |
| <b>A97/YY9</b> |                               |                             |
| 711            |                               | النوادر                     |
| /\٨\/\٣٨/\٣٦   | برهان الدين على بن أبى بكر    | الهداية                     |
| ٥٨٢/٣١ . /٣٠٢  | المرغناني                     |                             |

YYE

٩٣٤\_\_\_\_\_شرح للنتخب

| الصفحة                      | فهرس المذاهب و الفرق   |
|-----------------------------|------------------------|
| <b>TAA</b>                  | الأشعرية<br>الأشعرية   |
| ٣.١                         | اد سعرید<br>أهل الحدیث |
| 0 6 4 / 6 \ 6               | أهل السنة و الجماعة    |
| 717                         | الخطابية               |
| ۸۳۹                         | الخوارج                |
| A44/14                      | الرافضة                |
| 44                          | الزندقة                |
| ATY/£T                      | الفلاسفة               |
| 011/01.                     | المتكلمين              |
| ATY/YYY/770/0£Y/0£./£Y0/TYY | المعتزلة               |
| <b>YYY</b>                  | المعطلة                |
| 090                         | المجوس                 |
| 090                         | النصارى                |
| 777/040                     | اليهود                 |
|                             |                        |

### فهرس الأماكن

#### الصفحة

أم القرى (مكة المكرمة) ١٤٣ بلخ جراسان ٢٩ خيس خيس

خيبر خيبر دمشق ٤٧٣

سمرقند ٣٩٣

العراق ٣٩٣

الكوفة

المدينة (المنورة) ٣٦٣ نصيب:

#### فهرس المسادر

- : القرآن الكريم
- \* الإبهاج في شرح المنهاج

لعلى بن عبد الكافى السبكى المتوفى سنة ٨٥٦هـ، و ولده تاج الدين عبد الوهاب بن على السبكى المتوفى سنة ٧٧١هـ

دار الكتب العلمية، بيروت، و دار الباز للنشر و التوزيع، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.

أحكام القرآن

لأبي بكر الرازي، المعروف بالجصاص، المتوفى سنة ٣٧٠هـ

طبعة مصورة عن الطبعة الأولى سنة ١٣٣٥هـ، دار الفكر العربي، بيروت.

أحكام القرآن

لأبى بكر بن محمد، ابن العربى، المتوفى سنة ٥٤٣هـ تحقيق على محمد البحاوي، الطبعة الأولى ١٣٧٦هـ، دار

تحقيق على محمد البجاوى، الطبعة الأولى ١٣٧٦هـ، دار إحياء الكتب العربية \_ القاهرة.

الأحكام فى أصول الأحكام لسيف الدين على بن أبى على الآمدى، المتوفى سنة ٦٣١هـ دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م

دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م \* الأحكام في أصول الأحكام

لأبى محمد على بن حزم الظاهرى المتوفى سنة 201هـ تحقيق و تقديم: محمد أحمد عبد العزيز، مكتبة عاطف، مصر ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.

الاختيار لتعليل المختار

لعبد الله بن محمود بن مودود الموصلى الحنفى، المتوفى سنة ٦٨٣هـ تعليقات: الشيخ محمود أبو دقيقة، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٧٥هـ/١٩٧٥م.

إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول لمحمد بن على الشوكاني، المتوفى سنة ١٢٥٠هـ طبع دار المعرفة للطباعة و النشر، بيروت.

قسم التحقيق\_

أساس البلاغة

لجار الله محمود بن عمر الزمخشري، المتوفى سنة ٥٣٨هـ

دار صادر، دار بیروت، بیروت ۱۳۸۵هه/۱۹۹۸م

الاستيعاب في أسماء الأصحاب

لأبي عمر يوسف عبد الله النمري، ابن عبد البر المتوفى سنة ٤٦٣هـ تحقيق على محمد البجاوي، مكتبة نهضة مصر.

أسد الغابة في معرفة الصحابة

لأبي الحسن على بن محمد الجزري، ابن الأثير المتوفي سنة ٦٣٠هـ تحقيق محمد إبراهيم البنا، محمد أحمد عاشور، دار الشعب.

الإصابة في تمييز الصحابة

لأحمد بن على بن حجر العسقلاني المتوفى سنة ٨٥٢هـ دار الفكر، بيروت ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م.

أصول اليزدوي

لفخر الإسلام على بن محمد بن الحسن البزدوي، المتوفى سنة ٤٨٢هـ مطبوع بهامش كشف الأسرار، دار الكتاب العربي، بيروت ١٣٩٨هـ

أصول السرخسي

لأبي بكر محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي، المتوفي سنة ٤٩٠هـ تحقيق: أبو الوفا الأفغاني، نشر لجنة إحياء المعارف النعمانية الهند، دار المعرفة للطباعة و النشر، بيروت سنة ١٣٩٣هـ

أصول الشاشي

لأبي على الشاشي المتوفي سنة ٣٤٤هـ

و بهامشه: عمدة الحواشي، لمحمد فيض الحسن الكنكوهي، دار الكتاب العربي، بيروت ١٤٠٢هـ (١٩٨٢م.

اعتقادات فرق المسلمين و المشركين

للإمام فخر الرازي، المتوفى سنة ٦٠٦هـ

مكتبة الكليات الأزهرية، طبعة جديدة، القاهرة ١٣٩٨هـ/٩٧٨م.

٩٣٨ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

### \* الأعلام

لخير الدين الزركلي

دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨٠م، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨٠م.

الأغاني

لأبى الفرج الإصفهاني

تحقيق عبد الستار أحمد فراج، دار الثقافة، بيروت ١٩٥٨م.

أنيس الفقهاء في تعريف الألفاظ المتداولة بين الفقهاء

للشيخ قاسم القونوى المتوفى سنة ٩٧٨هـ

تحقيق: د. أحمد بن عبد الرزاق الكبيسى، دار الوفاء للنشر و التوزيع، جدة ٤٠٦ هـ/١٩٨٦م.

> إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون لإسماعيل باشا البغدادي المتوفي سنة ١٣٣٩هـ

> > تصویر دار الفکر، بیروت ۱٤٠٢هـ

بحر الرائق شرح كنز الدقائق

لزين العابدين إبراهيم بن نجيم الحنفى، المتوفى سنة ٩٧٠هـ الطبعة الثانية، دار المعرفة للطباعة و النشر، بيروت

البحر المحيط (تفسير أبى حيان)

لمحمد بن يوسف الشهير بأبى حيان، المتوفى سنة ٧٤٥هـ الطبعة الثانية، دار الفكر ٩٤٠هـ

بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع

لأبى بكر علاء الدين مسعود الكاسانى، الحنفى، المتوفى سنة ٥٨٧هـ دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م

\* بداية المجتهد نهاية المقتصد

لأبى الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطبى الأندلسى، المتوفى سنة ٩٥هـ دار المعرفة، الطبعة السابعة ١٩٨٥م/١٥٠هـ قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

البداية و النهاية في التاريخ

لإسماعيل بن عمر بن كثير المتوفى سنة ٧٧٤هـ

تدقيق و تحقيق: دكتور أحمد أبو ملحم و زملاؤه، الطبعة الأولى

دار الكتب العلمية ١٤٠٥هـ

البرهان في أصول الفقه

لإمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني، المتوفى سنة ٤٧٨هـ تحقيق: عبد العظيم الديب، مطابع الدوحة الحديثة، قطر، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ

بغية الوعاة في طبقات اللغويين و النحاة

لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي

تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي

مصر، الطبعة الأولى ١٣٨٤هـ/١٩٦٤م

البيان في غريب إعراب القران

لأبي البركات بن الأنباري، المتوفى سنة ٧٧هـ

تحقيق: د. طه عبد الحميد، دار الكتاب العربي بالقاهرة ١٣٧٩هـ

بيان المختصر، شرح مختصر ابن الحاجب

لشمس الدين أبى الثناء محمود بن عبد الرحمن أحمد الأصفهاني المتوفى سنة ٧٤٩هـ

تحقيق: د. محمد مظهر بقا، من مطبوعات مركز البحث العلمى و إحياء التراث الإسلامى بجامعة أم القرى، دار المدنى للطباعة و النشر جدة الطبعة الأولى ٢٠١٦هـ/١٩٨٦م

تأويل مشكل القرآن

لأبى محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة، المتوفى سنة ٢٧٦هـ الشرح و النشر: السيد أحمد صقر، دار التراث ـ القاهرة ـ الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م.

٩٤٠ \_\_\_\_\_شرح للنتخب

تاج التراجم فى طبقات الحنفية
 لقاسم بن قطلوبغا، المتوفى سنة ٨٧٩هـ
 مطبعة العانى ببغداد ١٩٦٢م

تاج العروس من جواهر القاموس

لمحمد مرتضى الزبيدي، المتوفى سنة ١٢٠٥هـ

طبع دار مكتبة الحياة، بيروت.

العربى
 الأدب العربى

كارل بروكلمان

\* تاریخ بغداد

لأبى بكر أحمد بن على الخطيب البغدادى، المتوفى سنة ٤٦٣هـ دار الكتاب العربي، بيروت.

تاريخ التشريع الإسلامي

للشيخ محمد الخضري بك

الطبعة السابعة ١٩٦٠م

تاريخ التشريع الإسلامي

لحمد السايس، عبد اللطيف السبكى، محمد يوسف البريرى

طبع سنة ١٣٥٥هـ

: التبصرة في أصول الفقه

لأبى إسحاق إبراهيم بن على بن يوسف الشيرازي، المتوفى سنة ٤٧٦هـ حققه: محمد حسن هينو، طبع دار الفكر بدمشق ١٤٠٠هـ

\* التبيين

لقوام الدين أمير كاتب عمر بن أمير غازى الفارابي الاتقاني

المتوفى سنة ٧٥٨هـ

رسالة دكتوراه، اعداد: صابر نصر مصطفى عثمان، جامعة الأزهر ١٤٠٠هـ/

تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق

لفخر الدين عثمان بن على الزيلعي الحنفي، المتوفى سنة ٧٣٤هـ

الطبعة الثانية، دار المعرفة، بيروت

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ ا ع ٩

تخريج الفروع على الأصول

لشهاب الدين محمود بن محمد الزنجاني المتوفى سنة ٦٥٦هـ

حققه محمد أديب الصالح، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثالثة ١٣٩٩هـ

\* التحقيق

لعبد العزيز بن أحمد البخارى، المتوفى سنة ٧٣٠هـ

مصورة من المكتبة المحمودية بالمدينة المنورة، تحت رقم (٨٩١)

تدریب الراوی فی شرح تقریب النووی

لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، المتوفى سنة ٩١١هـ

تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الكتب الحديثة،

الطبعة الثانية ١٣٨٥هـ/١٩٦٦م

تذكرة الحفاظ

لأبي عبد الله شمس الدين الذهبي، المتوفي سنة ٧٤٨هـ

نشره: محمد أمين دمج، بيروت، طبع دار إحياء التراث العربى

\* التعريفات

لعلى بن محمد الشريف الجرجاني، المتوفى سنة ١٦هـ

دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ/١٩٨٩م

\* تفسير أبى السعود

لأبي السعود محمد بن محمد العمادي، المتوفى سنة ٩٥١هـ

دار المصحف ـ القاهرة

تفسير البيضاوي

لعبد الله بن عمر البيضاوي، المتوفى سنة ٦٨٥هـ

مطبعة مصطفى البابي الحلبي عصر، الطبعة الثانية ١٩٥٥هـ/١٩٥٥م

تفسير الطبري

لمحمد بن جرير الطبري، المتوفي سنة ٣١٠هـ

مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر، الطبعة الثانية ١٣٨٨هـ/١٩٦٨م

تفسير القرطبى

لأبى عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى القرطبى، المتوفى سنة ٦٧١هـ دار الكتاب العربى، مصورة عن طبعة دار الكتب ١٣٨٧هـ/١٩٦٧م

التفسير الكبير

للإمام فخر الرازى

دار الكتب العلمية، طهران، الطبعة الثانية

تفسير ابن كثير

لإسماعيل بن عمر بن كثير المتوفى سنة ٧٧٤هـ

طبع دار إحياء الكتب العربية، القاهرة

تفسير النسفى

لأبى البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفى، المتوفى سنة ٧١٠هـ دار الكتاب العربي، بيروت

\* تفسير النهر الماد من البحر

لمحمد بن يوسف الشهير بأبى حيان الأندلسى، المتوفى سنة ٧٥٤هـ دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية ٣-١٤هـ/١٩٨٨م (مطبوع بهامش البحر المحيط)

\* التقرير و التحبير

لشمس الدين محمد بن محمد بن الحسن المعروف بابن أمير الحاج المتوفى سنة ٨٧٩هـ

دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ

\* تقریب التهذیب

لأحمد بن على بن حجر العسقلانى، المتوفى سنة ٨٥٧هـ تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٧٥هـ ١٩٧٥م

« تقرير الشربينى على جمع الجوامع لعبد الرحمن بن محمد الشربينى، المتوفى سنة ١٣٤٦هـ (مطبوع مع شرح المحلى) طبع مصطفى البابى الحلبى، القاهرة

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

\* تقويم الأدلة

لأبى زيد عبيد الله بن عمر الدبوسى

مخطوط مصور من المكتبة السليمانية، إستانبول تحت رقم (٦٩٠)

التلويح على التوضيح

لسعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني، المتوفى سنة ٧٩٢هـ

مطبعة مكتب صنايع ١٣١٠هـ

التمهيد في أصول الفقه

لأبى الخطاب محفوظ بن أحمد الكلوذاني، المتوفى سنة ١٠هـ

حققه: مفيد أبو عمشة و محمد على إبراهيم، رسالتا طبع

مركز البحث العلمى و إحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى

التمهيد في تخريج الفروع على الأصول

لجمال الدين عبد الرحيم بن الحسن الاسنوى، المتوفى سنة ٧٧٢هـ

تحقيق: محمد حسن هيتو، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ، طبع مؤسة الرسالة،

بيروت.

توضيح الأفكار لمعانى تنقيح الأنظار

لمحمد بن إسماعيل الأمير الحسنى الصنعاني

تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، الطبعة الأولى ١٣٦٦هـ

تهذيب التهذيب

لأحمد بن على بن حجر العسقلاني، المتوفى سنة ٨٥٧هـ

مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، الهند، الطبعة الأولى ٣٢٥هـ

تيسير التحرير

لمحمد أمين، المعروف بأمير بادشاه، الحنفي، المتوفى سنة ١٨٧هـ

طبع مصطفى البابى الحلبى، القاهرة ١٣٥٠هـ

\* الجامع الصغير

لجلال الدين عبد الرحمن بن أبى بكر السيوطى، المتوفى سنة ٩١١هـ دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ/١٩٨١م ٩٤٤ \_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

جامع مسانيد الإمام الأعظم
 لحمد بن محمود بن محمد الخوارزمى، المتوفى سنة ١٦٥هـ
 مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، الطبعة الأولى ١٣٣٢هـ

الجنى الدانى فى حروف المعانى

للحنس بن قاسم المرادي، المتوفى سنة ٧٤٩هـ

تحقيق: د. فخر الدين قباوة، و الأستاذ محمد نديم فاضل، طبع المكتبة العربية بحلب ١٩٧٣م

الجواهر المضيئة في تراجم الحنفية

لعبد القادر القرشي، المتوفى سنة ٧٧٥هـ

مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية \_ الهند، الطبعة الأولى ١٣٣٢هـ

حاشية الإزميري على مرآة الأصول

للشيخ سليمان الإزميري، المتوفى سنة ١١٠٢هـ

طبع دار الطباعة الباهرة الكائنة ببولاق ٢٦٢هـ

« حاشية البناني على شرح المحلى

لعبد الرحمن بن جاد الحق البناني المتوفى سنة ١٩٧٨هـ

طبع مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٥٦هـ

\* حاشية الرهاوي على شرح إبن ملك

للشيخ يحيى الرهاوى المصرى (مطبوع مع شرح إبن ملك)

مطبعة عثمانية ١٣١٥هـ

\* حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح شرح نور الإيضاح
 لأحمد بن محمد بن إسماعيل الطحطاوى الحنفى

مطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الثانية ١٩٧٩هـ/١٩٧٠م

« حاشیة عزمی زاده

للشيخ مصطفى بن بير على بن محمد، المتوفى سنة ١٠٤٠هـ (مطبوع مع شرح ابن ملك) مطبعة عثمانية ١٣١٥هـ

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_0 ع ا

الدر المختار على الدر المختار)
 لحمد أمين الشهير بابن عابدين

مطبعة مصطفى البابى الحلبى، الطبعة الثانية ١٣٨٦هـ/١٩٦٦م

حلية الأولياء وطبقات الأصفياء

لأبى نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني المتوفى سنة ٤٣٠هـ دار الفكر \_ المكتبة السلفية

: الدر الللقيط من البحر المحيط

لتاج الدين الحنفى النحوى المتوفى سنة ٧٤٩هـ

(مطبوع بهامش البحر المحيط)

الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة

لأحمد بن على بن حجر العسقلاني، المتوفى سنة ٨٥٢هـ

تحقيق محمد سيد جاد الحق، دار الكتب الحديثة

الدر المنثور في التفسير بالمأثور

لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، المتوفي سنة ٩١١هـ

طبع بالضبط و التصحيح باشراف دار الفكر، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ

الدليل الشافي على المنهل الصافي

لجمال الدین أبی المحاسن یوسف بن تغری بردی المتوفی سنة ۸۷٤هـ تحقیق: فهیم محمد شلتوت، نشر مرکز البحث العلمی و إحیاء التراث الإسلامی بجامعة أم القری، مكتبة الخانجی للطباعة و النشر

و التوزيع القاهرة

دیون المتنب*ی* و شرحه

لعبد الرحمن البرقوقي

دار الكتاب العربى

الرسالة

للإمام المطلبى محمد بن إدريس الشافعى، المتوفى سنة ٢٠٤هـ تحقيق و شرح: أحمد محمد شاكر ١٣٠٩هـ ٩٤٦ \_\_\_\_\_شرح للنتخب

\* رصف المبانى فى شرح حروف المعانى
 لأحمد بن عبد النور المالقى

تحقيق أحمد محمد الخراط، طبع مجمع اللغة العربية بدمشق ١٩٧٥م

\* روضة الطالبين

لأبى زكريا يحيى بن شرف النووى المتوفى سنة ٦٧٦هـ طبع المكتب الإسلامي للطباعة و النشر، بيروت

روضة الناظروجنة المناظر في أصول الفقه

لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسى المتوفى سنة ٢٠٠هـ المطبعة السلفية و مكتبتها، القاهرة، الطبعة الرابعة ١٣٩٧هـ

زاد المسير في علم التفسير

لأبى الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن على بن محمد الجوزى القرشى البغدادي، المتوفى سنة ٩٧هـ

المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م

\* سنن الترمذي

لأبى عيسى محمد بن سوره الترمذى، المتوفى سنة ٢٧٩هـ بتحقيق: أحمد محمد شاكر، مطبعة مصطفى البابى الحلبى، القاهرة الطبعة الأولى ٣٥٦هـ. و بتعليق عزت عبيد الدعاس، مطابع الفجر الحديثة، حمص، الطبعة الأولى ٣٨٦هـ/١٩٦٧م

« سنن الدارقطنى

لعلى بن عمر الدارقطني، المتوفى سنة ٣٨٥هـ

عنى بتصحيحه: السيد عبد الله هاشم يمانى المدنى. دار المحاسن القاهرة

سنن الدارمي

لأبى محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل الدارمي، المتوفى سنة ٢٥٥هـ طبع بعناية محمد أحمد دهمان، دار إحياء السنة النبوية

ابی داود

لأبى داود سليمان بن الأشعث السجستانى، المتوفى سنة ٢٧٥هـ. إعداد و تعليق: عزت عبيد الدعاس، دار الحديث، الطبعة الأولى ١٣٩٤هـ/١٩٧٤م.

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_

\* السنن الكبرى

لأبى بكر أحمد بن الحسين البيهقى، المتوفى سنة ٤٥٨ هـ تصوير دار صادر عن الطبعة الأولى الهندية

« سنن ابن ماجد

لأبى عبد الله محمد بن يزيد القزوينى ابن ماجد، المتوفى سنة ٢٧٥هـ حققه و وضع فهارسه: محمد مصطفى الأعظمى، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م

\* شذرات الذهب في أخبار من ذهب

لأبى الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي، المتوفى سنة ١٠٨٩هـ

دار الآفاق الجديدة، بيروت

شرح أصول اعتقاد أهل السنة من الكتاب و السنة و إجماع الصحابة
 و التابعين من بعدهم

لأبى القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبرى اللالكائي، المتوفى سنة ١٨٥هـ

تحقيق: أحمد سعد حمدان، دار طيبة، الرياض

: شرح تنقيح الفصول

لشهاب الدين أبى العباس أحمد بن إدريس القرافى، المتوفى سنة ٦٨٤هـ تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية، دار الفكر الطبعة الأولى ١٣٩٣هـ/١٩٧٧م

\* شرح صحیح مسلم

لأبى زكريا يحيى بن شرف النووى، المتوفى سنة ٦٧٦هـ دار إحياء التراث العربى، بيروت

شرح العضد على مختصر إبن الحاجب

لعضد الملة و الدين الايجي، المتوفى سنة ٧٥٦هـ

تصحيح: شعبان محمد إسماعيل، طبع مكتبة الكليات الأزهرية ١٣٩٣هـ

\* شرح العقيدة الطحاوية

لمحمد بن علاء الدين على بن محمد بن أبي العز، الحنفي، المتوفى سنة ٧٩٢هـ

٩٤٨ -----شرح للنتخب

حققها: جماعة من العلماء، و خرج أحاديثها: محمد ناصر الدين الألباني، طبع المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الخامسة ١٣٩٩هـ

« شرح ابن عقیل

لبهاء الدين عبد الله بن عقيل، المتوفى سنة ٧٦٩هـ

تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد

\* شرح العناية على الهداية

لكمل الدين محمد بن محمود البابرتي المتوفى سنة ٧٧٦هـ

طبع دار احياء التراث العربى (مطبوع مع شرح فتح القدير)

\* شرح فتح القدير

لكمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي، المعروف

بابن الهمام المتوفى سنة ٨٦١هـ

طبع إحياء التراث العربي، بيروت.

\* شرح الكوكب المنير

لمحمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحى، المعروف بابن النجار المتوفى سنة

#### 444

تحقیق: محمد الزحیلی و نزیه حماد، من مبطوعات مرکز البحث العلمی و إحیاء التراث الإسلامی بجامعة أم القری، طبع دار الفکر، دمشق

٠٠٤١هـ/١٩٨٠م

شرح المحلى على جمع الجوامع

لجلال الدين محلى محمد بن أحمد المحلى المتوفى سنة ١٨٤هـ

طبع مصطفى البابى الحلبى \_ القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٥٦هـ

شرح ابن ملك

لعبد اللطيف بن عبد العزيز بن عبد السلام بن الملك المتوفى سنة ٨٨٥هـ طبع المطبعة العثمانية، إستانبول ١٣١٥هـ

شرح مسند أبى حنيفة

للملا على القارى الحنفى

قدم له و ضبطه: خليل محيى الدين الميس. دار الكتب العلمية، توزيع دار الباز للنشر و التوزيع، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الشعر و الشعراء

لابن قتيبة

تحقيق و شرح أحمد محمد شاكر، دار المعارف ـ القاهرة

الصحاح

لإسماعيل بن حماد الجوهري، المتوفى سنة ٣٩٨هـ

تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ/١٩٧٩م

صحيح البخارى

لأبى عبد الله محمد بن إسماعيل البخارى، المتوفى سنة ٢٥٦هـ الضبط و الترقيم: الدكتور مصطفى ديب البغا، دار القلم، دمشق

صحيح مسلم

لابن الحسين مسلم بن الحجاج القشيرى، المتوفى سنة ٢٦١هـ ٢٦٨ عقيق: محمد فؤاد عبد الباقى، دار الفكر ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م

صفة الصفوة

لأبى الفرج عبد الرحمن بن الجوزى، المتوفى سنة ٩٧هـ

تحقيق: محمود فاخورى دار الوعى بحلب، الطبعة الأولى ١٣٩٠هـ/١٩٧٠م

طبقات الشافعية الكبرى

لتاج الدين عبد الوهاب بن على السبكى، المتوفى سنة ٧٧١هـ تحقيق: محمد الطناحى، عبد الفتاح محمد الحلو، مطبعة عيسى البابى الحلبى، الطبعة الأولى.

طبقات الشافعية

لجمال الدين عبد الرحيم الاسنوى، المتوفى سنة ٧٧٧هـ تحقيق: عبد الله الجبورى، دار العلوم، الرياض ١٤٠٠هـ/١٩٨١م

: الطبقات الكبرى

لمحمد بن سعد المتوفى سنة ٢٣٠هـ

طبع دار بیروت، و دار صادر ـ بیروت ۱۳۷۷هـ/۱۹۵۸م

٩٥٠\_\_\_\_\_\_شرح للنتخب

العبر فى تاريخ من غبر
 للمؤرخ الحافظ الذهبى

تحقيق: د. صلاح الدين المنجد، مطبعة حكومة الكويت ١٣٨٦هـ

أبو العتاهية اشعاره و أخباره

تحقیق: د. شکری فیصل، مطبعة جامعة دمشق ١٩٦٥م

عقود الجواهر المنيفة في أدلة مذهب الإمام أبى حنيفة
 لحمد مرتضى الزبيدي

مطبعة الشبكشى بالأزهر بمصر ١٣٨٧هـ

الفائق في غريب الحديث

لجار الله محمود بن عمر الزمخشرى

تحقيق على محمد البجاوى، محمد أبو الفضل إبراهيم، طبع عيسى البابى الحلبي، الطبعة الثانية

فتح البارى، شرح صحيح البخارى

لأحمد بن على بن حجر العسقلاني، المتوفى سنة ٨٥٢هـ مطبعة مصطفى البابى الحلبى بمصر ١٣٧٨هـ/١٩٥٩م

فتح الغفار بشرح المنار

لزين الدين محمد بن إبراهيم بن نجيم، المتوفى سنة ٩٧٠هـ و عليه بعض حواش للمرحوم الشيخ عبد الرحمن البحراوى، الحنفى المصرى، مطبعة مصطفى البابى الحلبى بمصر ١٣٥٥هـ/١٩٣٥م

الفتح المبين في طبقات الأصوليين لعبد الله المراغي

طبع محمد أمين دمج، الطبعة الثانية ١٣٩٤هـ/١٩٧٤م

الفرق بين الفرق

لعبد القاهر بن طاهر البغدادي، المتوفى سنة ٤٢٩هـ

تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت

الفروق لأبر العبار

لأبى العباس أحمد بن إدريس القرافى، المتوفى سنة ٦٨٢هـ طبع دار المعرفة للطباعة و النشر، بيروت قسم *التحقيق\_\_\_\_\_\_\_ا ٥*٩

\* الفقه الأكبر، للإمام الأعظم أبى حنيفة النعمان بن ثابت الكوفى المتوفى سنة ١٥٠هـ مع شرحه للملا على القارى دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م

الفوائد البهية في تراجم الحنفية لأبى الحسنات محمد عبد الحي اللكنوي (و معه تعليقات السنية) مطبعة دار السعادة، القاهرة، الطبعة الأولى ١٣٢٤هـ

فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت لعبد العلى محمد بن نظام الدين الأنصارى، المتوفى سنة ١٢٥٢هـ (مطبوع مع المستصفى) طبع المطبعة الأولى ١٣٢٢هـ طبع المطبعة الأميرية، القاهرة، الطبعة الأولى ١٣٢٢هـ

الفكر السامى فى تاريخ الفقه الإسلامى لمحمد بن الحسن الحجوى الثعالبى الفاسى، المتوفى سنة ١٣٧٦هـ خرج أحاديثه و علق عليه: عبد العزيز بن عبد الفتاح القارئ، المكتبة العلمية بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٣٩٦هـ

پ فیض القدیر، شرح الجامع الصغیر
 لحمد المدعو بعبد الرؤوف المناوی
 دار الفکر، الطبعة الثانیة ۱۳۹۱هـ/۱۹۷۲م

القاموس المحيط
 لجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادى، المتوفى سنة ٨١٧هـ
 طبع دار الجيل، بيروت

القواعد و الفوائد الأصولية لأبى الحسن علاء الدين على بن عباس البعلى المعروف بابن اللحام المتوفى سنة ١٠٨هـ

تحقيق: محمد حامد الفقى، دار الباز للنشر و التوزيع، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ

\* كتاب الآثار للإمام الأعظم أبى حنيفة النعمان بن ثابت المتوفى سنة ١٥٠هـ ۲ ه ۹ میلان میلان

رواية الإمام محمد بن الحسن الشيباني المتوفى سنة ١٨٩هـ مكتبة أهل السنة و الجماعة \_ كراجي

\* كتاب الفهرست للنديم

لأبى الفرج محمد بن أبى يعقوب إسحق المعروف بالوراق المتوفى سنة ٣٨٠هـ تحقيق: رضا \_ تجدد، مطبعة داشكاه \_ طهران.

الكشاف عن حقائق التنزيل و عيون الأقاويل فى وجوه التأويل لأبى القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشرى، المتوفى سنة ٣٨هـ مطبعة مصطفى البابى الحلبى، القاهرة

كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوى لعلاء الدين عبد العزيز بن أحمد البخارى، المتوفى سنة ٧٣٠هـ طبع دار الكتاب العربي، بيروت ١٣٩٤هـ

كشف الأسرار، شرح المصنف على المنار لأبى البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفى المتوفى سنة ٧١٠هـ دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م

كشف الخفا و مزيل الالباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس لإسماعيل بن محمد العجلوني، المتوفى سنة ١٩٦٢هـ

تحقيق

الظنون عن أسامى الكتب و الفنون
 الله المعروف بحاجى خليفة و بالملا كاتب جلبى
 تصوير دار الفكر، بيروت ٢٠٤١هـ/١٩٨٢م

\* اللباب في تهذيب الأنساب

لعز الدين بن الاثير الجزرى، المتوفى سنة ٦٣٠ه

دار صادر، بیروت ۱٤۰۰هـ/۱۹۸۰ لباب النقول في أسباب النزول

لجلال الدين عبد الرحمن السيوطى، المتوفى سنة ٩١١هـ دار إحياء العلوم، الطبعة الثانية ١٩٧٩م 

## \* لسان العرب

لجمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، المتوفى سنة ٧١١هـ تحقيق: عبد الله على الكبير، محمد أحمد حسب الله، هاشم محمد الشاذلي، دار المعارف

اللمع في أصول الفقه

لأبى إسحاق إبراهيم بن على الشيرازي، المتوفى سنة ٤٧٦هـ

\* المبسوط

لأبى بكر محمد بن أحمد أبى سهل السرخسى، المتوفى سنة ٩٠هـ دار المعرفة للطباعة و النشر، بيروت، الطبعة الثانية

مجمع الزوائد و منبع الفوائد

لنور الدين على بن أبى بكر الهيثمى، المتوفى سنة ٧٠٨هـ دار الكتاب العربى، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٦٧م

\* مجموع الفتوى

لأبى العباس أحمد بن عبد السلام بن تيمية المتوفى سنة ٧٢٨هـ جمع و ترتيب: عبد الرحمن بن قاسم النجدى، و ولده محمد، تصوير الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨هـ، مطابع دار العربية، بيروت

المحصول في علم أصول الفقه

لفخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازى، المتوفى سنة ١٠٦هـ تحقيق طد جابر العلوانى، مطابع الفرزدق. الرياض، من منثورات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م

\* المحلى

لأبى محمد على بن حزم الأندلسى الظاهرى، المتوفى سنة ٤٥٦هـ تصحيح: زيدان أبو المكارم حسن، مكتبة الجمهورية العربية بمصر ١٣٨٧هـ/١٩٦٧م ع ٩٥٠\_\_\_\_\_\_\_\_ ع ٩٥٠\_\_\_\_\_

، مختار الصحاح

لحمد بن أبى بكر بن عبد القادر الرازى، المتوفى سنة ٦٦٦هـ دار الكتاب العربي، الطبعة الأولى ١٩٦٧م

المختصر في أصول الفقه

لأبى الحسن علاء الدين على بن عباس البعلى، المعروف بابن اللحام المتوفى سنة ٨٠٣هـ

تحقيق محمد مظهر بقا، من مطبوعات مركز البحث العلمى و إحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى، دار الفكر، دمشق

« مختصر ابن الحاجب

لجمال الدين عثمان بن عمر بن أبى بكر، المعروف بابن الحاجب المتوفى سنة ٦٤٦هـ

مراجعة و تصحيح: شعبان محمد إسماعيل، نشر مكتبة الكليات الأزهرية القاهرة ١٩٧٣هـ/١٩٧٩م

« مختصر سنن أبى داود

للحافظ المنذرى

تحقيق محمد حامد الفقى، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة

مرآة الأصول شرح مرقاة الوصول

لمحمد بن فراموز بن على ملا خسرو، المتوفى سنة ٨٨٥هـ طبع دار الطباعة الباهرة الكائنة ببولاق سنة ١٢٦٢هـ

\* المستدرك على الصحيحين

لأبى عبد الله محمد بن عبد الله النيسابورى الحاكم، المتوفى سنة ٤٠٥هـ تصوير دار الكتب، بيروت ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م

\* المستصفى من علم الأصول

لأبى حامد محمد بن محمد الغزالى، المتوفى سنة ٥٠٥هـ طبع المطبعة الأميرية ١٣٢٢هـ

\* مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، المتوفى سنة ٢٤١هـ دار صادر للطباعة و النشر، بيروت

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_ ٥٥

المسودة في أصول الفقه، الآل تيمية و هم:

١ ـ مجد الدين أبو البركات عبد السلام بن عبد الله بن تيمية
 الحرائي المتوفي سنة ٣٥٢ه

٢ ـ شهاب الدين أبو المحاسن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله
 ابن تيمية، المتوفى سنة ٦٨٢هـ

٣ ـ شيخ الإسلام تقى الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن
 عبد الله بن تيمية الحراني، المتوفى سنة ٧٢٨هـ

جمعها و بيضها: شهاب الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن عبد الغنى الحراني المتوفى سنة ٧٤٥هـ

تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، الناشر: دار الكتاب

العربى، بيروت

\* مشكل الآثار

لأبى جعفر الطحاوى أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة الأزدى المتوفى سنة ٣٢١هـ

مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية بالهند، الطبعة الأولى ٣٣٣هـ

المصباح المنير في غريب الشرح الكبير

لأحمد بن محمد بن على المقرى النيومى المتوفى سنة ٧٧٠هـ صححه: مصطفى السقا، مطبعة مصطفى البابى الحلبي بمصر

المصنف لعبد الرزاق بن همام الصنعانى المتوفى سنة ٢١١هـ
 تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمى، طبع المكتب الإسلامى، الطبعة الأولى
 ١٣٩٢هـ/١٩٧٩م

« المعارف

لابن قتيبة الدينوري، المتوفى سنة ٢٧٦هـ

دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية ١٣٩٠هـ/١٩٧٠م

المعتمد في أصول الفقه

لأبى الحسين محمد بن على بن طيب البصرى، المتوفى سنة ٤٣٦هـ تحقيق: محمد حميد الله، المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٩٦٤م/١٣٨٤هـ ٣٥٦\_\_\_\_\_شرح للنتخب

\* معجم البلدان

لشهاب الدين أبى عبد الله ياقوت الحموى

دار صادر ـ بيروت

\* معجم سركيس يوسف البيان سركيس
 مطبعة سركيس عصر ١٩٢٨هـ/١٩٢٨م

معجم المؤلفين

لعمر رضا كحالة

دار إحياء التراث العربي، بيروت

، معرفة علوم الحديث

للحاكم أبى عبد الله محمد بن عبد الله النيسابورى

نشره: د. السيد معظم حسين، المكتبة العلمية بالمدينة المنورة الطبعة الثانية ١٩٧٧هـ/١٩٧٧م

المغرب في ترتيب المعرب

للإمام ناصر بن عبد السيد بن على المطرزى، الحنفى الخوارزمى المتوفى سنة ٦١٦هـ

الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت

المغنى في أصول الفقه

لجلال الدين عمر بن محمد الخبازي المتوفى سنة ٦٩١هـ

تحقيق: محمد مظهر بقا، نشر مركز البحث العلمى و التراث الإسلامى بجامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤٠٣

المغنى على مختصر الخرقي

لأبى محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسى المتوفى سنة ٦٢٠هـ تحقيق: طه محمد الزيني، مكتبة القاهرة

عقيق: طد محمد الزيبي، محتبه الله مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب

لجمال الدين بن هشام، المتوفى سنة ٧٦١هـ

تحقيق: مازن مبارك، و محمد على حمد الله، الطبعة الثانية،

طبع دار الفكر

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_٧٠

ب مغنى المحتاج إلى معرفة معانى ألفاظ المنهاج
 لحمد بن أحمد شمس الدين الخطيب الشربيني، المتوفى سنة ٩٧٧هـ
 دار إحياء التراث العربي، بيروت

مفتاح السعادة و مصباح السيادة فى موضوعات العلوم لأحمد بن مصطفى الشهير بطاش كوبرى زاده تحقيق: كامل بركات، و عبد الوهاب أبو النور، دار الكتب الحديثة بيروت

\* مفتاح العلوم
 \* ت

لأبى يعقوب يوسف بن أبى بكر السكاكى، المتوفى سنة ٢٦٦هـ الضبط و التعليق: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت،

الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ

المفصل فى علم العربية لأبى القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشرى، المتوفى سنة ٥٣٨هـ دار الجيل، بيروت، الطبعة الثانية

\* مقاييس اللغة

لأبى الحسين أحمد بن فارس زكريا، المتوفى سنة ٣٩٥هـ تحقيق: عبد السلام هارون، مطبعة مصطفى البابى الحلبى، الطبعة الثانية ١٣٩٠هـ ١٩٧٠م

\* الملل و النحل

لأبى الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستانى المتوفى سنة ٥٤٨ تقديم و إعداد: د. عبد اللطيف محمد العبد، مكتبة الانجلو المصرية الطبعة الأولى ١٩٧٧م

\* منافع الحقائق شرح مجامع الدقائق لحمد بن محمد بن مصطفى بن عثمان، أبى سعيد الخارمى دار الطباعة العامرة ۲۷۲ هـ

المنخول من تعليقات الأصول
 لحمد بن محمد الغزالی، المتوفی سنة ٥٠٥هـ

٨٩٩\_\_\_\_\_شرح للنتخب

تحقیق: محمد حسن هیتو، طبع دار الفکر، دمشق ـ الطبعة الأولى . ۱۳۹هـ/۱۹۷م

الموافقات في أصول الشريعة

لأبى إسحاق إبراهيم موسى اللخمى الغرناطى المالكى الشاطبى المتوفى سنة ٧٩٠هـ

تعليق: الشيخ عبد الله دراز، دار المعرفة للطباعة و النشر، بيروت

الموطأ للإمام مالك بن أنس الأصبحي المتوفى سنة ١٧٩هـ

تصحیح و ترقیم: محمد فؤاد عبد الباقی، دار إحیاء الكتب العربیة مصر

المهذب في فقه الإمام الشافعي

لأبى إسحاق إبراهيم بن على بن يوسف الفيروز آبادى الشيرازى المتوفى سنة ٤٧٦هـ

مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، الطبعة الثانية ١٩٥٩هـ/١٩٥٩م

ميزان الأصول

لعلاء الدين شمس النظر أبى بكر محمد بن أحمد السمرقندى، المتوفى سنة ٥٣٩هـ

حققه: د. محمد زكى عبد البر، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م

نتائج الأفكار في كشف الرموز و الأسرار

لشمس الدين أحمد بن قودر المعروف بقاضي زاده

(مطبوع مع الهداية و شرحها)

طبع دار إحياء التراث العربي

النجوم الزاهرة في ملوك مصر و القاهرة

لجمال الدين أبي المحاسن يوسف بن تغرى بردى الاتابكي

مطبعة دار الكتب المصرية ١٣٥٧هـ

نزهة الخاطر العاطر شرح روضة الناظر و جنة المناظر

للشيخ عبد القادر بن مصطفى بدران الرومى

دار الكتب العلمية، بيروت، دار الباز للنشر و التوزيع، مكة المكرمة

قسم التحقيق\_\_\_\_\_\_\_\_ و ٥٩

نصب الراية لأحاديث الهداية

لجمال الدين عبد الله بن يوسف الزيلعى الحنفى المتوفى سنة ٧٢٦هـ (مع حاشية بغية الألمعى فى تخريج الزيلعى)، المكتبة الإسلامية الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م

نور الأنوار على المنار

للشيخ أحمد المعروف بملاجيون بن أبى سعيد بن عبيد الله الحنفى الصديقى المبهوى، المتوفى سنة ١١٣٠هـ

(مطبوع مع كشف الأسرار على المنار) دار الكتب العلمية،

بيروت ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م

نهاية السول شرح منهاج الوصول

لجمال الدين عبد الرحيم بن الحسن الاسنوى، المتوفى سنة ٧٧٢هـ مطبعة محمد على صبيح، مصر (مطبوع مع شرح البدخشى) و طبع عالم الكتب، القاهرة ١٩٨٢م (مطبوع مع تعليقات الشيخ بخيت)

نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار لمحمد بن على محمد الشوكاني، المتوفى سنة ١٢٥٠هـ

دار الجيل، بيروت ١٩٧٣م

الهداية شرح بداية المبتدى لبرهان المتوفى سنة ٩٣هـ لبرهان الدين على بن أبى بكر المرغنانى المتوفى سنة ٩٣هـ مطبعة الأخيرة

هدية العارفين

لإسماعيل باشا البغدادى المتوفى سنة ١٣٣٩هـ تصوير دار الفكر، بيروت ١٤٠٢هـ/١٩٨٢م

الوافي

لحسام الدين بن على السغناقي، المتوفى سنة ٧١٤هـ مصورة من مكتبة جامعة برنستون تحت رقم ٤٥٩٢ (٨٦١)

وفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمان

لأبى العباس أحمد بن محمد بن خلكان المتوفى سنة ٦٨١هـ تحقيق: د. إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت

# فهرس الموضوعات

| 1- | ia | İ | ١ |
|----|----|---|---|
| _  | _  | • |   |

| قسم الدراسة                                                  |      |
|--------------------------------------------------------------|------|
| کر و تقدیرک                                                  | شک   |
| ندمة                                                         | المة |
| لة البحثلة البحث                                             |      |
| <b>ب</b> ج التحقيق                                           | منه  |
| _<br>الباب الأول: في التعريف المؤلف و الشارح                 |      |
| الفصل الأول: في التعريف بالمؤلف                              |      |
| حث الأول: اسمه، و نسبه و لقبه                                | المب |
| حث الثانى: تلاميذه                                           | المب |
| حث الثالث: مصنفاته                                           | المب |
| المبحث الرابع: التعريف بالمنتخب في أصول المذهب في أصول الفقه |      |
| شروحه                                                        | و نا |
| نمهيد۱۷.                                                     | الت  |
| الة السياسية في عصر الشارح٢١                                 | 41   |
| الة العلمية في عصر الشارح                                    |      |
| الفصل الثاني: في التعريف بالشارح                             |      |
| حث الأول: اسمه، و نسبه، و كنيته، و لقبه                      | المب |
| حث الثاني: موطنه                                             |      |
| حث الثالث: شيوخه٢٩                                           | المب |
| حث الرابع: تلاميذه                                           | المب |
| حث الخامس: مرتبته العلمية و ثناء العلماء عليه                | المب |
| حث السادس: منصفاته                                           |      |
| حث السابع: نشاطه العلمي<br>                                  | المب |
| الباب الثاني: في شرح النسفي                                  |      |
| صل الأول: عنوان الكتاب                                       | الف  |

الفصل الثانى: توثيق نسبته إلى النسفى ....

| الصفحة           |                                                 |
|------------------|-------------------------------------------------|
| ٥١               | الفصل الثالث: نسخ الكتاب و وصفها                |
| ٥٣               | الفصل الرابع: محتويات الكتاب                    |
| ٥٧               | الفصل الخامس: أهمية الكتاب                      |
| رح و منهجه فیه۵۹ | الفصل السادس: الباعث للنسفى على تأليف هذا الشر  |
| ٠٠١              | الفصل السابع: مصادر الكتاب                      |
| 71               | المطلب الأول: منهجه في الأخذ عن المصادر         |
| ٦٢               | المطلب الثاني: ذكر المصادر مع التعريف بها       |
| ٧١               | الفصل الثامن: نقد الكتاب                        |
| ٧١               | المطلب الأول: الجوانب الإيجابية في الكتاب       |
|                  | المطلب الثاني: الملاحظات على الكتاب             |
| ٧٤               | نماذج مصورة من النسخ المخطوطة                   |
|                  | - • • • •                                       |
| ۲                | فسم التحقيق<br>المقدمةا                         |
| ٣                | سبب تأليف هذا الكتاب                            |
|                  | معنى "الباء" في البسملة                         |
| ٦                | لفظ الجلالة (الله) هل هو مشتق أو جامد؟          |
| ۸                | معنى كلمة "أما بعد"                             |
| 1                |                                                 |
|                  | معنى الصلاة من الله و من الملائكة و من المؤمنين |
|                  | هل الصلاة على غير النبي عليه السلام جائزة؟      |
| ١٣               | معنى الأصل و الفرع                              |
|                  | علم عصول الفقه أصل بالنسبة إلى الفروع           |
| ١٣               | الأشياء التي تجب معرفتها ليمكن الاستدلال بها    |
|                  | علم أصول الفقه فرع بالنسبة إلى علم الكلام       |
|                  | الكتاب هو القرآن                                |
| ١٥               | معنى الشرع                                      |
| 17               | . م: النته                                      |

| • | • | ٠   | 1 |
|---|---|-----|---|
| 4 |   | . 1 | ۱ |
| • |   |     | Ŧ |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | : 4 11       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| كون القياس أصلا من أصول الشرع١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | البحت في     |
| ل انحصار الأصول في الكتاب و السنة و الإجماع و القياس ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| تنباط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| نباط من الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| نباط من السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | مثال الاست   |
| نباط من الإجماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مثال الاست   |
| تتابت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تعريف الك    |
| ، نقل القرآن أن يكون نقلا متواترا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | يشترط في     |
| بن كعب ثبتت بطريق الآحاد٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| سعود مشهورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |
| لهورة منزلة المتواترة من وجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | القراءة المش |
| ن المذهب أن التسمية آية منزلة من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الصحيح م     |
| م و المعنى فى تعريف القرآن٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| ز الصلاة بالفارسية عند أبى حنيفة و المسائل الأخرى المتعلقة بها٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| لم والمعنىلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| ، قام الكلام على نوعين: تصرف في النظم، و تصرف في المعنى ٣٤٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •            |
| ل لفظ وضع لمعنى معلوم في المستحدد المست |              |
| لفظ ينتظم جمعا من المسميات لفظا أو معنى٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
| ٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| ٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| ٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| إذا علم بالرأى يكون مأولا٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الماول .     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| کل مشترك مجمل و لیس کل مجمل مشترك لا یستقیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |
| نى فى وجوه البيان بذلك النظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | القسم الثا   |
| ٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •            |
| النص على الظاهر بقصد المتكلم٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | انما يترجح   |

| 71 |  | التحقيق | سم | ĕ |
|----|--|---------|----|---|
|----|--|---------|----|---|

| الصفحة                                     |                                               |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <b>YY</b>                                  | المفسرالمفسر                                  |
| Y£                                         | المحكمالمحكم                                  |
| نظاهر و اخوانه) عند التعارض ٧٦             | انما يظُهر التفاوت بين هذه الأسامى (أى اا     |
|                                            | مثال تعارض الظاهر مع النص                     |
|                                            | مثال تعارض النص مع المفسر                     |
|                                            | و لهذه الأسامى أضداد تقابلها                  |
|                                            | الخفىا                                        |
| AV                                         | -<br>حکم الخفی                                |
|                                            | هل الطرار و النباش يدخلان تحت آية السرة       |
| ٩٢                                         |                                               |
|                                            | نظير المشكل قوله تعالى: "و إن كنتم جنبا       |
|                                            | و النظير الآخر قوله تعالى: "نساؤكم حرث        |
| ٩٨                                         |                                               |
| ١٠٠٠                                       |                                               |
| 1 · 1                                      |                                               |
| ١٠٤                                        | ً                                             |
| 1 - 7                                      | المتشابه                                      |
|                                            | الله المسألة المتشابه قوله تعالى "هو الذي     |
| ۱٠٨                                        | منه آيات محكمات" الخ                          |
| لمى قوله تعالى: "الا الله" واجب <b>١١٣</b> |                                               |
|                                            | فائدة انزال المتشابه                          |
| الثالث:                                    |                                               |
|                                            | مسم.<br>في وجوه استعمال ذلك النظم و جريانه في |
|                                            | في وجوه استعمال دنا النظم و جريات مي الحقيقة  |
| Υ٤                                         |                                               |
| . ۲۹                                       | والمجاز المتاتكات المماانم                    |
| منقأه معنا لاغتان                          |                                               |
|                                            |                                               |

| م للنتخ |  | _97£ |
|---------|--|------|
|---------|--|------|

| •  | •  | • 1 |   |
|----|----|-----|---|
| 4- | ما | 31  |   |
|    |    |     | , |

| الصفحة                                                             |
|--------------------------------------------------------------------|
| تجوز الاستعارة في الشرعيات بالاتصال صورة و معنى أيضا١٣٤            |
| بيان الاتصال الصوري                                                |
| بيان الاتصال المعنوى                                               |
| الاتصال سببا في الشرعيات من قبيل الاتصال الذاتي في الحسيات١٣٩.     |
| بيان الفرق بين قوله: "ان اشتريت" و قوله "ان ملكت"                  |
| اتصال الفرع بالأصل في حق الأصل في حكم العدم نظير الجملة الناقصة١٤٩ |
| حكم المجاز                                                         |
| قال الشافعى: لا عموم للمجاز١٥١                                     |
| بطلان هذا الكلام٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                    |
| و من حكم الحقيقة و المجاز استحالة أجتماعهما١٥٣٠                    |
| نظير المسألة في الحسيات استحالة كون الثوب الواحد على اللابس ملكا   |
| و عارية١٥٦                                                         |
| و نظيرها في الشرعيات ما قاله محمد في الجامع١٦٠                     |
| جواب إشكال تقديري وارد على ما قاله محمد                            |
| جواب إشكال مقدر وارد على ذلك الجواب                                |
| ذكر إشكال على دعوى أن الحقيقة و المجاز لا يجتمعان١٧٢.              |
| الجواب عن هذا الاشكال١٧٤                                           |
| مسألة اقتران "اليوم" بفعل ممتد و غير ممتد                          |
| مسألة النذر ليس بجمع بين الحقيقة و المجاز أيضا                     |
| النذر مثل شراء القريب١٨٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠            |
| و من حكم هذا الباب: ان العمل بالحقيقة متى أمكن سقط المجاز          |
| التوكيل بالخصومة ينصرف إلى مطلق الجواب١٩١٠                         |
| إذا كانت الحقيقة مستعملة و المجاز متعارف فبأيهما يعمل؟١٩٧          |
| المجاز خلف عن الحقيقة في التكلم عند أبي حنيفة٢٠٢٠٠                 |
| المجاز خلف عن الحقيقة في الحكم عند أبي يوسف و محمد٢٠٣٠.            |
| هل قول السيد لعبده: "هذا ابنى" يوجب العتق أم لا؟ ٢٠٤٠٠٠٠٠٠٠        |
| اختلفوا في قوله: "هذا ابني" ان كان العبد أكبر سنا من سيده          |

## الصفحة

|       | جملة ما تترك به الحقيقة خمسة أنواع:             |
|-------|-------------------------------------------------|
| ۲۱٤   | _ دلالة محل الكلام                              |
|       | _ دلالة العادة                                  |
|       | ـ دلالة معنى يرجع إلى المتكلم                   |
|       | _ دلالة سياق النظم                              |
|       | _ دلالة اللفظ في نفسه                           |
| ۲۲٤   | الصريح                                          |
|       | الكناية خلاف الصريح                             |
|       | الفرق بين الظاهر و الصريح                       |
|       | الفرق بين الخفى و الكناية                       |
|       | حكم الكناية                                     |
| ازاا  | سمىٰ البائن و الحرام و نحوهما كنايات الطلاق مج  |
|       | قول الرجل لزوجته: "اعتدى" يحتمل أن يراد به ما   |
| ۲۳۹   | و كذلك قوله: "اسبترئى رحمك" محتمل               |
| ۲٤١   | الأصل في الكلام هو الصريح                       |
|       | القسم الرابع: في معرفة وجوه الوقوف على أحكا.    |
| ۲٤٥   | عبارة النص، و إشارته، و دلالته، و اقتضائه       |
| ۲٤٦   | بيان الفرق بين هذه الدلالات                     |
| Y £ 9 | نظير عبارة النص و إشارته في المحسوسات           |
|       | بيان هذين النوعين في قوله تعالى: "للفقراء المها |
| Y01   | مثال المسألة من السنة                           |
| Yo£   | معنى دلالة النص                                 |
| Y07   | بيان الفرق بين دلالة النص و القياس              |
| 771   | الثابت بدلالة النص مثل الثابت بإشارته           |
|       | أثبت أبو يوسف و محمد إيجاب الحد في اللواطة      |
| (77   | صور الكفارة الثابتة بدلالة النص                 |
| ۲٦٨   | دلالة النص دون اشارته عند التعارض               |

| للنتخ | رح | 9779 | Į |
|-------|----|------|---|
|       | _  |      | • |

|   | الصنحة                                                                                                |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | المقتضىا                                                                                              |
|   | شروط المقتضى                                                                                          |
|   | حكم المقتضى                                                                                           |
|   | مثاله من المحسوس                                                                                      |
|   | مثاله من الشرعيات                                                                                     |
|   | بيان الفرق بين المقتضى و المحذوف                                                                      |
|   | من نظائر المحذوف قوله عليه السلام:                                                                    |
|   | "رفع عن أمتى…الخ"                                                                                     |
|   | ري على المقتضى قوله تعالى: "فمن كان منكم مريضاالخ"٢٨٦                                                 |
|   | الثابت بمقتضى النص لا يحتمل التخصيص٢٨٨                                                                |
|   | لا عموم للمقتضى عند الحنفية                                                                           |
|   | الثابت بإشارة النص لا يحتمل التخصيص عند بعض مشائخ الحنفية٢٩٧                                          |
|   | الصحيح عند عامة الحنفية ان الثابت بالإشارة يحتمل الخصوص٢٩٨                                            |
|   | الاستدلالات الفاسدة عند الحنفية                                                                       |
|   | منها: التنصيص على الشيء باسم العلم٣٠١                                                                 |
|   | سه. المصيص على السلىء بالسم المصال المسالة                                                            |
|   | بيان حكم هذه الفصول عند الحنفية و الشافعية                                                            |
|   | بيان عام عدا العصوف عند احتميد و الصاحبية                                                             |
|   | منها. تعليق الحام بالشرط أو إضافته إلى وطنك عاض يوبب فتى الحام<br>عند عدم الوصف أو الشرط عند الشافعية |
|   | في هذه المسألة خمس مقدمات۳۱۳                                                                          |
|   | حى هذه المسالة حمس معدمات                                                                             |
|   | حرمه نکاح ۱۱ مه عند وجود طول اخره عند الشافعی۳۱۷۳۱۷                                                   |
|   |                                                                                                       |
|   | إيراد اشكال على قول الشافعي بالتكفير بالصوم قبل الحنث ٢١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠         |
|   | بيان الخلاف بين الحنفية و الشافعية في مسألة الوصف و الشرط٣٢٣                                          |
| 4 | بيان بطلان فرق الشافعي بين العبادة المالية و العبادة البدنية ٣٣١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠   |
|   | منها: حمل المطلق على المقيد المنها: حمل المطلق على المقيد                                             |
|   | مع: المطلق                                                                                            |

| م التحقيق | قسه |
|-----------|-----|
|-----------|-----|

| الصفحة     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳٤١        | معنى المقيدمعنى المقيد المستعدد ا |
| ٣٤٥        | لا يحمل المطلق على المقيد عند الحنفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳٥         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | _ ما هو وارد في سبب الحكم، و هو قسم واحد، نظيره قوله عليه السلا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳۰ ۰       | "أدوا عن كل حر و عبد مسلمالخ"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | _ ما هو وارد في الحكم نفسه، فهو أقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | منها: ما قال يعضهم: أن العام يختص بسببه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | العام لا يختص بسببه عند الحنفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٦٤        | حاصل المسألة عند الحنفية على أربعة أوجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | منها: ما قال بعضهم: أن القران في النظم يوجب القران في الحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٧١        | صورة هذه المسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٧٤        | بيان الفرق بين واو النظم و واو العطف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٨٠        | فصل في الأمر و المرابع   |
|            | مسائل الأمر خمسة أقسام: الأمر، و الآمر، و المأمور، و المأمور به،و المأمو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | المسائل التي ترجع إلى نفس الأمر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳۸۳        | _ اسم الأمر على ماذا يقع بطريق الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٨٥        | _ بيان حد الأمر و حقيقته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۸۷        | _ بيان موجب الأمر المطلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>٣٩٣</b> | اختلف مشائخ الحنفية فيما بينهم في موجب الأمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٩٥        | _ ان الأمر بعد الحظر للإيجاب عند الحنفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | _ ان الأمر لا يوجب العموم و التكرار، و لا يحتمله في الصحيح من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>797</b> | مذهب علماء الحنفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٠٠        | بيان الفرق بين الموجب و المحتمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٠٢        | _ ان الأمر بالفعل هل هو نهى عن ضده؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | ما يرجع إلى المأمور فيه ـ و هو الزمان ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٠٤        | الأمر المطلق عن الوقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٠٥        | الصحيح عند الحنفية ان موجب الأمر المطلق على التراخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| الامر المقيد بالوقت، و هو انواع:                                           |
|----------------------------------------------------------------------------|
| النوع الأول: ما جعل الوقت ظرفًا للمؤدى، و شرطًا للأداء و سببًا للوجوب،     |
| و هو وقت الصلاة                                                            |
| معنى المعيار                                                               |
| وقت الصوم معيار٤٠٨                                                         |
| بيان الفرق بين نفس الوجوب و وجوب الأداء٤١٣.                                |
| الأصل أن يضاف الوجوب إلى كل الوقت، و أن يكون كله سببا                      |
| النوع الثانى: ما جعل الوقت معيارا للمؤدى و سببا لوجوبه                     |
| حكم هذا النوع                                                              |
| الصوم عبادة شرعية فيراعى فيه لفظ الشرع٤٢٨                                  |
| لا يلزم الحنفية اشتراط تعيين النية عند ضيق الوقت٤٣٢.                       |
| حكم صوم المسافر عند أبى حنفية٤٣٢                                           |
| حكم صوم المريض                                                             |
| الصوم المنذور في وقت بعينه من جنس أن الوقت له معيار                        |
| انقسام الزمان إلى ثلاثة أقسام بحسب الصوم                                   |
| بيان الاشكال فَي الحجٰ                                                     |
| فصل في حكم الواجب بالأمر                                                   |
| الأداء و القضاء أمران متقاربان                                             |
| يجب القضاء بالسبب الذين يجب به الأداء عند العامة                           |
| أداء ناقصأ                                                                 |
| أداء يشبه القضاء                                                           |
| القضاء المحض نوعان:                                                        |
| قضاء بمثل معقول                                                            |
|                                                                            |
| . ق<br>مجموع أقسام الأداء و القضاء اثنا عشر و كلها تتحقق في حقوق العباد٤٦٠ |
| . كلى الشرع بين وجوب الأداء و وجوب القضاء٤٧٠                               |
| وق على ثلاث مراتب                                                          |

| 171    | سم التحقيق |
|--------|------------|
| الصفحة |            |

|       | من الاداء ما لا يجب الا بقدرة ميسرة للاداء، و لهذا قال الحنفية:  |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٨   | إن الزكاة تسقط بهلاك النصاب                                      |
| ٤٧٩   | و العشر يسقط بهلاك الخراج                                        |
| ٤٨٣   | لم يشترط في الحج دوام القدرة                                     |
| ٤٨٦   | فصل في صفة الحسن للمأمور به ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٤٨٨   | المأمور به اما أن يكون حسنا لعينه أو لغيره                       |
|       | يعرف حسن الصلاة عقلا من وجه                                      |
| ٤٩٣   | الصلة على الميت ليست بحسنة لذاتها، وكذا الجهاد                   |
| ٤٩٤   | فصل في النهي                                                     |
| ٤٩٥   | تنقسم صفة القبح في المنهى عنه إلى أربعة أقسام                    |
| ٤٩٨   | حكم النهى فى القبيح لعينه بيان أنه غير مشروع أصلا                |
| ٥٠١   | النهى عن الأفعال الحسية                                          |
| o . Y | معنى الفعل الحسى و الفعل الشرعى                                  |
| ٥ . ٥ | ان النهى فى اقتضاء القبح حقيقة                                   |
| ٥ . ٩ | يراد بالنهى عدم الفعل                                            |
| ية:   | ان النهى إذا ورد في الشرعيات يقرر المشروعية، و على هذا قال الحنف |
| ٥١٦   | ان البيع بالخمر مشروع بأصله و غير مشروع بوصفه                    |
| ٥١٨   | و بيع الربا غير مشروع بوصفه                                      |
|       | و صوم يوم النحر مشروع بأصله                                      |
| ۰۲٦   | بيان عدم مشروعية النكاح بغير شهود                                |
| ۰۳۱   | الغصب لا يثبت الملك مقصودا به عند الحنفى                         |
| ٠٣٥   | بيان ثبوت حرمة المصاهرة بالزنا عند الحنفية                       |
| ٠٣٩   | فصل في حكم الأمر و النهي في ضد ما نسبا إليه                      |
| ٤١    | المختار عند الحنفية ان الأمر يقتضى كراهة ضده                     |
| ٤٥    | فصل في بيان أسباب الشرائع                                        |
| ٤٧    | دعوى إضافة الإيجاب إلى غير الله تعالى عند المعتزلة و تعليقنا علي |
| ٤٨    | الوجوب بإيجاب الله تعالى عند أهل السنة                           |

| !!     | _  | 4 1/ | , |
|--------|----|------|---|
| للنتحد | 7, |      | ٠ |

| الصفحة                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سبب وجوب الحج: البيت                                                                                                    |
| سبب وجوب الصوم: شهود الشهر                                                                                              |
| الأيام و الليالي في السببية سواء عند شمس الأتمة السرخسي ٥٥                                                              |
| سبب وجرب الصلاة: أوقاتها٥٥٠                                                                                             |
| بيان سبب العقوبات، و الكفارات، و المعاملات ٥٥١                                                                          |
| بيان سبب وجوب الإيمان                                                                                                   |
| جواب اشكال وارد على تكرر الوجوب بتكرر الفطر٧٥٥                                                                          |
| فصل في العزيمة و الرخصة                                                                                                 |
| العزيمة و الرخصة                                                                                                        |
| الفرض و الواجبالفرض و الواجب                                                                                            |
| السنة٥٢٥                                                                                                                |
| لفظ "يكر" أو "قد أساء" من حكم سنن الهدى١٧٥٥                                                                             |
| لفظ "لا بأس" من حكم السنن الزوائد ١٩٥٥                                                                                  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                   |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا ٥٧٤ الإكراه نوعان: نوع يعدم و يفسد الاختيار، و نوع يعدم الرضا |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |
| من أنواع الرخص ما يستباح مع قيام المحرم و قيام حكمه جميعا                                                               |

| I <i>Y</i> I | ر التحقيق | فسم |
|--------------|-----------|-----|
| ( <i>Y</i> ) | م التحفيق | سىم |

| الصنحة                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| المتواتر٩٠٠                                                                 |
| قال الجصاص: ان المشهور أحد قسمي المتواتر                                    |
| صحت الزيادة بالخبر المشهور على كتاب الله تعالى و هو نسخ عند الحنفية٩٧       |
| خبر الواحد دون المشهور و المتواتر                                           |
| إذا خفى الخبر، و الحادثة مما تعم به البلوى، كان ذلك دلالة زيافته            |
| خبر الواحد يوجب العمل                                                       |
| يشترط في مخبر الخبر الواحد: الإسلام، و العقل و الضبط، و العدالة             |
| يعتبر خبر كل مميز في المعاملات                                              |
| إذا كان الراوى معروفا بالفقه يترك القياس بروايته                            |
| ان كان الراوى ليس معروفا بالفقه لم يترك القياس بروايته الا للضرورة          |
| و انسداد باب الرأى                                                          |
| المراد بكون الراوى مجهولا                                                   |
| مثال المستنكر حديث فاطمة بنت قيس                                            |
| يسقط العمل بالحديث إذا ظهرت مخالفته قولا أو عملا من الراوي بعد الرواية ٦٢٣. |
| الطعن المبهم لا يوجب جرحا في الراوي                                         |
| فصل في المعارضة                                                             |
| معنى المعارضة و المناقضة                                                    |
| إذا تعارضت الدلائل لم يصلح القياس دليلا على الحكم                           |
| إن القياس حجة يعمل به، و إذا وقع التعارض بين القياسين فالعمل                |
| عِمَا اطمأن وليه إليه بنور الفراسة أولى من العمل بالحال                     |
| إذا اختلف الزمان لا يثبت التعارض٣٦                                          |
| اختلف مشائخ الحنفية في أن خبر النفي هل يعارض خبر الاثبات                    |
| الترجيح بعدد الرواة و بالذكور و الحرية في العدد                             |
| ہاب البیان                                                                  |
| معنی البیان                                                                 |
| بيان التقرير يصح موصولا و مفصولا                                            |
| يبان التفسير يصح مفصولا                                                     |

| ٩١ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ٧٢ |
|-----------------------------------------|----|
|-----------------------------------------|----|

| الصفحة     |                                                                    |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
|            | و يصح موصولا أيضا                                                  |
| <b>ጓ٤ጓ</b> | بيان التبديل لا يصح الا مفصولا                                     |
| <b>ጓ٤ጓ</b> | بيان التغيير لا يصح الا موصولا                                     |
| ۲٤٧ ٢      | اختلف العلماء في أَن تخصيص العام بيان تغيير أم بيان تفسير          |
| ٦٤٨        | و اختلفوا في كيفية عمل الاستثناء                                   |
| ٦٤٩        | بيان الضرورة                                                       |
|            | باب بيان النسخ و التبديل                                           |
| ٠٦٠        | باب بيان النسخ و التبديل معنى النسخ و التبديل معنى النسخ و التبديل |
| ٦٦١        | النسخ في حق صاحب الشرع بيان لمدة الحكم                             |
| ٦٦٣        | الذي يحتمل النسخ أربعة أقسام                                       |
| ٠٦٨        | نسخ الكتاب و السنة بالإجماع لا يجوز                                |
| ٦٦٩        | انما يجوز النسخ بالكتاب و السنة                                    |
| ٦٧٣        | مثال نسخ الكتاب بالكتاب                                            |
| ٦٧٣        | و مثال نسخ الكتاب بالسنة                                           |
| ٦٧٤        | و مثال نسخ السنة بالسنة                                            |
| ٦٧٤        | مثال نسخ السنة بالكتاب                                             |
|            | ان النسخ أربعة أقسام:                                              |
| ٦٧٥        | نسخ التلاوة و الحكم                                                |
| ٠٧٦        | نسخ الحكم بدون التلاوة                                             |
| ٠٧٦        | نسخ التلاوة بلا حكم                                                |
| ٠٧٦        | نسخ وصف في الحكم، و هو الزيادة                                     |
| ٦٨٠        | معنى الزلة                                                         |
| ٦٨٢        | اختلفوا في اجتهاد النبي عليه السلام                                |
| ٦٨٣        | شريعة من قبلنا متصلة بسنة نبينا عليه السلام                        |
| ٦٨٨:       | باب متابعة أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم                     |
|            | معنى التقليد                                                       |
| سلم        | فتوى الصحابي يحتمل الرواية عن رسول الله صلى الله عليه و            |

|   | م       |
|---|---------|
| _ | التحقيق |

| يق                                                                | قسم التحقب |
|-------------------------------------------------------------------|------------|
| الصفحة                                                            | ,          |
| شريح عليا، و مخالفة مسروق ابن عباس في الفتوى                      | خالفة ت    |
| باب الإجماع                                                       |            |
|                                                                   | معنى الإ   |
| ر الإجماع                                                         | يان أهل    |
| لهوى ليس من الأمة مطلقا                                           | صاحب ا     |
| ہاب القیاس                                                        |            |
| قياس                                                              | ىعنى الا   |
| س حجة عند الفقهاء خلافا لأصحاب الظواهر٧٠٣                         | ن القياس   |
| ط القياس، ان لا يكون الأصل مخصوصا بحكمه بنص                       | ىن شروم    |
| رل شهادة خزيمة                                                    | خر كقبو    |
| لا يكون الأصل معدولا به عن القياس٧٠٦                              | _ و أن     |
| يتعدى الحكم الشرعى الثابت بالنص بعينه إلى فرع هو نظيره            | ـ و أن     |
| ر فيه                                                             | و لا نص    |
| بم التعليل لإثبات اسم الخمر لسائر الأشرية٧٠٩                      |            |
| تقيم التعليل لإثبات ظهار الذمى بأن يقول:                          |            |
| قه فیصح ظهاره                                                     |            |
| نقيم التعليل لتعدية الحكم من الناسى في الفطر إلى الخاطئ و المكره٧ | ر لا يسن   |
| تقيم التعليل لشرط الإيمان في رقبة كفارة                           | ر لا يسن   |
| ر الظهار و فى مصرف الصدقات٧١٠                                     | اليمين و   |
| يبقى حكم النص بعد التعليل على ما كان قبله٧١٢                      | ـ و أن     |
| بصلاح المحل في الشاة و غيرها نظير التعليل بعلة القالعية في الماء، | لتعليل     |
| ستعمالُ الماء ليس بواجب بعينه، و انما الواجب إزالة النجاسة٧١٨.    | ععنی ا     |
| التكبير ليس بواجب بعنيه٧١٨                                        |            |
| ، قوله تععالى: "للفقراء" لام العاقبة٧١٩                           | اللام في   |
| ياس٧٢٢                                                            | ركن الق    |
| فى ركن القياس أن يكون ملائما                                      | يشترط      |
| ط ثبوت العدالة بعد ثبوت الملائمة٧٢٨                               |            |

| ٩٧٤شرح للنتخب                                                  |
|----------------------------------------------------------------|
| الصنعة                                                         |
| سمية النص السجود ركوعا قياس ظاهر                               |
| سؤر سباع الطير نجس قياسا على سباع البهائم لاستوائهما           |
| لى حرمة الأكل، و في الاستحسان طاهر                             |
| تفق العلماء على جواز الاستصناع، و لكن اختلفوا في كيفيته٧٣٢     |
| لاستحسان ليس من باب خصوص العلل٧٣٦                              |
| مكم القياس تعدية حكم النص إلى ما لا نص فيه، و عند الشافعي رحمه |
| لله هو صحيح بدون التعدية حتى جوز التعليل بالثمنية٧٣٨           |
| لمانعة أربعة أقسام:                                            |
| عانعة في نفس الوصف٧٤١                                          |
| مانعة في صلاحه الوصف للحكم٧٤٢                                  |
| عانعة في نفس الحكم عانعة في نفس الحكم                          |
| عانعة في نسبة الحكم إلى الوصف٧٤٣                               |
| ىعنى فساد الوضع٧٤٤                                             |
| ذا ارتد أحد الزوجين لا يبقى النكاح                             |
| ذا ورد نقض صورى على العلة المؤثرة يجب دفعه من وجوه أربعة٧٤٦    |
| معنى المعارضة                                                  |
| مثال قلب العلة                                                 |
| لمعارضة في حكم الفرع صحيح٧٥٣                                   |
| لنرع الثاني من المعارضة الخالصة المعارضة في المقيس عليه٧٥٣     |
| قصل في الترجيح                                                 |
| لترجيح بقوة الأثر٧٥٧                                           |
| الترجيح بكثرة الأصول                                           |
| لترجيح بالعدم عند عدمه                                         |
| فصل في جملة ما يثبت بالحجج المذكورة                            |
| بمكن أن يضاف الحكم إلى الشرط و إلى السبب الذى فى معنى العلة٧٦٧ |
| عقوبات قاصرة تسمى أُجزية                                       |
|                                                                |

صدقة الفطر عبادة فيها معنى المؤنة .....

| ) | التحقيق | نسم |
|---|---------|-----|
| , |         |     |

| الصفحة     |                                                                    |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٧٧٠        | بيان الدليل على أن في العشر معنى المؤنة و معنى القرابة             |
|            | جعل الشافعي رحمه الله اليمين سببا في معنى العلة و لهذا أبطل تعليق  |
| <b>YYY</b> | الطلاق و العتاق بالملك                                             |
| <b>YYY</b> | الراجب أن يقارن الحكم العلة، لا تقدم العلة على الحكم               |
| ٧٧٨        | البيع بشرط الخيار علة اسما و معنى لا حكما                          |
|            | و عقّد الإجارة كذلك                                                |
| ٧٨٠        | و كل إيجاب مضاف إلى وقت كالنذر بالصلاة و الصوم                     |
|            | و السفر علة اسما و حكما                                            |
| ٧٨٧        | قد تسمى العلامة شرطا                                               |
|            | فصل في العقل                                                       |
| ٧٨٩        | قالت المعتزلة: العقل علة موجبة فوق العلل الشرعية                   |
| ٧٩         | و القول الصحيح في هذا الباب: و ما بالعقل كفاية                     |
|            | فصل في بيان الأهلية                                                |
| ٧٩٣        | معنى الذمة                                                         |
| ٧٩٤        | ان الادمى يولد و له ذمة صالحة له و عليه بناء على العهد الماضي      |
| <b>Y9Y</b> | الأهلية القاصرة تبتنى على القدرة القاصرة                           |
| <b>Y4Y</b> | الأهلية الكاملة تبتنى على القدرة الكاملة                           |
| د ،        | الأحكام ف يهذا الفصل ينقسم إلى قسمين: حقوق الله تعالى و حقوق العبا |
| <b>Y4Y</b> | و كل واحد منهما ينقسم إلى ثلاثة أقسام                              |
|            | فصل في الأمور المعترضة على الأهلية                                 |
| ۸٠٦        | معنى العوارض                                                       |
| ۸٠٧        | عوارض الأهلية قسمان: سماوى و مكتسب                                 |
| ۸۱۱ ۱      | الرق عجز حكمى شرع جزاء في الأصل، و لكنه في البقاء صار أمرا حكميا   |
| ۸۱٦        |                                                                    |
| ۸۲۰        | الرق لا يؤثر في عصمة الدم                                          |
| ۸۲٤        | الفرق بين التبيين و الاستناد                                       |
|            | القرق بین النبیین و الاستان                                        |

| ز المنتخب | 7 m | 9V7 |
|-----------|-----|-----|
| ع المسحب  |     |     |

| , 0                                                              |                    |
|------------------------------------------------------------------|--------------------|
| الصفحة                                                           |                    |
| عد موت المولى لحاجته إلى اعتاقه ليؤدى به دينه ٨٣٠                | قد بقيت الكتابة ب  |
| ملوكية بالموت                                                    | قد بطلت أهلية الم  |
| فصل في العوارض المكتسبة                                          |                    |
| ۸۳٥                                                              | معنى الجحود        |
| ۸۳۵کابر                                                          | بيان أن الكافر مـّ |
| عن إطلاق اسم العالم و غيره، والمعتزلة عن اثبات                   | امتنعت الفلاسفة ع  |
| ء تحاميا عن التشبيه                                              | معانى هذه الأسما   |
| بالنكاح عذرا                                                     | يجعل جهل البكر     |
| سغيرة بخيار البلوغ عذرا                                          | لم يجعل جهل الص    |
| كران الا اقراره بالحدود الخالصة                                  |                    |
| λεε                                                              | معنى الهزل         |
| ن على الهزل بأصل البيع ينعقد البيع فاسدا غير موجب                | إذا توضع المتبايعا |
| به القبض                                                         | للملك و ان اتصل    |
| صل العقد أولى لوجهين                                             | العمل بالجد في أ   |
| ، الطلب و الاشهاد يبطله الهزل٨٥٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                    |
| لايبطل الدين                                                     | ابراء الغريم هازلا |
| ٨٥٤                                                              | معنى السفه         |
| يه المبذر في أول البلوغ ثبت بالنص٨٥٦                             |                    |
| لسقوط حق الله تعالى٨٥٧                                           | الخطأ جعل عذرا ا   |
| طابطاب                                                           | الإبتلاء يحقق الخه |
| ل فقتل يأثم، و إذا أكره على شرب الخمر فشرب يؤجر ٨٦٢              | إذا أكره على القت  |
| پاپ حروف المعان <i>ي</i>                                         |                    |
| الحروف حروف المعانى                                              |                    |
| ' لأنها لمطلق الجمع                                              | الأصل فيه "الواو'  |
| " للحال                                                          | قد تستعار "الواو   |
| ۸۷۹                                                              | "الفاء" للتعقيب    |
| سبيل التراخى                                                     | "ثم" للعطف على     |
|                                                                  |                    |

| الصفحة               |                                                     |
|----------------------|-----------------------------------------------------|
| ٨٨٤                  | "بل" لتمحيق الأول و تحقيق الثاني                    |
| قيم عند اتساق الكلام | "لكن" للأستدراك، غير أن العطف اغا يست               |
| <b>AAA</b>           | "أو" ان دخلت في الخبر أفضت إلى الشك                 |
| A91                  | "حتى" للغاية                                        |
| زاةزاة               | و قد تستعار "حتى" بمعنى "لام كى" للمجا              |
|                      | حروف الجر من حروف المعاني، منها:                    |
| A9E                  | حروف الجر من حروف المعانى، منها:<br>"الباء" للإلصاق |
| A40                  | "على" للإلزام                                       |
| <b>A9Y</b>           | "في" للظرف، و يفرق بين حذفه و إثباته .              |
|                      | حروف الشرط من حروف المعاني، منها:                   |
| مثل "متى"            | "إذا" تصلح للوقت و الشرط، و يجازى بها               |
|                      | "من"، "ما"، كلما" في كل معنى الشرط .                |
| <b>4</b> - <b>Y</b>  | فهرس الفهارس                                        |
| ٩٠٣                  | فهرس الآيات الكريمة                                 |
| <b>41V</b>           | فهرس الأحاديث الشريفة                               |
| ٩٧٤                  | فهرس الآثار                                         |
| 47V                  | فهرس الأعلام                                        |
| ٩٣٢                  | فهرس الكتب أ                                        |
| ٩٣٤                  | فهرس المذاهب و الفرق                                |
| 970                  | فهرس الأماكن                                        |
| 477                  | فهرس المصادر                                        |